RES SOCIALIS

Dirigée par
Marc-Henry Soulet

Danilo Martuccelli

UNE « AUTRE »
INTRODUCTION AUX
SCIENCES SOCIALES

: 3 A%,
# ?q “‘:KG "}
" Y X, e ¥
: SEGE
Retrd LI
A
o AN
. Yis uji
e« A
*;\}?v‘
5. TN
-
1“;\
A
£

SCHWABE VERLAG:

https://dokorg/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2



https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Res Socialis

Vol. 55

Dirigée par Marc-Henry Soulet


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Danilo Martuccelli

Une « autre »
introduction aux
sciences sociales

Schwabe Verlag


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Cet ouvrage a été publié avec le soutien de 'Université de Fribourg

UNIVERSITE DE FRIBOURG
UNIVERSITAT FREIBURG

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

WFW'Sscg; FSC® C083411

Information bibliographique de la Deutsche Nationalbibliothek

La Deutsche Nationalbibliothek a répertorié cette publication dans la
Deutsche Nationalbibliografie; les données bibliographiques détaillées peuvent
étre consultées sur Internet a 'adresse http://dnb.dnb.de.

© 2021 Schwabe Verlag, Schwabe Verlagsgruppe AG, Basel, Schweiz

Cette ceuvre est protégée par le droit d’auteur. L’ceuvre ne peut étre reproduite de fagon
intégrale ou partielle, sous aucune forme, sans une autorisation écrite de la maison dédition,
ni traitée électroniquement, ni photocopiée, ni rendue accessible ou diffusée.

Tllustration couverture: © Vivianne Chatel, Fribourg

Relecture: Marc-Henry Soulet, Fribourg

Conception de la couverture: icona basel gmbh, Basel

Couverture: Kathrin Strohschnieder, STROH Design, Oldenburg

Composition: Doris Gehring, Fribourg

Impression: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN Livre imprimé 978-3-7965-4302-9

ISBN eBook (PDF) 978-3-7965-4327-2

DOI 10.24894/978-3-7965-4327-2

L’e-book est identique a la version imprimée et permet la recherche plein texte. En outre, la table
des matiéres et les titres sont reliés par des hyperliens.

rights@schwabe.ch
www.schwabe.ch


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Table des matieres

INEFOAUCHON 1.ttt aeseae 11
La modernité et les sciences sociales.........ccvueurmreucurercrennecirencreenecnnn 13
Une autre introdUCtiON. ......ccvveueuecerineeciniciereeneeeecse e seesesesseaens 16
Lire le MONde ..ottt eeaens 19

Chapitre 1 : L'exceptionnalité de la modernité occidentale................... 25
Aux sources de la supériorité occidentale moderne..........cocccovueueenee. 25

L'hégémonie occidentale moderne : débats sur sa date de

NAISSANICE ...voverrveterererieetete ettt aeaes 25
Les Autres apres la « découverte » de ' Amérique .........cccvcueueece 31

La vérité, la révolution industrielle et les autres .......ccceeveeeenne.... 36
Stéréotypes civilisationnels et césure moderne...........ccoccevveueuence 43
Comment rendre compte de I'exceptionnalité occidentale ?............ 47
La thése canonique : protestantisme et capitalisme ...........c....... 47

La science moderne et 'Occident .........cccvvecevenecrrenccinenceennecunnnee 52
L'Etat moderne et l'individualiSme.........c...cooverrrerrrerrrernrernierniirnienns 55
Les grands items narratifs..........ccceeeceeneernecuenecrnncennecreneesneenenneeens 67
Caractere UNIQUE.....cccourueverereerererieieeneerertresreseesreseeseeeeseeseeeesesesens 67
ENAOZRNE ..ot 68
SUPELIOTIE ..t 70
Retard ..o 71
Chapitre 2 : La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ?.....75

Le protestantisme a-t-il été vraiment nécessaire dans l'avenement
du capitaliSMe ?.....c.cuevieeiriceircrce s 76


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Le capitalisme est-il vraiment né dans I'Occident moderne ?.......... 81

Capitalisme marchand et capitalisme industriel ...........ccccccueucece. 81
L'appat du GaiN.....c.cvcuieeiciiiricieiecei et 89
Le systéme-monde est-il vraiment une spécificité hégémonique
occidentale moderne ?..........ccccuvieicininincinininc e 95
Empires et hégémonies militaro-commerciales ..........c.ccceuveuenee. 95
La Chine : le premier systéme-monde ?..........cccoevvivirirniininnnnnes 101

L'essor des techniques et de la science est-il vraiment une
exclusivité de 'Occident moderne ?..........cocovoeeuerrrinineeenenirereenes 108

L'individualisme est-il une invention occidentale moderne ?........ 114

L'Etat et I'individualisme en Europe avant I'Occident

IMOAEITIE ...ttt s as sttt s s esasssssssesnsnens 114
L'individualisme et la propriété privée ...........ccooeveceurerrecurcurenn. 117
Individualisme et nationalismes non occidentaux..................... 121
Variantes de l'individualisme..........ccccoeeeverrnereerrsnninreisneenns 124

Chapitre 3 : Nouvelles narrations et géographies de la modernité....129

Reconsidérer I'hégémonie moderne occidentale ..........cccceuvecunncece 130
De la géographie et des interdépendances .........c..cceurecuruncunnee. 131
Des voies de la modernisation aux modernités multiples......... 135

L'issue paradoxale de deux vieilles problématisations de la

IMOAEITITE ....vcvevevevetetiiiieieeetet et s bbb bbb s s s sesebenes 141

Le destin des nations : le rattrapage .........cocooeceuveureerverrecnncurennnne 143

La question de l'authenticité...........cccoveeeneerennnneneeeeereeee 149
Chapitre 4 : Industrialisme, civilisations, désencastrement : les

NOUVEAUX SCENATIOS 1.veveurrrirrerrrisseeerestetesesseeesessesessessesessassesessassesessesseses 163

L'industrialisme et les technosciences : vers I'universel-monde.....165

TNLAUSEIIES vttt e et et e v eetesaeeseseeesesneete st enaennens 165


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

TECRIIOSCIEIICES ..ttt ettt eresreeresreeseeesse st sesessessesaenne 170

Retour vers le futur : la dynamique des civilisations ............c.c....... 175
L'Occident & I'€preuve ........cceveeeeerecerineeeinieeenecieireseseeiessenesennes 176
Des civilisations incommensurables ?.........ccccccoeecrnecurencreunecnnes 182

Les expériences de désenchassement..........cccoccueerceeunecrenecerencuenneee 189

De I'expérience de la modernité, des individus désenchassés...189

Tensions et hybridations..........ccccocvivivininiicncncncicccn, 193
Chapitre 5 : Une bréve cartograhie du monde contemporain............ 201
Modernités occidentales MUItiples ...........ceveerrenererrercueerecrrinecrnencnes 202
L'Occident et les deux rives de I'Atlantique.......cccceeccurencucuencenes 203
L'Europe et I'Occident multiples........cccceveuveuvicernernecrnernecinennenees 206
Nouvelles puissances industrielles ..........ccoevveneveeeerrrincnenceeeenenes 209
Rattrapages réussis........covvueveueueuiuiiiicnininininiccecee s 211
Des INAIVIAUS .....cuviecieiicicicircctcieeere e neaes 213

La rénovation des catégories sociologiques...........ccccovuvevverrennnce 218
Pendules civilisationnels............cocccruveerniceeinicrninccniceneereeceenenens 221
La Russie, I'impossible Eurasie..........ccoeoerririneeereininencneccieieenenes 222
Les ambivalences indiennes...........ccocccveeueunecirenccinincnenicrrencennes 225
L'Islam et la modernité.........coveueuveeerineecunenceeirecineeeereceeenenenennes 230
Désencastrements plUriels.........ccoeeeeeeuererininineeeeinirenereeeeeeeeenes 236
L'Afrique et ses individus désenchassés.........ccccerururenerccuennunenes 236

Le chemin des Latinoaméricains ..........oceceeeeeeenceerreneeeerencrreneeenns 244
En dehors de la modernité et de la tradition........ccocccvevcueuencenes 248

CONCIUSION ..ttt ettt s st e st et esbessesaessesaesnesnesnsensenson 253


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Ce livre a été écrit en frangais, en 2018, et a connu une premiére édition en
castillan en 2020 *. En étant publié en langue francaise, dans la collection Res
Socialis, cet ouvrage retrouve ainsi ses origines, méme si son aventure édito-
riale témoigne, a sa fagon, des réalités du monde contemporain.

Rédigé avant la crise sanitaire déclenchée par la Covid-19, il a pris a la
lumiére de cet événement une actualité grandissante. Pendant quelques mois,
le monde est devenu un horizon ordinaire de comparaison et de perception ;
l'objet et le sujet de conflits et de contrastes civilisationnels et géopolitiques.
Au moment d'écrire ces quelques lignes, la pandémie est toujours loin d'étre
finie. Mais il est désormais clair que le monde est devenu une nouvelle exi-
gence d'intelligibilité pour les sciences sociales.

1. Martuccelli D., Introduccion heterodoxa a las ciencias sociales, Buenos Aires, Siglo XXI,
2020.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction

Je l'admets : j'ai écrit ce livre en pensant au jeune étudiant en sciences hu-
maines que j'étais il y a plus de trente ans, mais aussi au nouvel étudiant en
sciences sociales de vingt ans que je pourrais étre aujourd’hui % Ce qui m'inté-
ressait alors — et m'intéresserait sans doute encore — était d'avoir les moyens
de comprendre le monde et ses problémes, I'histoire en cours bien sir,
les idées et sans doute la politique. Malgré les illusions propres a tout récit
rétrospectif, je suis persuadé que c'est pour ces raisons que je suis devenu
sociologue. Somme toute le succes de la sociologie critique auprés de tant
d'étudiants n'a pas d'autre raison d'étre.

Bien sir, la science sociale ne se confond pas avec l'actualité - ce dont je
me suis d'ailleurs rendu compte a 1'Université dés les premiers jours. Dés
ce moment en effet j'ai ressenti — et c'est toujours le cas — une profonde insa-
tisfaction devant les cours introductifs, un sentiment d'autant plus déroutant
qu'a plusieurs reprises, en tant qu'enseignant cette fois il m'est arrivé de
donner moi-méme des cours d'introduction a la sociologie dans différentes
universités de plusieurs pays, en formation initiale comme en formation
continue. Chaque fois j'ai expérimenté un plan différent : plan par histoire de
la discipline, par auteur-e-s ou courants théoriques, par construction de mé-
thodes, ou bien par grands traits de la société contemporaine, ou enfin par
combinaison de catégories d'analyse et de dimensions historiques, le point de
départ étant toujours les deux grandes révolutions modernes - francaise et
industrielle. Hors de France s'ajoutait presque immédiatement a ces exercices

2. Cet ouvrage s'inscrit dans le cadre du projet Fondecyt n° 1180338 « Problématisations
de l'individualisme en Amérique latine ».


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

12 Une autreintroduction aux sciences sociales

un probléme particulier : il était nécessaire de jongler entre la théorie sociale,
toujours occidentale et moderne, et les études des auteur-e-s nationaux. Je
I'admets 1a encore: je pense avoir échoué dans chacun de ces cours. Clest
pourquoi cet ouvrage est également une tentative de rattrapage, une maniére
comme une autre de me faire pardonner par tant d'étudiant-e-s qui ont eu a
les suivre et peut-étre a les subir.

Mais c'est aussi en pensant au lecteur des sciences humaines et sociales
que je suis aujourd’hui que j'ai écrit ce livre, qui se veut une introduction non
pas tant a la sociologie du XXI*™ siécle qu'aux maniéres dont celle-ci a rendu
et rend compte du monde, notamment autour du récit de la modernité occi-
dentale qui structure son regard en tant que véritable arriere-plan analytique
et historique depuis le XIX*™* siécle. Tous les termes sont essentiels. Congu
d'emblée comme une introduction dans une volonté explicitement propédeu-
tigue comme l'on disait autrefois, exploratoire ou d'éveil intellectuel comme
I'on dit maintenant, cet ouvrage s'adresse autant a des étudiants qu'a tout
lecteur des sciences sociales qui souhaite saisir le monde a la lumiére de la
sociologie.

Sur le fond, cette introduction aborde des thématiques largement com-
munes aux sciences sociales, mais avec un regard propre 8 mon domaine qui
revient sur quelques grands enjeux de la sociologie a partir d'une perspective
historique et tente de situer les débats sociologiques relativement aux consé-
quences des deux grandes révolutions modernes citées plus haut. Mais il
invite a aller plus loin, en réalité en deca et avant un moment historique
a proprement parler et le récit hégémonique occidental moderne qui l'a cris-
tallisé. Cela touche a l'autre volonté majeure de cette introduction a la socio-
logie : elle a surtout été pensée en tenant compte des nécessaires aggiorna-
mentos intellectuels que les grands changements de l'histoire du monde au
XXTImesigcle imposent aux sciences sociales.

Le moment est venu de mettre en ceuvre dés les premiéres années de
formation des sociologues (et des étudiants de sciences sociales en général) un
enseignement qui puisse articuler les avatars de diverses régions du monde
autour d'un nouveau Récit, quelque peu consensuel dans ses grands enjeux.
Ce qui, s'agissant d'une introduction, contraint & un nécessaire et inévitable
schématisme narratif et analytique. Ce dernier point va bien au-dela des
besoins courants d'un cours d'introduction : il concerne une limitation qu'il


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction 13

faut accepter afin de parvenir a proposer un nouveau récit-monde. Les choses
sont — et ont été - infiniment plus compliquées que les maniéres dont nous
les raconterons dans cet ouvrage. Peu importe. A distance de tout simplisme
analytique, cette simplicité narrative assumée est une nécessité pédagogique.
1l faut raconter autrement et succinctement l'histoire des temps modernes aux
jeunes sociologues — et souvent aussi aux moins jeunes, mais cela, convient-il
de l'écrire ?

Mais & quoi bon s'intéresser comme sociologue aux grands récits de
l'histoire ? Ne devrait-on pas plutdt, comme dans tant de manuels, insister deés
les premiéres années sur la nécessaire prise de conscience de I'écart entre
démarches et vérités des sciences sociales d'un coté et opinions et prénotions
de l'autre ? Car c'est bien de cela qu'il s'agit : les grands récits de I'histoire ope-
rent activement a l'arriére-plan de nombreuses interprétations sociologiques.
En fait, comme on s'attachera a le mettre en lumiére, c'est un récit, c'est le
grand Récit hégémonique occidental moderne qui travaille et structure en
profondeur les sciences sociales en préformatant largement l'espace de leurs
questions et réponses. Or, de l'indispensable travail critique des prénotions
induites par ce récit de l'histoire, on ne trouvera étrangement guere de trace
chez Emile Durkheim ou Max Weber, Talcott Parsons ou Pierre Bourdieu.

La modernité et les sciences sociales

Si la pensée politique et sociale est irréductible aux seuls temps modernes, il
est cependant vrai que dans la période dénommée « moderne » les avatars
du monde ont été largement modelés par le regard que les intellectuels des
sociétés européennes, puis états-uniennes, ont produit sur le monde. Depuis
quelques décennies, avec une conscience chaque fois plus forte, nous vivons
la fin de cette longue séquence historique.

Cette situation est un véritable défi pour la pensée sociologique, qui peut
méme déboucher sur une importante refonte, a condition de savoir dans
quelle direction travailler. Evitons tout malentendu : au jour le jour, les études
sociologiques ne sont et ne seront guére touchées directement par cette
nouvelle donne. Ce qui changera en revanche en profondeur de fagon durable
est la maniére dont la sociologie - et a travers elle le récit longtemps hégémo-
nique de la modernité occidentale - rend compte de l'histoire du monde.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

14 Une autreintroduction aux sciences sociales

Dans un deuxiéme temps, cela exigera probablement un travail de réélabora-
tion catégorielle qui aura des conséquences sur la maniére méme de penser et
de pratiquer les sciences humaines et sociales.

Ainsi, dés sa formulation, notre projet est-il indissociable d'un moment
historique. Rien d'étonnant a cela : les sciences sociales sont nées en lien avec
les deux grandes révolutions de la modernité et afin de les penser. La présente
étude, tout en s'inscrivant dans un processus pluriel bien plus large de réécri-
ture de la modernité, proposera dans ce sens une révision critique du grand
récit a l'arriere-plan de la sociologie avec une perspective commune a
différentes sociétés, civilisations et périodes qui sera a la fois longitudinale et
latitudinale, historique et géographique.

Si les sciences humaines — philosophie, histoire, littérature — ont souvent
été différemment sensibles aux avatars historiques longs et aux altérités cul-
turelles, les sciences sociales — sociologie, économie, en partie l'anthropologie
- ont eu, elles, tendance a centrer et a organiser leurs problématiques en
partant d'un moment historique particulier, celui des temps modernes (a
partir du XVme ou XVIE™e siecle) ou bien celui de la modernité proprement
dite (au tournant des XVIII®™e et XIX®me siecles) 3. Les différences entre les
matrices disciplinaires sont importantes. Il y a bel et bien eu une historio-
graphie d'autres périodes et civilisations — mais ce n'est nullement, ou trés peu,
le cas dans l'enseignement de la sociologie ou de I'économie. Sous la lumiére
de I'hégémonie du récit occidental moderne, la réalité de toutes les autres
sociétés et périodes a été largement méconnue ou ignorée. Nous reviendrons
sur les raisons de cette exclusion, mais la coincidence de la naissance des
sciences sociales avec les deux grandes révolutions modernes explique
pourquoi progressivement le regard des Occidentaux s'est affecté d'un senti-
ment de supériorité envers les autres cultures ; attitude présente des la période
de la Renaissance et des conquétes espagnoles et portugaises des Amériques,
et qui devient une véritable évidence de sens au XVIIT*™ et XIX*™* siécles.

Les sciences sociales auront ainsi été, des leur origine et de maniere
durable, marquées par cette réalité sociale et historique. Autant dire qu'a la
racine de la pensée sociale moderne, on trouve moins cette ambivalence

3. Dans cet ouvrage nous avons opté pour garder la temporalité occidentale de I'histoire au
détriment d'autres types de calendriers.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction 15

envers les autres, perceptible encore a la Renaissance, qu'une indéniable arro-
gance. Il sera ainsi question, méme implicitement, de hiérarchiser et de classer
les étres et les peuples, le plus souvent a partir d'une échelle temporelle dont
la marche la plus haute n'est autre que le présent occidental. Cette attitude
structure le récit hégémonique : certains se plagaient devant les autres, les
derniers se devant de franchir les étapes déja passées par les premiers. Ados-
sées & ce sentiment de supériorité, les sciences sociales modernes n'ont cessé
pendant plus de deux siécles de batir des hiérarchies, tout en se pensant uni-
verselles.

Notre époque est désormais confrontée a un droit d'inventaire radical de
ces présupposés. Seule une révision de ce type sera capable de faire vivre la
véritable promesse des sciences sociales, a savoir la vocation de comprendre
l'autre - c'est-a-dire l'individu — au-dela des clivages sociaux, civilisationnels
ou historiques. Dans ce projet de connaissance sociale et politique, nul besoin
de souffrir de la faim pour appréhender la faim, ni d'étre blanc pour cerner
la culture occidentale. Les identités, quelle que soit leur consistance histo-
rique, ne peuvent étre et ne doivent jamais devenir des verrous pour la com-
préhension.

A bien y regarder, ce projet de connaissance ne précéde pas seulement la
modernité occidentale proprement dite, il est méme irréductible a la question
de I'universel. Cette derniére interrogation est au fond une formule propre a
une civilisation, issue d'une histoire particuliére et d'un rapport spécifique a
l'altérité. Le projet de compréhension des individus au-dela des cultures et des
périodes ne se réduit, lui, ni ne se confond avec cette version historique et
tardive de l'universel. La question de l'autre précede la question de l'universel.

Cependant, pour des raisons historiques qui n'ont cessé de se renforcer
depuis le XIX*™ siécle et que nous analyserons, la compréhension du monde
(de la politique, de la société, de la culture, de l'histoire) s'est largement orga-
nisée sous I'hégémonie d'un regard particulier - dénommé justement occi-
dental moderne. Ce regard, en se théorisant comme universel, a généré une
série de réactions critiques qui ont fini par mettre en question la possibilité
méme d'un projet de connaissance partagé. Les langues ont été décrétées
intraduisibles et les langages incommensurables ; les identités ont été essen-
tialisées et érigées en remparts contre la communication; l'oppression


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

16 Une autreintroduction aux sciences sociales

historique et l'exploitation économique sont devenues des armes anti-épisté-
mologiques ; méme les ontologies en devenant plurielles conspirent contre
une compréhension réciproque entre civilisations.

Cette étude fait un autre pari. Elle s'inscrit dans le sillage d'un trés vieux
désir de compréhension des autres, attitude active a différentes époques et
cultures. I y va du regard d' Hérodote ou d'Homere dans leur vocation com-
préhensive et souvent admirative des Perses ou des Troyens, mais aussi de
la sollicitude du Livre de Jonas pour les habitants de Ninive. Ce regard est
devenu, avec I'avénement des sciences sociales modernes, un projet de con-
naissance souvent articulé autour de la Raison. Notre étude en se produisant
a l'intérieur de ce méme projet, sera animée par cet ancien et vénérable désir.

Mais pour y parvenir, il sera nécessaire de ralentir le pas, tant, apres deux
siécles et demi du récit hégémonique moderne occidental, les écueils sont
nombreux et nichés au plus profond de nos évidences de sens.

Une gutreintroduction

[1.] L'enjeu de cet essai est ainsi d'élargir autant que possible le travail de com-
préhension dans le temps et dans l'espace; autant dire, au-dela des deux
grandes révolutions du XVIII*™ siecle et des seules sociétés occidentales.
Un de ses objectifs est donc de participer a la libération du regard socio-
logique, loin du double enferment dans lequel il se trouve : temporel, 'histoire
se cantonnant de la fin du XVIII*™¢siécle a aujourd'hui, et spatial, c'est-a-dire
autour du seul Occident et des avatars de quatre sociétés-nationales : les Etats-
Unis, la France, I'Angleterre et I'Allemagne.

Or, 4 la lumiére des enjeux du XXI*™ siécle, il n'est plus possible - a
supposer que cela ait jamais été épistémologiquement acceptable — de conti-
nuer a travailler a l'intérieur de ce double rétrécissement géographique et his-
torique. A cet égard, et malgré I'eurocentrisme de leurs visions, il faut rendre
hommage aux classiques des sciences sociales. Leur imagination et leur soli-
dité ne reposaient pas sur des compétences méthodologiques, souvent assez
frustes, mais sur des connaissances historiques, une culture humaniste, qui
les rendaient méme capables d'interpréter les réalités de leur époque a la
lumiére d'autres périodes ou civilisations méme si d'une facon que I'on jugera
aujourd'hui hative. Cela est évident chez Adam Smith ou Montesquieu, Karl
Marx ou Alexis de Tocqueville, Max Weber, Emile Durkheim ou Georg


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction 17

Simmel, et bien str chez Talcott Parsons. Et cette curiosité est restée vivante,
en tout cas en France, avec la génération qui émerge apres-guerre, de
Raymond Aron a Alain Touraine, de Georges Balandier a Alain Testart, avant
que l'intérét pour les regards larges et pluriels ne se raréfie progressivement et
ne devienne au mieux qu'une sous-spécialisation - infiniment plus vivante
aujourd'hui dans le monde anglo-saxon qu'en France.

Mais pourquoi ce double enfermement ? La réponse sera consensuelle et
méme évidente. Parce que la sociologie a fait de la modernité, dés sa naissance
et sans méme la nommer explicitement, son véritable et principal terreau
d'étude. C'est la sa force, et sa faiblesse. Un anthropologue ou un historien, un
philosophe ou un littéraire ne sont certainement pas a l'abri des effets du récit
hégémonique moderne occidental mais ils peuvent infiniment plus facilement
qu'un sociologue, y compris par leur horizon de formation, en repérer les
limites. De fait leur monde connu est tout simplement plus vaste que celui des
sociologues.

Nous ferons I'hypothése qu'a cause de sa trés longue identification avec
la modernité occidentale, la sociologie est au contraire l'expression extréme
d'une forme de compréhension du monde et une promesse féconde de sa mise
en abyme. En tout cas face aux défis du XXI*™ siécle, cet aveuglement peut
s'avérer un atout. Pourquoi ? Parce que nulle autre discipline n'a mieux
compris l'histoire du monde des deux derniers si¢cles autour des différentiels
de puissance induits par la révolution industrielle. On peut - on doit - sans
doute réécrire I'histoire, et en fait parfois tout simplement se rappeler et mieux
reconnaitre l'existence d'hégémonies non occidentales avant la modernité ou
encore l'ancienneté des interdépendances hiérarchiques et réciproques entre
sociétés. Mais cela ne change en rien la problématisation dominante de l'his-
toire depuis la fin du XVIII*™ siécle. La révolution industrielle a été une
césure, solide et inébranlable de I'histoire du monde. Les avatars contempo-
rains et les inflexions analytiques qu'il est nécessaire d'accepter pour en rendre
compte doivent s'observer en acceptant d'emblée cette réalité et sa portée.

[2.] Mettre en abyme le récit hégémonique occidental moderne, c'est
alors travailler en amont et en aval de cette période. En amont, nous nous
limiterons a évoquer un autre et bref récit du monde en rappelant une des plus
fréquentes narrations de l'histoire, celle d'une succession d'hégémonies au


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

18 Une autreintroduction aux sciences sociales

milieu d'un monde marqué d'abord par la relative faiblesse des interdépen-
dances, voire des échanges. En aval, nous explorerons une série de grands
changements mondiaux contemporains et leurs conséquences au niveau des
cadres de la compréhension historique des sciences sociales. Entre les deux
nous analyserons le récit hégémonique occidental moderne, ses grandes dates
et ses items narratifs, puis les principaux débats dont il a été l'objet.

Ces trois mouvements seront abordés a une certaine distance et de la
question de I'existence de formes universelles et de I'incommensurabilité des
langues. Bien en deca de ces subtilités analytiques, notre objectif sera de réflé-
chir aux cadres selon lesquels les sociétés et les civilisations se sont jaugées
dans l'histoire, puis surtout a ce que la succession des diverses hégémonies
militaro-économiques a entrainé - et entraine - pour le regard historique
des sciences sociales. Ce faisant, nous tenterons de proposer un autre récit de
l'histoire du monde, capable, et 1a réside I'écueil, a la fois de reconnaitre la
force de la césure moderne et d'établir des passerelles entre périodes et civili-
sations. I s'agira ainsi d'un effort particulier de recomposition historique de
l'arriére-plan des phénoménes sociaux.

[3.] La possible réinitialisation des sciences sociales via un renouvel-
lement de nos récits historiques exige donc de complexifier le moment
fondateur de la modernité occidentale au travers d'un long détour analytique.
L'idée - si naive — de 'exceptionnalité occidentale moderne sera soumise a
évaluation, a la suite de quoi nous explorerons d'autres modalités possibles
de narration historique du monde. Principale exigence pour notre étude :
travailler avec une cartographie élargie du monde.

Mais cela ne suppose en rien de larguer les amarres avec la modernité
ou pis encore de nier toute validité intellectuelle aux canons de la sociologie
occidentale. La modernité occidentale ne sera ici ni contournée ni moins
encore déconstruite, elle se verra insérée dans une trame narrative plus
globale, afin d'ouvrir l'analyse a de nouvelles problématisations.

On l'aura compris : ce livre n'est pas plus un ouvrage d'histoire de la
sociologie que de théorie sociale ; il ne propose pas un nouveau canon socio-
logique ; il n'est pas non plus un texte critique contre les insuffisances géogra-
phiques (I'eurocentrisme) de la théorie classique ou un éloge des avantages
géographiques du sud-centrisme. Face au récit hégémonique occidental
moderne et a son double rétrécissement dans l'espace et dans le temps, il est


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction 19

une autre tentative d'introduction aux sciences sociales. Autre, c'est-a-dire
élargie. Aucune situation sociale n'étant en dépit des apparences vraiment
compréhensible indépendamment des autres.

Et si elle peut étre plus ou moins contrdlée et plus ou moins explicite,
la comparaison est devenue une dimension centrale quand il s'agit de la mo-
dernité. Elle nait en affirmant son auto-engendrement autour d'une rupture
historique. Dés sa naissance la modernité est une comparaison et une réalité
inséparable de la « conviction d'étre moderne » , un processus instaurant une
ligne de partage irréductible entre le passé et le présent, un régime d'historicité
dans lequel I'idée de rupture tient une place prépondérante. Le probléme his-
torique liminaire des sciences sociales dans les temps modernes s'inscrit dans
le prolongement de cet acte fondateur, et cette césure établit I'évidence d'une
frontiere indépassable entre deux types de sociétés, I'une traditionnelle, l'autre
moderne, dotées de formes radicalement diverses d'étre et de conscience.
Sur cet arriére-plan, toutes les comparaisons ont été frappées par d'inévitables
jugements de valeur, et le restent a bien des égards. En tragant cette rupture
entre le présent et le passé, le discours de la modernité place explicitement
I'Occident moderne comme point de référence — voire d'aboutissement — et
de jugement de l'histoire ; face a lui toutes les autres expériences sociales
apparaissent comme prématurées, inachevées ou tronquées. Pour sortir de ce
carcan, nous avons essayé de mettre en perspective des expériences diverses
« sans jugement de valeur, sans visée typologique immédiate » > & une condi-
tion : qu'a aucun moment, cela ne meéne a sous-estimer une évidence histo-
rique -le différentiel de puissance dont a joui 'hégémonie occidentale
moderne pendant quelques siécles.

Lire le monde

[1.] Comment mettre en ceuvre concrétement une introduction aux sciences
sociales a partir de ces coordonnées ? En réhabilitant la lecture, pour naif que
cela puisse paraitre, au coeur de la formation et de la pratique des sciences
sociales. En faisant partager au lecteur la curiosité et le gotit de la découverte

4. Bayly C., La Naissance du monde moderne (1780-1914), Paris, Editions de 1'Atelier/Le
Monde diplomatique, 2007 [2004], p. 32.
5. Detienne M., Comparer l'incomparable, Paris, Editions du Seuil, 2000, p- 64.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

20 Une autreintroduction aux sciences sociales

présents dans tout véritable itinéraire de lecture, lorsque l'acte de lire est
lui-méme congu comme une démarche de recherche a part entiére.

Je ferai un nouvel aveu. A la racine du présent travail, comme Janet
Abu-Lughod I'a dit dans sa magnifique étude sur 'hégémonie mondiale avant
I'hégémonie occidentale, se trouve l'envie de lire et non d'écrire ©. Pendant des
années en effet, j'ai cherché ce livre-ci en librairie, et c'est parce que j'ai da
finalement me résoudre a reconnaitre que je n'allais pas le trouver, que je me
suis décidé a l'écrire.

Mais comment transformer la lecture en terrain d'enquéte ¥ Comment
lire ? Qui ? Pour quelles raisons ? Quels découpages choisir ? Quelle période ?
Quelle aire culturelle ou civilisation ? Disons-le d'emblée : il était en dehors
de mes possibilités en tout cas d'envisager une étude comparative en régle,
secteur par secteur, région par région et période apres période. Les compé-
tences m'ont fait immédiatement défaut — indépendamment des limites im-
posées par les langues ou l'acces a la littérature.

Cela aurait da me décourager.

Mais une fois que je me suis persuadé que l'exercice eu valait la peine, j'ai
accepté d'affronter tant bien que mal ces écueils. Accepté surtout que cette
introduction représente un essai, autant dire une tentative de pensée. Ensuite
et inévitablement accepté toutes mes dettes, mais surtout leur profondeur,
envers les auteurs que je mobilise — ce sont leurs analyses qui sont véritable-
ment la base (au sens fort du terme) de cette étude, et qui étayent ce travail sur
ce qu'il faut bien dénommer un exercice assumé de confiance académique.
Enfin, je me suis imposé la discipline de reconnaitre explicitement et ouver-
tement devant le lecteur mes limites ou mon ignorance chaque fois qu'il m'a
semblé indispensable de le faire, soit quant a la véracité d'une affirmation soit
en cas de controverses aigiies entre spécialistes. Cet ouvrage d'introduction
assume et ne voile pas ses manques, mais une fois ce parti pris il espére, en
soulignant les points de litiges entre spécialistes, stimuler I'imagination et la
curiosité des lecteurs.

Plut6t que de concentrer mes lectures autour de quelques monographies
érudites ou d'analyses détaillées de tel ou tel processus, j'ai fait le choix, au vu

6. Abu-Lughod J.L., Before European Hegemony, New York, Oxford University Press, 1991
[1989], p. XL.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction 21

de l'objectif introductoire de cet ouvrage, de mener des lectures traverses, en
pariant sur la capacité progressive et abductive de connecter des phénomeénes
disjoints — dans la géographie et dans I'histoire. C'est de cette maniere que j'ai
essayé de contourner avec mes armes et a partir d'une démarche artisanale
le probléme indépassable de la masse des matériaux disponibles. Face a
l'ampleur de l'horizon de comparaison visé (périodes, civilisations) mais
surtout a cause de l'objectif premier de ce livre, qui est de proposer une intro-
duction aux sciences sociales a partir de ses grands arriére-plans historiques,
j'ai opté, tout en conservant quelques focales, de me centrer sur 'esquisse d une
large fresque historique. C'est une des raisons pour lesquelles cet ouvrage
s'assume et se veut tout autant introduction qu'étude exploratoire ; c'est ce qui
fait aussi que de tres larges visions panoramiques alternent avec quelques ana-
lyses plus recentrées.

Cette fresque historique privilégie comme trame narrative la succession
des hégémonies militaro-économiques (et trés souvent partielles et épiso-
diques) au long de I'histoire, choix qui permet mieux que d'autres de la placer
sous l'égide de l'expansion des contacts, des échanges, des influences et des
guerres, voire des interdépendances entre civilisations. Il permet ainsi non pas
de sortir de l'eurocentrisme et encore moins de le remplacer par d'autres
régions-centrisme (la Chine, 1'Tslam ou I'Afrique), mais de déplacer la focale
de l'analyse sous la lumiere des différentiels de puissance entre civilisations
au long de l'histoire. Et ainsi de rendre compte des maniéres, en termes de
moment ou de modalités, dont les différentes civilisations se sont connectées
a d'autres d'abord, puis au mouvement de plus en plus intégré du monde.
Dans cette option, ce livre accorde sans doute a la géopolitique une impor-
tance majeure a 'heure de définir les arriére-plans historiques des sciences
sociales — et c'est un choix qui peut étre légitimement discuté. Mais il a
un avantage et une double vertu. D'une part, il ne contraint pas l'analyste a
identifier son point de vue a celui d'un acteur particulier (une civilisation, une
période, le prolétariat, les classes subalternes, le Sud) ou un horizon d'éman-
cipation : ce sont les asymétries de pouvoir qui structurent les décours de l'his-
toire responsables du glissement des focales selon les périodes. D'autre part,
en reconnaissant —de facon réflexive - que l'arriére-plan historique des
sciences sociales est infiniment plus structuré que ce qu'on le reconnait
d'habitude par les différentiels de puissance qui jalonnent I'histoire, et que ce


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

22 Une autreintroduction aux sciences sociales

regard les insere a l'intérieur d'un devenir non pas discursif mais effectif du
monde.

Pourquoi enfin avoir décidé d'assumer ces risques et de passer outre ces
limitations ? Parce que, et toutes les raisons évoquées jusqu'a maintenant le
laissent entendre, cela m'a semblé un enjeu suffisamment important. Il ne me
reste qu'a espérer que cette introduction permettra aux étudiants et aux débu-
tants en sciences sociales d'aiguiser leur curiosité pour le monde. Et, a titre
plus personnel, qui sait, de ne pas rater — & nouveau - mon prochain cours
d'introduction...

[2.] Le livre est divisé en cinq grands chapitres. Dans les deux premiers,
nous présenterons les contours du récit hégémonique occidental moderne
puis les maniéres dont nombre de ses affirmations se sont infléchies a mesure
que les regards croisés entre les civilisations et les périodes se sont appro-
fondis.

Le troisieme chapitre aborde les nouvelles problématisations - justes
mais parfois insuffisantes — par lesquelles il a été question de remplacer la
narration de l'exceptionnalité moderne occidentale, enfin les quatriéme et
cinquiéme chapitres proposent, a la lumiere des grandes transformations con-
temporaines depuis quelques décennies, un nouvel arriére-plan historique
possible pour les sciences sociales de notre époque.

Dans toute cette démarche, nous mobiliserons la notion hautement
polysémique de civilisation ’. Si la notion en elle-méme tend a étre annexée
comme un trait spécifique de la modernité occidentale, (seule « civilisation »
ayant atteint un niveau élevé d'évolution), nous utiliserons le terme dans son
acception plus large, comme maniére de caractériser un ensemble de sociétés
au-dela des frontiéres strictes des Etats-nations. Ce recours est en accord avec
la définition plus ou moins labile de cette notion - de Arnold Toynbee a
Fernand Braudel en passant par Jacob Burckhardt et Ibn Khaldan. Si
malgré ces imprécisions, peut-étre indépassables, nous mobiliserons le

7. La littérature académique étant a ce sujet inépuisable, on lira avec intérét, en lien avec
les enjeux de cet ouvrage, les réflexions de Prasenji Duara autour de la notion de civilisation
depuis le XVIII*me siécle jusqu'a la globalisation contemporaine. Cf. Duara P., « Civiliza-
tions and Nations in a Globalizing World » in Sachsenmaier D., Riedel J., Eisenstadt S.N.
(eds.), Reflections on Multiple Modernities, Leiden, Brill, 2002, pp. 79-99.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Introduction 23

terme c'est qu'il est — ou reste — la principale boussole analytique dont dispo-
sent les sciences sociales pour mettre en forme un autre récit du monde.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Chapitre1
L'exceptionnalité de la modernité occidentale

IL EXISTE UNE MANIERE habituelle de raconter le monde aux étudiants en
sociologie et, plus largement, par laquelle les sociologues racontent le monde :
le récit de l'exceptionnalité de 1'Occident moderne, qui, en s'affirmant, a
fortement affirmé a son tour l'idée de la supériorité occidentale.

A propos du récit hégémonique occidental moderne, qui représente une
véritable césure narrative de I'histoire, il est indispensable de distinguer trois
dimensions. D'abord, la date de début et les modalités de la supériorité des
occidentaux modernes. Ensuite, les interprétations que les analystes occiden-
taux eux-mémes ont donné de I'exceptionnalité de ' Occident moderne. Enfin,
les grands items narratifs qui ont permis de cristalliser et de structurer et un
sentiment de supériorité et une narration du monde.

Aux sources de la supériorité occidentale moderne

L'hégémonie occidentale moderne: débats sur sa date de
naissance

[1.] Sur fond d'un fort consensus historiographique quant a la réalité de I'hé-
gémonie occidentale moderne, il est possible de repérer un large conflit
d'interprétations en fonction du siécle choisi pour son apparition, XIV*é™me,
XVIEme ou XVIII*™, Dans les trois cas, méme par des voies trés différentes,
il a été question d'établir une ligne de démarcation durable entre les Occiden-
taux modernes et toutes les autres civilisations.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

26 Une autreintroduction aux sciences sociales

La premiére date la naissance de I'hégémonie occidentale moderne a la
Renaissance (notamment aux XIV*®™¢ et XVI®™e siecles). Un tel récit tend,
malgré les efforts titanesques de réhabilitation auxquels maints historiens se
sont livrés, & passer par pertes et profits toute I'histoire du Moyen Age. La
raison narrative en est évidente : poser l'existence d'une longue période d'obs-
curité (une invention historiographique idéologiquement orientée propre aux
Lumiéres) permet, tout en reconnaissant en partie le role de médiation des
arabes, notamment en ce qui concerne la philosophie d'Aristote, de formuler
I'hypothese d'une (re)naissance de 'Occident a partir de processus avant tout
endogenes. Il est en tout cas indéniable que I'Europe connait, notamment au
Sud, en Italie, une phase d'effervescence intellectuelle autour des Universités,
qui se perpétuera dans les siécles suivants. Dés le XIV*™ siécle, le « Tunisien »
Ibn Khaldtin repére avec grande prescience des signes de déclin de la culture
arabe devant ce qu'il entrevoit chez les chrétiens ®. Or la Renaissance n'a pas
été une re-naissance. Elle marque I'avénement d'une nouvelle civilisation qui
se batira en amalgamant et reconstituant en profondeur les traditions grecque
et romaine, en les mettant en relation et souvent en tension avec la tradition
chrétienne d'une part, mais aussi avec toute une série d'autres traditions
spirituelles ésotériques. La Renaissance invente un pont entre 1'Antiquité
gréco-romaine et la protohistoire moderne sous la figure de 'héritage. Cette
opération idéologique permet dés lors et sous cette modalité d'évincer de la
mémoire collective une Gréce et une Rome historiques tournées vers le Sud de
la Méditerranée, I' Afrique du Nord et Constantinople.

Dans la deuxieme interprétation, la consolidation de I'hégémonie occi-
dentale moderne est liée a I'émergence du premier systéme-monde - si on se
référe a Fernand Braudel et Emmanuel Wallerstein - formé autour de I'Eu-
rope et de la Méditerranée au XVI*™ siécle. La date est trés importante. Méme
si tout en le reconnaissant ces deux auteurs n'insistent guere sur cet aspect, la
montée en puissance économique de I'Europe suit un fait militaire majeur : la

8. Sous le regard du penseur arabo-musulman Ibn Khaldan, au XV siecle déja, les
sociétés chrétiennes étaient soumises a des changements « sans équivalent dans les sociétés
orthodoxes et dans celles de I'islam ». Cf. Pomian K., Ibn Khaldiin au prisme de I'Occident,
Paris, Editions Gallimard, 2006, p- 223 ; sur le role des Universités dans ce processus, cf.
Cheddadi A., Ibn Khaldiin. L'homme et le théoricien de la civilisation, Paris, Editions
Gallimard, 2006, p. 487.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 27

conquéte et la colonisation des Amériques °. Grace aux armes et a la supério-
rité procurée par des siécles de guerres intra et extra-européennes mais aussi
a un tragique effondrement démographique, 1'Europe colonise les peuples
indigénes et leurs terres. Le monde commence a prendre ses contours actuels.
Cette annexion, grice au surplus d'or et dargent qu'elle exploitera en
Amérique, fournira a 1'Europe les ressources dont elle manquait cruellement
et qui lui permettront d'acheter les produits venant majoritairement de la
Chine qui, en 1492 - date de la « découverte » de I'Amérique - posséde, avec
Beijing (ou Pékin), la plus grande ville du monde '°. L'Europe sortira ainsi
d'une balance commerciale chroniquement déficitaire. Schématisons a
l'extréme le circuit inter-civilisationnel qui se met alors en place: l'or de
I'Amérique finit en Chine et en Inde via 1'Europe. Une triade s'installe qui,
sans la remplacer entiérement, bouscule la puissance commerciale des Arabes,
avec les routes terrestres qu'ils continuent a contrdler. Nous y reviendrons,
mais la conquéte de ' Amérique au XVI*™ siécle est aussi le marqueur d'une
césure historique dans ses liens avec l'invention du racisme moderne. En
tout cas, cet événement va rapidement se lester de fonctions interprétatives
colossales : il devient la voie d'une histoire universelle. Au point qu'en 1604
déja, I'historien huguenot Henri Lancelot de La Popeliniere signale la « décou-
verte » de ' Amérique — mais aussi de I'Asie - comme un moyen pour « nous
approcher de la perfection de l'histoire » '*. La « découverte » de ' Amérique

9. Sur I'importance de la « découverte » de ' Amérique par les Espagnols davantage que les
conquétes portugaises comme tournant de I'histoire et du systéme-monde, cf. Chaunu P,
L'Expansion européenne du XIII *™ et du XV ™ siécles, Paris, Presses universitaires de
France, 1969.

10. Martinotti G., Sei lezioni sulla citta, Milano, Feltrinelli, 2017, p. 83.

11. Cité in Bertrand R., L'Histoire d part égales, Paris, Editions du Seuil, 2014 [2011], p. 64.
Le contraste est vif entre la « découverte » de ' Amérique au XV*™e siécle et la « (re)décou-
verte » de la Chine un siécle plus tard. Dans ce « nouveau monde », 'Europe trouve - ou
plutdt se représente — un monde « vide », en fait c'est un monde qu'elle vide symbolique-
ment et pratiquement. « Elle a converti ou tué, sans rencontrer de résistance. Or, voila que
trés peu de temps aprés dans le méme siécle, alors qu'elle se tourne de l'autre coté du globe,
coté chinois, il lui arrive I'expérience inverse. Ce monde est plein, sa civilisation étonne ;
et les missionnaires partis pour l'évangéliser sont obligés de shabiller a la chinoise,
d'apprendre le chinois, de maitriser les classiques, de respecter les rites », cf. Jullien F. &
Marchaisse Th., Penser d'un dehors (la Chine). Entretiens d Extréme Occident, Paris,


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

28 Une autreintroduction aux sciences sociales

annonce donc une histoire-monde. L'importance de l'événement ne doit pas
cependant en faire oublier un autre, tout aussi central : l'arrivée en Inde
du Portugais Vasco de Gama en 1498. Elle ouvrira une toute nouvelle route
commerciale qui contourne le cap de Bonne-Espérance, a l'écart des voies
d'échange controlées par les Arabes et les villes italiennes, et signale une
inflexion hégémonique majeure a leur détriment.

Derniére interprétation enfin, I'hégémonie occidentale moderne est
associée a la révolution industrielle (et & la Révolution francaise) de la fin du
XVIIIe siecle. Et si bien des historiens préférent parler d'intensification des
processus déja existants plutot que de véritable révolution, se produit des cette
période une accélération visible de l'activité économique en Grande-Bretagne.
Un nouveau systéme industriel se met en place, qui articulera entres elles
innovation technologique, division du travail, concentration des manufac-
tures, croissance des villes, expansion des banques et de la finance, augmen-
tation de la population et pour finir transformations dans l'agriculture. C'est
une discontinuité productive qui s'affirme par rapport au passé et ['économie
britannique la premiére entre dans une phase que 1'on dénommera plus tard
démarrage (take off) : le pays transite d'une économie a base agricole a une
économie industrielle ce qui aura des conséquences colossales. Les change-
ments dans les modes de vie, le sentiment de désorientation des individus, la
formation de la classe ouvriére, le mal-étre urbain mais aussi la croissance, la
richesse de nouvelles puissances associées a 1'essor industriel améneront dés
le dix-neuviéme siécle a parler d'ére nouvelle 2

[2.] Ces récits différents associés a trois dates pour situer la naissance de
I'hégémonie occidentale moderne n'en ont pas moins un point commun. Par
des voies diverses et sans jamais lui octroyer un role actif central, c'est le visage
de I'Amérique qui se dessine en filigrane derri¢re eux. Sa « découverte »,
menée par un commercant génois — Christophe Colomb - estI'aboutissement
de la Renaissance ; sa conquéte est a I'origine d'une nouvelle carte du monde,

Editions du Seuil, 2000, pp. 212-213. L'évocation de Francois Jullien est incroyablement
élusive, voire simpliste, pour ce qui concerne I'Amérique ; elle n'en indique pas moins un
contraste vu de 'Occident entre ces deux « découvertes ».

12. Osterhammel J., La Transformation du monde, Paris, Editions Nouveau Monde, 2017
[2009].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 29

connectant de nouveaux peuples sous hégémonie occidentale * ; sa colonisa-
tion enrichira et entretiendra indirectement la puissance productive et com-
merciale de la Chine. Davantage encore : ' Amérique, en achevant prétendu-
ment le tracé des contours du monde (avant méme l'inclusion de 'Océanie !),
donne forme aux tous premiers récits-monde unifiés de I'humanité ; elle
incorpore durablement & une nouvelle hégémonie militaro-économique les
indigénes des Amériques et nombre d'habitants de I'Afrique subsaharienne
(via l'esclavage surtout) dans une modalité subalterne et exploitée, explicitée
par l'invention de la notion de race . En résumé, il faut comprendre avec
l'arrivée de ' Amérique une nouvelle étape dans le mouvement des interdé-
pendances réciproques et hiérarchisées dans le monde.

Il reste que la date de naissance de I'hégémonie occidentale moderne n'est
pas un passe-temps pour historiens. Les enjeux de généalogie historique
sont indissociables d'une géopolitique. Remarque importante qui explique
pourquoi, s'agissant de l'instauration de I'hégémonie militaro-commerciale
occidentale moderne, la Renaissance n'a pu vraiment se consolider comme
date de baptéme face aux deux autres malgré son importance dans l'histoire
culturelle occidentale.

En revanche, la question se pose pour les deux autres siécles prétendants.
Si on retient le XVI*™ siecle, il faut donc placer les armes a la base de I'hégé-
monie occidentale moderne. Ce sera donc une hégémonie militaro-commer-
ciale. En revanche si l'on retient comme date de naissance la fin du XVIII*m
siecle, le Récit de 'hégémonie occidentale moderne varie. La révolution in-
dustrielle, bien plus que la révolution frangaise, est alors a 'honneur. Certes a
bien des égards il est légitime de penser que la route vers I'hégémonie ouverte
deés le XVIme sigcle ne fera que se consolider au XVIIT*™¢ siécle. Mais ainsi
narrée, la reconstruction est erronée. Les deux récits sont différents et méme
opposés entre eux — ce dont atteste, on le verra, la thése de Max Weber sur

13. Ajoutons qu'a partir d'un tout autre circuit et pour toutes autres raisons, c'est aussi a
partir du XVI¥m que les échanges entre la Russie et 'Europe commencent a se développer
(apres la phase liée a I'expansion mongole).

14. Notons cependant que l'esclavage est une institution trés ancienne présente tout autant
en Afrique qu'en Asie ou en Europe, et qui a existé pendant des millénaires indépen-
damment de la colonisation moderne occidentale. Cf. Testart A., L'Institution de l'escla-
vage, Paris, Editions Gallimard, 2008.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

30 Une autreintroduction aux sciences sociales

l'exceptionnalité du capitalisme. Si celui-ci date 'hégémonie occidentale
moderne de la formation des éthiques protestantes au XVI*™ siécle, pour lui
le chemin ne passe pas par l'argent et I'or de I' Amérique mais par le travail, la
science et la technique. L'invention de la science moderne (autant dans son
versant rationaliste qu'empiriste, et surtout ses applications techniques crois-
santes) prend ainsi une prépondérance toute autre dans ce récit. A cette
lumiére, les différences entre les civilisations et le trés ancien rejet de l'autre
(et du barbare) se transmuent en un tout nouveau sentiment de supériorité
des uns et d'infériorisation des autres. Le centre de gravité du récit se déplace
des armes a l'industrie, dont l'essor rend compte en derniére analyse des
conquétes militaires et des profits commerciaux. Sur ce point, Karl Marx et
Max Weber sont en parfait accord. La révolution industrielle serait donc la
clé de voute de I'hégémonie occidentale moderne, plus commerciale que
militaire, ou plutdt militaire parce qu'industrielle. En bref, une hégémonie
militaro-industrielle unique et sans précédents dans l'histoire. Derriére le
baptéme de I'Occident moderne et l'interprétation qu'il a voulu donner et
imposer ensuite se joue une forme particuliére de conscience historique.

[3.] Levons le suspense narratif : au regard d'une discipline comme la
sociologie, le second récit a plus de véracité que le premier. En vérité, les deux
révolutions - industrielle et francaise — sont devenues des bornes indépas-
sables de I'historiographie sur laquelle s'est durablement adossé le regard
sociologique '°. Le dix-neuviéme siécle verra se répandre et se consolider les
colonisations britanniques et francaises de I'Inde a I'Afrique, sans négliger la
mise sous tutelle de la Chine, et dans une moindre mesure les colonisations
belges ou allemandes. On le verra a la fin du chapitre, la Révolution indus-
trielle (et en partie la Révolution francaise) sont a la base des grands items
narratifs autour desquels s'est cristallisée la thése de I'exceptionnalité occiden-
tale moderne : unique, endogéne, supérieure et en avance.

Certes, et nous y reviendrons dans cet ouvrage, il est possible de critiquer
- comme les études postcoloniales et dé-coloniales s'évertuent a le faire depuis
quelques décennies - l'arrogance de cette vision de l'histoire. Cependant, a
bien y regarder, certains items narratifs se révélent plus proprement sujets a

15. Hobsbawn E., L'Ere des révolutions, Paris, Editions Fayard,1969 [1962] ; Nisbet R.A.,,
La Tradition sociologique, Paris, Presses universitaires de France, 1984 [1966].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 31

critique que d'autres. L'hégémonie occidentale moderne n'est pas unique - il
suffit de penser a l'histoire précédente. Elle n'a pas été endogéne, tant sa puis-
sance dépendait jusqu'a un certain point, (cela reste I'objet de maintes contro-
verses), d'extorsion et d'exploitation d'autres peuples. En revanche, il est bien
plus difficile de nier le différentiel de puissance militaro-industrielle sur lequel
cette hégémonie s'est assise. Dans nombre d'études & vocation surtout cri-
tique, cette dimension est trop souvent négligée quand elle n'est pas déniée.
Pourtant l'indiscutable différentiel de puissance dont 1'Occident moderne a
joui reste la donne historique massive de ces derniers siecles. Comme toute
domination, I'hégémonie occidentale moderne a été accompagnée de mani-
festations idéologiques et d'arrogance culturelle ; mais leur critique ne doit pas
servir de prétexte pour abolir une histoire longtemps faite sous son emprise.
Clest par ce différentiel, a bien des égards inédit, que la révolution industrielle
a permis de saisir que 'hégémonie occidentale moderne ne se bornera pas a
imposer une domination ; elle sera aussi un projet plus ou moins conscient et
volontaire d'oubli des autres — de leurs réalités, de leurs regards, de leurs ver-
sions de I'histoire. Comme le signale Pierre Chaunu dans le récit des expan-
sions occidentales, ce n'est pas moins de 55% de 'humanité qui est oubliée *°.

Autant le dire alors clairement: la réalité de 'hégémonie occidentale
moderne a été telle, on le verra au chapitre 3, qu'au XIX*me et XX¥m¢ siecles la
plupart des élites dans le reste du monde (des Egyptiens aux Chinois, en
passant par les Russes et les Japonais, les Latinoaméricains ou les Turcs) ont
toutes voulu s'approprier ce qui était pour elles a I'origine d'un différentiel de
puissance : la technique, l'industrie, la culture, les institutions. Se focalisant a
l'extréme sur de légitimes considérations idéologiques et culturelles et s'effor-
cant de déconstruire 'emprise des stéréotypes négatifs introjectés par tant de
peuples, les travaux critiques finissent parfois par oublier la réalité — écono-
mique et militaire - du différentiel sur lequel s'est instaurée cette hégémonie.

Les Autres apreés la « découverte » de l'Amérique

Le sentiment de supériorité des Occidentaux s'est surtout forgé autour
de l'invention de la notion de race et autour de la puissance industrielle et
technique : avec d'une part, la « découverte » puis la conquéte de I'Amérique

16. Chaunu P, op.cit., p. 260.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

32 Une autreintroduction aux sciences sociales

au XVieme et XVIme sigcles et d'autre part, la formation de la science moderne
et la révolution industrielle au XVII*™ et XVIIT*™ siecles.

La « découverte » de 'Amérique entraine une profonde modification
dans la construction stéréotypée de I'Autre. Fruit d'un hasard de navigation
et d'un baptéme improbable de ces terres et de ces habitants (« Inde »,
« indiens »), cette invention de I'Autre engendre un imaginaire de longue
portée dans le récit occidental moderne.

Il est important de bien comprendre la spécificité historique de l'inven-
tion du Grand Autre qui s'opére a la suite de la « découverte » de ' Amérique.
A propos des conquétes et de la cruauté des conquérants, les récits historiques
se suivent et se ressemblent. Chaque fois la structure narrative est la méme.
Il existe d'une part des narrations soulignant tour a tour et la tolérance et la
cruauté de chaque nouvelle civilisation conquérante. Il en existe d'autres
décrivant ou bien la cooptation ou bien la décapitation par elle des élites
locales. Les Romains sont ainsi alternativement cruels envers les Etrusques
et les Carthaginois — qu'ils veulent éradiquer -, mais tolérants avec les
Egyptiens. Les Mongols, en dépit de ce qu'une certaine mémoire historique
(établissant d'ailleurs un tres contestable lien entre les barbares Attila, Gengis
Khan et Tamerlan) véhicule encore, inscrivent leurs actions dans cette dualité
narrative. En fait, ils ont été plutot respectueux des croyances religieuses tout
en cherchant a effacer - violemment - les différences ethniques entre les
peuples conquis (parfois obligés d'adopter leurs coutumes et leurs vétements).

L'attitude quasi universelle de rejet de l'altérité ou du moins de suspicion
devant l'autre prend cependant une toute autre dimension apres la « décou-
verte » de ' Amérique. L' Autre dont il est alors question crée un véritable prin-
cipe de démarcation non seulement historique, mais proprement épistémo-
logique et anthropologique. L'humanité se divise en deux blocs. D'un c6té
1'Occident ; de l'autre, les Autres.

A la base de I'invention du Grand Autre, aspect bien souligné par le tour-
nant épistémique postcolonial, notamment dans la perspective décoloniale,
se trouve une affirmation centrale : la production raciale des individus et ses
effets sur I'épistémologie moderne et sur la colonialité du pouvoir V7. Si la

17. Quijano A., « Colonialidad y modernidad/racionalidad » in Perii Indigena, vol. 13,
n° 29, 1992, pp. 11-20 et « Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina » in


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 33

« découverte » de I'Amérique s'inscrit dans le fil des grandes explorations
du XVme et du XVI*™e siecles, ses conséquences se révéleront déterminantes
autant pour ce qui releve de I'économie que de l'invention de la notion de race.
De maniére massive, a travers des processus historiques quelques peu diffé-
rents, deux civilisations - les Indigénes en Amérique et les Africains sub-
sahariens — connaitront durablement dés cette période une connexion subal-
terne a l'histoire du monde. En tout cas, si l'esclavage précede cette période,
c'est bel et bien dans la continuité de cet événement que se produit la période
moderne de 'esclavage africain. Rien d'étonnant alors que la ligne de la race
ait été évoquée par William Du Bois, Edward Franklin Frazier ou Frantz
Fanon, en tant qu'élément fondateur d'une phénoménologie des subalternes
et qu'elle ait été aussi mobilisée comme matrice générale d'une critique épis-
témologique de 1'Occident moderne par les décoloniaux *.

Mais il faut bien cerner dans toute sa complexité la question de ce Grand
Autre. Il sera moins I'objet d'un rejet univoque que d'un sentiment ambivalent
— tour a tour porteur de 'image du bon sauvage et du Paradis, ou de la barba-
rie et du vice. Des éléments décisifs de l'imaginaire occidental de la modernité,
notamment la dialectique de l'attraction et du rejet du Sauvage, prennent
forme autour de ce récit. Personne n'a mieux résumé ce processus
qu'Edmundo O'Gorman : I'Amérique a moins été découverte qu'inventée °.
Processus historique d'invention que l'on a, par la suite, appris a reconnaitre
pour bien d'autres régions du monde %*. Pour Edward Said, l'orientalisme,
entreprise essentiellement anglaise et francaise, réside dans la construction de
l'histoire autour d'une imagerie.

Lander E. (ed.), La colonialidad del saber, Buenos Aires, CLACSO, 2003 [2000],
pp. 201-246.

18. Dans la démarche décoloniale, développée souvent par des auteurs ayant un lien avec
I'Amérique latine, la révolution épistémologique s'enracine dans le dévoilement de
'« oubli » de la question raciale par le récit moderne. Cf. Lander E. (ed.), op. cit. Pour la
sociologie noire aux Etats-Unis, cf. Saint-Arnaud P., L'Invention de la sociologie noire aux
Etats-Unis d Amérique, Laval, Les Presses de I'Université Laval, 2003.

19. O’Gorman E., La invenciéon de América, México, F.C.E., 1958.

20. Said E.W., L'Orientalisme, Paris, Editions du Seuil, 2005 [1978] ; Mudimbé V.Y., The
Invention of Africa, Bloomington, Indiana University Press, 1988 ; Crane R., Inventing
India, Basingstoke, Macmillan, 1992.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

34 Une autreintroduction aux sciences sociales

L'image du Grand Autre a pour l'essentiel été produite par des Européens
qui fabriquent des stéréotypes sur les autres civilisations a partir d'un mono-
pole effectif de la parole. Ce sont eux qui, au milieu de profondes discussions
et contradictions, vont établir les contenus de cette altérité. Cela commence
avec les carnets de voyage de Christophe Colomb ou les chroniques des
conquistadores, cela continue avec Michel de Montaigne ou Thomas More,
Bartolomé de las Casas et Juan Ginés de Sepulveda, Jean-Jacques Rousseau,
bien stir, mais aussi Daniel Defoe, Georg W.F. Hegel ou Karl Marx, sans
oublier les débats sur l'esclavage. Comme le montre la diversité de ces noms,
il serait erroné de voir dans ces écrits une idéologie unique, contrairement a
ce qu'une certaine tradition critique tend souvent a affirmer. En partant de la
révision critique de la face sombre de la modernité occidentale, les études
décoloniales ont tendance a minimiser, voire nier, les débats internes de
'Occident moderne 2'. Si la percée progressive de I'égalité pour certains s'y est
longtemps accompagnée de l'exploitation des autres, si ce n'est appuyée
sur elle, cette réalité géopolitique ne permet toutefois pas de conclure a I'exis-
tence d'une idéologie occidentale unique et encore moins a l'incapacité de
I'Occident de faire un retour critique sur sa propre histoire. La sensibilité his-
torique actuelle et surtout le souci de la commune humanité doivent en tout
cas beaucoup aux débats et aux luttes que le stéréotype du Grand Autre a
suscités. Malgré cela, il est difficile de ne pas reconnaitre que l'invention de
I'Autre a fini par introniser un stéréotype ou différence rime avec subordi-
nation. En fait, comme le résume Homi Bhabha, le processus a été traversé
par une formidable tension logique : I'Autre est un Autre radicalement difté-
rent de soi, pourtant en dépit de cette altérité fonciére la pensée occidentale

21. En partant par exemple du constat que l'institution politique de I'égalité en Occident a
coincidé avec l'exclusion de certains autres de 'humanité, via leur infériorisation raciale,
la critique décoloniale invalide toute prétention d'universalité ou d'émancipation dans la
vision occidentale. Cependant, affirmer que le sujet de 'humanisme est le sujet de I'impé-
rialisme, que le je pense cartésien implique le je conquistador est un raccourci contestable.
Cf. Dussel E., 1492. El encubrimiento del Otro, La Paz, Universidad Mayor de San Andrés-
Plural Editores, 1994. Homogénéiser a ce point la tradition occidentale est une affirmation
tout aussi idéologique que celle imposée jadis par le projet colonial. Pour une analyse
critique, cf. Amselle J.-L., L'Occident décroché, Paris, Editions Stock, 2008.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 35

moderne est réputée capable de le connaitre et de le classer 2. Or méme
hiérarchisées entre elles, les interdépendances sont réciproques : cela a parfois
été négligé, mais les peuples conquis ont tout autant que les Occidentaux
fabriqué un imaginaire de I'Autre - et spécifiquement de 1'Occidental —
autour de leurs récits autocentrés de I'histoire.

A la racine du sentiment de supériorité occidental moderne se trouve
donc un différentiel de puissance - notamment militaire — qui alimente une
structuration nouvelle entre les peuples. Si le foyer initial de cette représenta-
tion de I'Autre en tant qu'altérité radicale (via son infériorisation raciale) se
consolide lors de la conquéte de 'Amérique et se cristallise dans la traite des
esclaves noirs par laquelle elle se prolonge, ce qui se met alors en place est
infiniment plus large : il y va d'un véritable systéme de perception par grades
des étres humains qui fait souvent de la race et de 'ethnie le véritable principe
de la hiérarchie des étres - par exemple, si les femmes blanches sont au-
dessous des hommes blancs, elles sont au-dessus des hommes des autres races.
Clest en s'appuyant sur cette représentation que les Hommes blancs occiden-
taux modernes se sont d'ailleurs souvent investis de la mission de sauver les
Femmes de couleur de I'emprise des Hommes de couleur %. Mais cela ne doit
pas faire oublier qu'en Occident aussi, bien des individus seront décrétés in-
capables d'étre de «vrais» individus. Pour eux également — on le néglige
souvent —, il a fallu construire des figures de déchéance et d'échec.

L'infériorisation de 1'Autre a souvent pris le pas, pratiquement, sur l'af-
firmation de I'Individu souverain et désormais, et aprés plusieurs décennies
de discours critique, on sait que I'invention de l'autre est loin d'étre un facteur
mineur dans la construction de soi. En fait, 'un suppose 'autre, pas forcément
d'un point de vue logique, mais en tout cas historiquement et sociologique-
ment. Hors de I'Occident moderne, et en continuité avec la thése du racisme,
n'existaient que des individus soumis a la collectivité et décrétés incapa-
bles d'étre véritablement des individus. Il a fallu alors inventer les autres
mondes (' Amérique, I'Orient ou I'Afrique) comme autant de copies ratées de
'Occident.

22. Bhabha H., The Location of Culture, London, Routledge, 1994, pp. 70-71.
23. Spivak G.C., « Can the Subaltern Speak ? » in Nelson C. & Grossberg L. (eds.), Marxism
and the Interpretation of Culture, London, Macmillan, 1988, p. 296.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

36 Une autreintroduction aux sciences sociales

La vérité, la révolution industrielle et les autres

La seconde source du sentiment de supériorité occidental sera historiquement
plus consistante. La Révolution industrielle et la connaissance scientifique
(I'essor en fait de ce que I'on dénommera bien plus tard les technosciences)
vont se révéler inséparables d'une dévalorisation radicale des autres formes de
connaissance. C'est parce qu'ils ont le sentiment profond d'avoir un accés pri-
vilégié a la vérité et a la réalité objective du monde, et grace au différentiel de
puissance (militaire et technique) que cela leur transmet que les Occidentaux
modernes se posent des questions inédites sur les croyances des autres sur des
bases toutes nouvelles.

En fait, si les deux processus s'entremélent étroitement il s'agit de deux
ordres de réalité différents qu'il convient d'analyser successivement.

[1.] Commengons par les croyances des autres : comment peut-on croire
(ou avoir cru) a l'action plus ou moins ordinaire d'entités invisibles ? En fait,
cette question se décline a l'infini: quelle réalité préter aux mythes des
ancétres ¢ Aux miracles racontés dans les grands récits religieux ? Sont-ce des
constats littéraux d'un monde alors effectivement peuplé par des dieux ?
Ou bien de simples allégories ou métaphores d'une tradition orale a vocation
pédagogique ? Font-ils la preuve d'une pensée du mythe différente, opposée
au logos ? Sont-ils une expression de la naiveté populaire ? Une idéologie ? **
A partir du XVII®™ siécle et de la consolidation de la science dans I'Occident
moderne, puis de son institutionnalisation, il deviendra progressivement
fréquent puis évident d'affirmer les croyances contraires a cette représentation
du monde comme des superstitions.

Un certain nombre de notions, y compris dans les sciences sociales
- pensons par exemple a la notion de fonction latente - s'efforcent de donner

24. Nous sommes ici sur un terrain que Paul Veyne a bien su explorer en montrant que
«les Grecs ont une maniere, la leur, de croire a leur mythologie ou d'étre sceptiques » (cf.
Veyne P., Les Grecs ont-ils cru a leurs mythes ?, Paris, Editions du Seuil, 1983, p.15). Etil
affirme que le statut d’une « fiction » ne prend son sens que dans le rapport collectif que
les individus entretiennent avec elle - en tant que fiction - a partir du monde qui est le leur
(c'est-a-dire, a partir de la maniere dont ils tracent justement la frontiére entre réalité et
fiction). « L'objet n’est jamais incroyable en lui-méme et son écart avec «la » réalité ne
saurait nous choquer, car nous ne l'apercevons méme pas, les vérités étant toutes analo-
giques » (ibid., p. 33).


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 37

une version compréhensible de ces erreurs. Rappelons le raisonnement de
Robert Merton *. En postulant d'emblée nulle, ce qui a ses yeux est alors une
évidence, l'efficacité causale du rituel de la danse pour amener la pluie prati-
quée par certains indigeénes, il s'interroge sur les raisons fonctionnelles de cette
coutume si mystérieuse. La possible incidence factuelle étant écartée, sa véri-
table fonction se doit d'étre d'un autre ordre : puisqu'elle ne peut pas amener
la pluie, qu'elle n'a pas conformément avec I'explication donnée par la science
moderne ce qu'il dénomme la fonction manifeste du rituel, la pratique en
détient cependant une autre, celle de souder le groupe face a I'épreuve d'une
sécheresse ou de calmer l'inquiétude collective quant au non-avénement de la
pluie, ce qu'il dénomme alors fonction latente et véritable fonction du rituel a
ses yeux. Les représentations propres a une société sont recatégorisées — et
réévaluées - a partir d'un autre univers de savoir. Une différence proprement
épistémologique s'établit ainsi entre ceux qui ont accés au vrai et au réel, a une
nature objective issue du regard de la science moderne occidentale et ceux qui,
au contraire, restent accolés a la représentation d'une nature animée et
enchantée propre a d'autres cultures (ou a la propre culture occidentale a
d'autres périodes de son histoire !).

Nous sommes la devant une des plus importantes coupures introduites
dans l'histoire par 'hégémonie moderne occidentale : la représentation d'un
monde dans lequel, griace a la science moderne avant tout, il serait possible
d'instaurer sur de seules bases factuelles et révisables une ligne de partage so-
lide entre la réalité et les fables. C'est donc sur une particuliére épistémologie
de la vérité que s'est élaborée une certaine version de la supériorité occiden-
tale : la ou les autres, tous les autres (y compris les Occidentaux avant 'ére
moderne) baignent dans les fantaisies et 'obscurantisme, les modernes, eux et
seulement eux, seraient maitres de la vérité du monde.

Pourtant a bien y regarder, le sentiment de supériorité des Occidentaux
repose largement, au-dela des redoutables questions épistémologiques posées
par les différentes visions du monde, sur une caractéristique autrement plus
palpable de la science et de la technique modernes, & savoir la supériorité de
leur puissance pratique. Autant dire que l'histoire de la supériorité par la

25. Merton R.K., Eléments de théorie et de méthode sociologique, Paris, Librairie Plon, 1965
[1949].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

38 Une autreintroduction aux sciences sociales

Vérité s'entreméle a un autre récit, celui de la supériorité grace a la Puissance
pratique. Et c'est bien cette derniére qui a triomphé dans le monde contem-
porain. La supériorité n'est pas adossée sur les fondements de la Vérité (le
Grand récit de la modernité selon Jean-Francois Lyotard), mais sur un diffé-
rentiel d'efficacité et de puissance.

[2.] 1I faut attendre le dix-neuvieme siécle pour voir la connaissance
scientifique, activement prise en charge par les institutions étatiques mo-
dernes (a propos des questions d'hygieéne entre autres et plus tard de santé)
devenir épistémologiquement hégémonique, et cela en lien avec I'affirmation
d'un esprit positiviste. Mais surtout attendre ce dix-neuviéme siécle pour
assister vraiment a l'articulation croissante entre science et technique. C'est
autour de cette derniére et de la puissance qu'elle promet - et transmet — que
finissent par faire systéme l'idée de Progres, la science moderne et une certaine
philosophie de l'histoire. La science moderne est pergue - et s'auto-percoit —
comme une source de libération de toutes les limites imposées jadis par I'igno-
rance ; de maniére encore plus décisive, elle sera dés le dix-neuviéme siécle,
notamment a mesure que les effets de la premiére puis de la seconde révolu-
tion industrielle se répandent, a la racine d'une promesse prométhéenne illi-
mitée. L'articulation entre la science et l'industrie via le projet qui anime la
technique - la construction d'un monde différent capable de se superposer en
quelque sorte au monde existant - marquera a jamais le monde et finira par
se loger au cceur de 'hégémonie occidentale moderne.

Le programme moderne de la technique - et la particuliere association
qu'elle assure entre science et industrie — est indissociable de I'imaginaire de
la puissance instrumentale de l'individu occidental. Dans ce sens, Martin
Heidegger a eu raison d'évoquer, a propos de la technique, sa double dimen-
sion instrumentale et anthropologique *°. La ou les anciens attendaient une
bonne récolte en se vouant éventuellement aux dieux, les modernes calculent,
interviennent, contrdlent et transforment la nature pour satisfaire leurs be-
soins. Le monde est congu comme un lieu d'expression de la volonté de puis-
sance ; avec la technique, le subjectivisme moderne atteint son apothéose .

26. Heidegger M., « La question de la technique » in Essais et conférences, Paris, Editions
Gallimard, 1958 [1953], pp. 9-48.

27. Heidegger M., « L'époque des conceptions du monde » in Chemins qui ne ménent nulle
part, Paris, Editions Gallimard, 1962 [1938].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 39

La différence entre I'objet et le sujet s'abolit au nom de la volonté de ce dernier
de transformer l'objet & sa guise. La nature, la physis, n'est plus le fondement
de I'étre ; sa place est occupée par le sujet qui se place au véritable fondement
de la réalité ; réalité qu'il est capable de plier a ses desseins grace a ses poten-
tialités techniques. Le culte voué depuis deux siécles par les modernes au
progres et a son incarnation dans la technique est I'expression maximale de ce
projet illimité de pouvoir. La technique s'insére ainsi au cceur de ce qui, selon
Hannah Arendt, est le grand signe de la condition humaine dans les temps
modernes - le primat indiscutable de la vita activa sur la vita contemplativa,
et surtout celle d'une vita activa ou la praxis politique céde le pas a la poiesis
technique .

Progressivement d'abord, de fagon exponentielle par la suite, la révolu-
tion industrielle structure véritablement la vie des sociétés modernes occiden-
tales. La technique fait systéme avecI'économie. Une nouvelle vision del'ordre
social voit le jour autour d'une « harmonie naturelle des intéréts », imposant
une toute nouvelle représentation anthropologique - celle des individus en
tant que sujets économiques agissant sous l'emprise de l'intérét — I'homo
oeconomicus. Grace a cette vision, c'est tout un pan des actions sociales qui
s'émancipe de la religion, de la morale, de la tradition, a terme de la politique,
et finit par étre congu exclusivement a partir de l'intérét 2. L'économie devient
a la fois un domaine autonome et un regard spécifique : les préceptes tradi-
tionnels y seront jugés inutiles et méme parfois contreproductifs. C'est bien
stir la Fable des abeilles de Bernard Mandeville qui en 1714 exprime le mieux
ce mouvement : les intéréts égoistes — les vices privés — engendrent le bien
commun.

Pour la premiére fois, les fondements de la cité ne se trouvent plus dans
la politique ou les valeurs morales mais dans la quéte de son propre intérét
par chacun. L'ordre du monde repose sur une anthropologie bien particuliére.
Clest celle toute nouvelle de l'intérét qui simpose avec l'idée du marché, dont
la forte séduction provient du fait qu'elle est en phase avec une perception des
Temps modernes, celle de 'existence d'individus propriétaires d'eux-mémes

28. Arendt H., Condition de I homme moderne, Paris, Editions Pocket, 1994 [1958].
29. Hirschman A.O., Les Passions et les intéréts, Paris, Presses universitaires de France,
1980 [1977] ; Dupuy J.-P., Le Sacrifice et l'envie, Paris, Editions Calmann-Lévy, 1992.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

40 Une autreintroduction aux sciences sociales

et indépendants les uns aux autres qui, tout en poursuivant librement des
fins personnelles parviennent a un résultat contre-intuitif, la production
d'une harmonie supérieure *°. Le marché ainsi compris élargit alors, Pierre
Rosanvallon 1'a bien souligné, son horizon significatif : il est la réponse aux
problémes non résolus posés par les théoriciens politiques du contrat social
au XVII*me et du XVIII*™ siécle : la question de la guerre et de la paix entre
les nations et celle du fondement de I'obligation du pacte social *'.

Pourtant, méme interprétée en termes émancipatoires, l'idée du marché
est ambivalente. Si d'un c6té elle permet une émancipation de I'économie et
des hommes a I'égard de la morale et de l'ordre hiérarchique traditionnel, de
l'autre elle les subordonne aussi a des mécanismes implacables *. Sous l'angle
économique, les relations sociales sont transformées en échanges naturels et
les relations aux choses priment sur les relations entre les hommes. Le
domaine économique participe ainsi a la consolidation d'un des grands traits
distinctifs de la modernité occidentale - le triomphe de la rationalité (instru-
mentale) *. Le calcul remplace (et déplace) la tradition. La logique a l'ceuvre
dans l'économie s'identifie a la logique d'action propre a la modernité; le
mode économique devient un type normatif d'action. Les sociétés modernes,
et seulement elles, s'orienteraient donc a partir de tout autres principes que
les sociétés traditionnelles. Pour reprendre l'expression consacrée de Karl
Polanyi, c'est La Grande Transformation.

Pour ce qui nous intéresse ici, cette transformation est indissociable
d'une hégémonie moderne occidentale qui trouve son épicentre autour d'une
formidable expansion de la production et de la productivité a la suite de la
premiére et surtout de la deuxiéme révolution industrielle. Comprendre le

30. Macpherson C.B., La Théorie politique de l'individualisme possessif, Paris, Editions
Gallimard, 2004 [1962].

31. Rosanvallon P., Le Libéralisme économique, Paris, Editions du Seuil, 1989.

32. Dumont L., Homo Aequalis I, Paris, Editions Gallimard, 1985 [1977], p- 84.

33. Comme le souligne de fagon critique Maurice Godelier en s'appuyant sur un large
échantillon d'auteurs (Max Weber, Werner Sombart, Walt Rostow, Oskar Lange) la ratio-
nalité économique, ou la rationalité tout court, nait avec le capitalisme, lequel développant
les relations marchandes et monétaires rend nécessaire et évidente l'idée d’'une optimi-
sation du profit. Cf. Godelier M., Rationalité et irrationalité en économie, Tome 1, Paris,
Editions Maspero, 1969, p. 25.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 41

surcroit de puissance produit par les révolutions industrielles n'a rien de
mystérieux. Malgré l'essor trés ancien des techniques tout au long de I'histoire,
les « énergies » & proprement parler disponibles s'étaient limitées aux vents, a
l'eau ou au feu partiellement, et 4 la force humaine et animale. La machine a
vapeur, puis 'utilisation du charbon et du pétrole, et bien stir 1'électricité, les
forces magnétiques ou le nucléaire bouleversent cette donne millénaire.
L'énergie c'est la puissance. Le différentiel de maitrise que les sociétés euro-
péennes acquiérent au niveau de l'utilisation et de 'exploitation industrielle
de I'énergie (associé et prolongé par la mise en ceuvre de nouvelles organisa-
tions du travail) leur donnera un véritable surcroit de puissance vis-a-vis des
autres civilisations.

Evoquons rapidement en quelques chiffres les conséquences induites par
les gains de productivité. Angus Maddison calcule ainsi, par exemple, que la
richesse passe (en dollars de 1990) de 117 milliards en I'an mil a 694 milliards
en 1820 au début donc du cycle de I'ére industrielle, puis a 33'726 milliards en
1998 **. Que le lecteur ne se perde pas dans un labyrinthe de chiffres : pendant
huit siécles, la richesse du monde se multiplie sept fois ; dés 'avénement de la
révolution industrielle, et en moins de deux siecles, elle se multiplie presque
cinquante fois. Dans la méme veine, Tim Jackson parvient a affirmer que
«l'économie mondiale est aujourdhui 68 fois plus grande qu'en 1800 » *.
Avec une inquiétude de méme nature, plusieurs études se sont penchées sur
les différentiels de revenu par téte d'habitant au long de I'histoire. Vers 1700
ou 1750, certains auteurs calculent un écart entre régions de 1 a 2,5 ; mais bien
d'autres en donnent des estimations plus serrées : de 1 a 2,2 (David Landes),
de 1 a 1,24 (Simon Kuznets) et méme de 1 4 1,1 ou 1,3 (Angus Madison) *.
Autant le dire simplement : jusqu'a la fin du XVIII*™ siécle les écarts entre
régions mesurés en termes de PIB ou en termes de revenus par téte d'habitant

34. Maddison A., L'Economie mondiale. Une perspective millénaire, Centre du Développe-
ment de 'OCDE, 2001, p. 28. Bien entendu ces chiffres, s'agissant de périodes historiques
aussi diverses, sont sujets a caution ; ils n'en donnent pas moins une idée des évolutions.
35. Jackson T., Prospérité sans croissance, Bruxelles, Editions De Boeck, 2010 [2009], p- 24.
36. Pour ces chiffres, Frank A.G. ReORIENT. Global Economy in the Asian Age, Berkeley
and Los Angeles, University of California Press, 1998, p. 173.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

42 Une autreintroduction aux sciences sociales

étaient faibles . Davantage encore, en ce qui concerne les revenus des habi-
tants & proprement parler, certains spécialistes calculent que, vers 1800, ils
étaient plus élevés en Chine et méme dans certaines régions de I'Inde qu'en
Europe *.

Mais donnons d'autres chiffres : aux Etats-Unis, le PIB par téte d'habitant
ajusté a l'inflation est passé au long du XX*™e siécle de 4'800 a 31'500 dollars.
De facon encore plus spectaculaire : a peine 10% de la population la plus riche
en 1900 avait des revenus supérieurs - en dollars constants - au seuil de pau-
vreté de l'an 2000 *. La cause est toujours identique : les gains de productivité.
Dans la méme perspective, d'autres études ont pu ainsi montrer qu'entre l'an
500 et 1500 la croissance du PIB par téte d'habitant en Europe a été proche de
zéro *°. Par contraste les gains de productivité au XX*™ siécle ont été tels que
dans sa seule seconde moitié, les revenus par habitant a échelle mondiale ont
presque quadruplé *'. Jean Fourastié est devenu célébre en établissant I'explo-
sion des courbes de croissance de ce siécle : la richesse produite a été multi-
pliée par dix, les kilomeétres parcourus par neuf et — dans les pays développés —
la durée de vie a été augmentée de 40% *2.

Ces incroyables différentiels en termes de bien-étre matériel se traduisent
également, c'est le plus important pour ce qui nous concerne ici, en indé-
niables différentiels de puissance entre civilisations. Ce n'est en effet que
vers 1800, a la suite de la révolution industrielle, que les écarts entre pays
deviennent hautement significatifs.

37. C'est en s'appuyant sur ce type d'études que Daniel Cohen a pu conclure & une relative
égalité de richesse entre nations jusqu'a la fin du XVIII*™ sjécle. Kenneth Pomeranz
souligne aussi que, vers 1800, I'Orient et I'Occident sont encore trés proches au point de
vue économique. Cf. Cohen D., Richesse du monde, pauvreté des nations, Paris, Editions
Flammarion, 1997 et Pomeranz K., Une Grande divergence, Paris, Editions Albin Michel,
2010 [2000].

38. Frank A.G., op. cit., pp.174-175.

39. Wheelan Ch., Naked Economics, New York, W.W. Norton Company, 2002, chapitre 6.
40. Galor O. & Weil D.N., « Population, Technology and Growth: From Malthusian
Stagnation to the Demographic Transition and Beyond » in American Economic Review,
vol. 90, n° 4, September 2000, pp. 806-828.

41. Brown L.R., Basculement, Bernin, Souffle court éditions, 2011, p. 22.

42. Niveau M. & Crozet Y., Histoire des faits économiques contemporains, Paris, Presses
universitaires de France, 2010.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 43

En résumé le regard scientifique, progressivement institutionnalisé au
point de devenir hégémonique dans 'Occident moderne d'abord puis on le
verra dans tout le monde contemporain, est indissociable d'une modalité
de réfutabilité épistémologique censée étre supérieure a toutes les autres
formes de connaissance, parce qu'objective et réelle mais aussi dotée de plus
de traductions techniques et industrielles. Il y va de l'une des grandes origines
de la supériorité des Modernes. Au fond, la complexité et la subtilité des con-
troverses ontologiques et épistémiques se dissolvent devant la réalité des
rapports de force sociaux. Personne n'a jamais donné une représentation aussi
simple et brutale de cet écart que Steven Spielberg, dans son film Indiana Jones
a la recherche de I'Arche perdue, lors du face-a-face entre un guerrier armé
d'un énorme cimeterre qui, en dépit de la férocité de son expression et de
ses gestes, se fait tuer d'un simple tir de revolver par Indiana Jones. C'est in
fine sur cette réalité qui s'est bati le sentiment de supériorité de 1'Occident
moderne. Différentiel de puissance dont les autres civilisations auront tres ra-
pidement conscience, comme en attestent les missions envoyées en Occident
dés le dix-neuvieme siécle par les Egyptiens ou les Japonais afin d'en appré-
hender les techniques.

Stéréotypes civilisationnels et césure moderne

La césure a été profonde et durable. Longtemps la représentation du monde
s'est structurée autour de l'existence de différentes civilisations, considérées
comme culturellement diverses voire incompatibles entre elles, et sur le fond
d'une relative rareté d'échanges ou de contacts. Il a ainsi souvent été question
d'appréhender les civilisations comme étant dotées d'un noyau dur culturel
- trés souvent en lien avec une composante religieuse, a laquelle on a accordé
implicitement, et plus souvent explicitement, une fonction déterminante.
Tout en se concevant comme différentes, hermétiques et incommen-
surables, ces civilisations n'ont donc cessé de se comparer avec plus ou moins
de vigueur, chacune fabriquant des représentations positives d'elle-méme et
des stéréotypes négatifs sur les autres, plus ou moins semblables d'ailleurs. Au
IX*me siecle apr. J.-C. par exemple, des prosateurs arabes et persans classent
déja les mérites des différents peuples: les Arabes sont courageux et géné-
reux ; les Persans, diplomates ; les Grecs, philosophes ; les Indiens, sorciers ;
les Chinois, d'habiles artisans; durs a la tache, les Noirs et les Turcs sont


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

[ Une autreintroduction aux sciences sociales

décrits comme de sauvages guerriers **. Cela peut étre quelque peu déroutant,
mais ce qui est universel dans l'histoire est la commune vocation des civilisa-
tions, sinon a se rejeter réciproquement, du moins a produire des stéréotypes
sur l'altérité. Les barbares sont toujours les autres. Il s'agit d'une dialectique
fort bien établie par les anthropologues et les historiens : la représentation de
I'Autre comme barbare, sauvage, violent et cruel et surtout manquant de
valeurs est une constante historique.

Or ce travail de stéréotypie des autres a longtemps opéré a l'intérieur de
limites évidentes. Dans leur majorité les autres étaient loin et rares les contacts
ou les échanges avec eux. Si le commerce n'était pas absent, c'est la guerre et
la conquéte qui ont pendant longtemps organisé les relations entre civilisa-
tions. Elles se jugent et se jaugent entre elles sur cette réalité-la : l'autre -
conquérant ou conquis — est un barbare ; les civilisations hégémoniques tour
a tour respectent - ou non - les dieux et les coutumes des civilisations
vaincues ; la tolérance, avec la cooptation des élites conquises, alterne avec la
violence et la mise a mort des Rois déchus. Dans tous les cas les stéréotypes se
renforcent : c'est ainsi, qu'apres plusieurs siécles de domination les Romains
avaient développé un tel sentiment de supériorité envers les Barbares -
notamment les Germains — qu'a suivre certains historiens, elle les aurait
rendus aveugles devant leur essor (dés le IIT*™ siecle apr. J.-C.), minimisant
le risque qu'ils représentaient pour I'Empire *.

Clest dans cette longue filiation, et en continuité sur bien des points avec
ces thématiques, qu'il faut comprendre le changement que l'avénement des
temps modernes (la « césure moderne ») amene au niveau de la stéréotypie
entre civilisations. L'Occident moderne impose une nouvelle forme de dicho-
tomie civilisationnelle et surtout développe a travers elle des sentiments
croisés de supériorité et d'infériorité **. Les différences entre civilisations se

43. Lewis B., Race et couleur en pays d'Islam, Paris, Editions Payot, 1982.

44. Heather P., Rome et les Barbares, Paris, Alma Editeur, 2017 [2005], chapitre 2.

45. Sous cette modalité la distinction se cristallise vraiment autour de la modernité et
pourtant, elle avait déja eu quelques antécédents. Cette opposition n'est pas en effet sans
rappeler la dualité des concepts d'Orient et d'Occident présente chez le perse Ibn Sinj,
dit Avicenne en Occident (980-1037), qui distinguait entre un « Est » (un Orient), monde
des lumieéres et des anges et un « Ouest » (occidental), monde sublunaire et en déclin. Cf.
Amir-Aslani A., De la Perse & I'Iran, Paris, Editions L'Archipel, 2018, pp. 111-112.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 45

transmuent en affaire explicite de hiérarchie. Se généralisent ainsi les divisions
qui opposent par exemple un Occident « rationaliste » a un Orient « religieux
et mystique » **ou a une Afrique « sauvage et vierge », ou encore, variante tout
aussi habituelle, un Occident « agressif » et « matérialiste » a la culture de
'« harmonie » confucéenne. Notons-le : devant la contrainte d'une situation
d'asymétrie de pouvoir, les stéréotypes des dominés visent souvent a établir
une voie spirituelle supérieure a celle de 'Occident. A propos de la civilisation
japonaise, Pierre-Francois Souyri résume ainsi le noyau de bien de ces repré-
sentations : « émergea alors l'idée que 1'Asie avait formé des personnalités de
premier plan dans le domaine de la spiritualité, 1a ot 'Occident avait surtout
formulé des discours dans le domaine de la politique, de la science et de la
technique » 7. Des oppositions du méme type sont présentes chez les intellec-
tuels en Afrique subsaharienne, chez Senghor, par exemple, lorsqu'il parle de
«I'émotion négre et de la raison helléne » ou dans la proposition de Post-
colonie d'Achille Mbembe, qui donne une toute nouvelle version de la sauva-
gerie africaine. En Amérique latine on trouve aussi une dichotomie semblable
dés I'ceuvre Ariel, de José Enrique Rodd, publiée en 1900 et qui cristallise -

notons-le — moins une opposition a I'Occident tout court qu'une confronta-
tion entre deux Occidents, une Amérique anglo-saxonne « froide et instru-
mentale » et une Amérique latine « sensuelle et spirituelle » ; entre ' Amérique
propre aux cultes protestants et celle de la contre-réforme catholique *.

46. Corm G., Pensée et politique dans le monde arabe, Paris, Editions La Découverte, 2016,
p- 99 et suivantes.

47. Souyri P.-F., Moderne sans étre occidental, Paris, Editions Gallimard, 2016, p. 244.

48. De Domingo Faustino Sarmiento a Claudio Véliz, en passant par José Enrique Rod6 ou
José Marti, l'histoire intellectuelle et politique de ' Amérique latine regorge d'oppositions
de ce type - entre deux Occidents. Le recours a de telles divisions est fréquent, non seule-
ment a propos de la construction d'un ensemble de stéréotypes envers ' Amérique anglo-
saxonne mais aussi au travers d'une longue tradition d'études sur l'identité ou le caractére
national. Ce serait une erreur d’accorder trop de vérité a ces stéréotypes, mais leur action
performative est réelle, d'autant plus que de l'autre coté du Rio Grande bien des auteurs
s'efforcent toujours d'expliquer le différentiel politique et économique entre les « deux »
Amériques, anglo-saxonne et latine, par le role inégal des institutions. Cf. Fukuyama F.
(ed.), Falling Behind, Oxford, Oxford University Press, 2011 [2006]. Notons par ailleurs
qu'on retrouve bien des réflexions semblables a propos du développement inégal entre


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

46 Une autreintroduction aux sciences sociales

Peu ou prou toutes les régions du monde seront aux prises avec ces dia-
lectiques. La mise a I'écart des autres civilisations et leur infériorisation devant
un Occident moderne ont été également actives face aux cultures japonaise,
slave, arabe ou chinoise, sans oublier, au coeur méme de I'Occident moderne,
face au courant romantique (nous reviendrons sur ces dimensions dans le
chapitre 3). Il est important de comprendre l'inflexion introduite par la césure
moderne comme s'insérant dans une longue tradition de perception et de
dévalorisation croisées entre civilisations. Sournoisement d'abord, progressi-
vement ensuite, un stéréotype civilisationnel a eu tendance a simposer et a se
figer en tant qu'étalon de comparaison majeur si ce n'est unique — 1'Occident
moderne. Depuis quelques siecles, pour jeter une ombre plus ou moins
obscure sur l'histoire précédente, c'est presque toujours de la Civilisation
occidentale qu'il est question. S'il y a — et s'il y a eu — des jeux de stéréotypes
entre Chinois et Arabes, entre I'Afrique du Nord et I'Afrique subsaharienne,
ces divisions sans pour autant disparaitre ont dii céder tot ou tard le pas a la
grande division historique de la modernité a l'aune de laquelle les différentes
civilisations ont fini par étre pliées et contraintes de se comparer.

S'il faut donc reconnaitre que la construction de stéréotypes sur l'altérité
a été de mise dans toutes les cultures et périodes historiques, comme réaction
premiére face a elle, on doit aussi admettre en s'inscrivant dans cette réalité
millénaire que les temps modernes ont produit une variante hautement par-
ticuliere de ce regard : la différence a cédé le pas a l'infériorisation - raciale
d'abord ¥, militaire, économique, politique et culturelle ensuite. L'Occident
moderne a fini par se représenter comme supérieur a toutes les autres civili-
sations ; et toutes ont été contraintes, tour a tour, de rendre compte d'une
infériorité fonciére par rapport a lui. Pour la premiére fois et avec une grande
intensité, une civilisation s'est imposée a d'autres, qui ont fait état avec osten-
tation, quant a eux, de leur volonté d'emboiter ses pas.

'Afrique francophone de I'Ouest «latine » et 1'Afrique anglophone de I'Est et du Sud
«anglo-saxonne ».
49. Delacampagne Ch., L'Invention du racisme, Paris, Editions Fayard, 1983.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 47

Comment rendre compte de L'exceptionnalité
occidentale ?

Tout sentiment de supériorité s'appuie sur une panoplie d'arguments
déployant sous forme de causes le bien-fondé de la hiérarchie sur laquelle il
repose. Cela exige un travail d'interprétation et de narrativité bien plus struc-
turé que celui que nous avons évoqué dans le précédent paragraphe. Il s'avere
nécessaire de présenter les raisons sous-jacentes de la supériorité occidentale
moderne. La littérature a ce sujet étant trés vaste, nous nous limiterons a
présenter trois grandes explications de cette exceptionnalité triomphante *°.

La thése canonique : protestantisme et capitalisme

Commengons par une theése devenue le point de départ obligé de I'exception-
nalité occidentale moderne -la thése de Max Weber et sa question
princeps : pourquoi le capitaliste en Occident, et seulement 13, se voue-t-il
corps et Ame au travail et a l'accumulation d'argent délaissant la jouissance de
son capital ? Pour répondre, Max Weber introduit quelques distinctions qui
s'imposeront comme de véritables évidences de sens au sein des sciences
sociales. Si dans nombre de sociétés il existe des riches et des pauvres, iln'y a,
dit-il qu'un seul systeme social - le capitalisme — qui soit orienté vers l'accu-
mulation illimitée du profit. A ses yeux, c'est cette caractérisation historique
qui fait du capitalisme un systtme unique dans l'histoire de I'humanité.
Forgons un peu le trait : la question wébérienne ne consiste en rien d'autre
alors qu'a comprendre l'origine de ce que l'on pourrait appeler, presque au
sens clinique du mot, la névrose historique du capitaliste.

Avant de développer rapidement cette réponse de Max Weber, notons
encore ce que d'emblée son étonnement implique. Il établit au départ que le
capitalisme en tant que systéme de production orienté vers la consécution
illimitée du profit est un systéme social unique. Cette caractérisation n'est pas
de son seul cru. Elle hante le XVIIT®™ et surtout le XIX*™¢ siecle européen.

50. S'agissant de la Révolution industrielle, par exemple, plusieurs raisons ont été évoquées,
entre autres : la croissance du marché, les usines et l'organisation du travail, les inventions,
l'éducation publique, la sécurité des droits de propriété, la révolution agricole, I'augmenta-
tion de la population et de la main d'ceuvre, la croissance de la productivité, etc.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

48 Une autreintroduction aux sciences sociales

L'Europe se sent moderne, incarnant alors le Progres. La ot pendant des mil-
lénaires les peuples se sont entrevus comme différents — se rejetant plus moins
les uns et les autres en tant que « barbares » —, sans abandonner cette percep-
tion, la modernité l'infléchit vers un sens différent: dans I'évolution de
I'humanité tous les peuples ne se trouveraient pas au méme niveau. Cette
représentation devenue ordinaire dans I'Europe de la fin du XIX*™ siecle avait
pourtant été fermement combattue par Michel de Montaigne au XVIem
siecle. Max Weber, a sa facon, la fait sienne: il la pose surtout au cceur des
sciences sociales. Et puisqu'il pense que la névrose du capitaliste est une spé-
cificité historique, il va étre tenté d'y voir une des raisons majeures de l'excep-
tionnalité de 'Occident moderne et de son différentiel d'essor vis-a-vis de tous
les autres peuples de 'humanité.

Voila que la question de départ se mue en theése : ce serait la spécificité de
la névrose d'accumulation du capital propre au capitaliste qui rendrait compte
de la puissance des pays occidentaux. Mais pourquoi diable le capitaliste se
tuerait-il 4 accumuler du profit ?

Max Weber est d'une érudition gigantesque, mais comme tout un chacun
il a aussi des présupposés intellectuels qu'il ne remet pas en question, non par
aveuglement mais parce que justement ils l'aident & penser. Il décréte ainsi
plus qu'il ne la démontre l'exceptionnalité occidentale de la figure du capita-
liste. Certes, il évoque des situations extérieures a I'Occident mais ces illustra-
tions ne font sens que parce qu'il est convaincu - et la plupart de ses lecteurs
avec lui - de la justesse de ce qu'il avance : le capitalisme est une affaire occi-
dentale moderne.

Sa proposition est aussi célebre que tordue. Les deux études qui compo-
sent L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme donnent une réponse a
cette spécificité historique en problématisant les rapports entre religion, éco-
nomie et société. Max Weber part de ce qu'il établit comme un constat, a
savoir la surreprésentation des protestants parmi les détenteurs du capital,
les entrepreneurs et les individus hautement qualifiés. Cela le conduit a des
interrogations centrales sur les particularités mentales de ces individus au
début du capitalisme, car il lui semble repérer un rapport causal entre une
atmospheére religieuse et I'inclination pour une forme spécifique de rationa-
lisme économique. D'autant plus que chez les entrepreneurs capitalistes
protestants, le sens des affaires coincide avec une religiosité qui pénétre en


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 49

profondeur tous les aspects de la vie. C'est dans l'éthique protestante qu'il
trouve donc l'esprit du capitalisme et la rationalisation d'une maniére de vivre
et de voir le monde.

Sur ce point, son analyse est précise: il distingue le traditionalisme,
maniére d'agir en accord avec des principes transmis par les ancétres, large-
ment compatible avec une tendance au gain en tant que telle, mais dont le
gout effréné produit des résultats économiques irrationnels, et I'émergence
d'un ethos propre au capitalisme moderne. Ce dernier permet justement de
tempérer cette tendance au gain en limitant la dépense inutile et I'ostentation
de sa puissance. L'entrepreneur des débuts du capitalisme moderne est défini
par son ascétisme intramondain, par le fait d'étre soumis a une idée de pro-
fession et de sacrifice de soi dans le travail. C'est de cette attitude, somme toute
étrange puisque cet entrepreneur « ne tire aucun profit de sa richesse pour
lui-méme en dehors du sentiment irrationnel du devoir professionnel accom-
pli », quil s'agit de rendre compte. Max Weber souligne 1'absolue nouveauté
de cette conduite : « Voila précisément ce qui semble a 'homme précapitaliste
le comble de l'inconcevable, de I'énigmatique, du sordide et du méprisable » °'.

Pourtant, c'est bien dans le monde traditionnel et davantage au sein d'une
religion hostile au capital que se trouve la source du capitalisme moderne.
C'est dans la Réforme que Max Weber va trouver la représentation de la pro-
fession et de la vocation qui sera a la base de l'esprit capitaliste. Le lien est
pourtant indirect et complexe. Si la Réforme a accentué le caractére moral
du travail, la conception de la vocation dans le luthérianisme demeure tradi-
tionnelle. Méme pour le calvinisme et d'autres sectes protestantes (piétisme,
méthodisme, baptistes) ot la relation est plus grande, le lien entre la vie pra-
tique et les critéres religieux est loin d'étre explicite et immédiat. Au contraire
méme les effets de la Réforme sur la culture sont le résultat « des conséquences
imprévues, non voulues, de 'ceuvre des réformateurs, conséquences souvent
fort éloignées de tout ce qu'ils s'étaient proposé d'atteindre, parfois méme en
contradiction avec cette fin » *%. Autrement dit, pour Max Weber, il ne s'agit
pas vraiment d'affirmer que le capitalisme est un produit de la Réforme (bien

51. Weber M., L'Ethique protestante et l'esprit du capitalisme, Paris, Librairie Plon, 1967
[1904-1905], p. 73.
52. Ibid, p. 105.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

50 Une autreintroduction aux sciences sociales

de ses traits y préexistent et surtout Ernst Troeltsch le notera avec raison, en
sont indépendants), mais de souligner des affinités électives repérables entre
une croyance religieuse et I'esprit du capitalisme.

Une affinité élective qui a néanmoins contribué a la formation de cet
esprit et a son extension au travers notamment de la constitution de disposi-
tions psychologiques particuliéres. Pourquoi ? L'interprétation wébérienne
devient encore plus complexe : il croit trouver le point de départ dans le sen-
timent de solitude et d'angoisse qui s'empare des chrétiens devant la Réforme,
doctrine qui affirme l'impossibilité pour les hommes de changer via leurs
conduites les décisions divines quant a leur prédestination - ou non - au
salut. Comment supporter cette angoisse ? Comment s'assurer d'étre un élu ?

A partir de ces questions, l'analyse wébérienne se présente comme une
suite séquentielle : de maniére dogmatique le monde doit servir la propre
gloire de Dieu ; la vie humaine n'a d'autre sens que de glorifier Dieu, le chré-
tien élu d'autre finalité que d'exécuter dans le monde les commandements
divins ; or Dieu veut que cette action soit efficace afin de rendre la vie sur terre
conforme a ses commandements; il s'ensuit que le travail professionnel
doit étre mis au service de la collectivité. Et c'est ici qu'intervient « l'élément
essentiel » : aux yeux de Calvin l'accomplissement du travail professionnel
sans relache n'est pas une maniére d'infléchir la décision de Dieu, mais une
maniére, et la seule, de parvenir a une confiance capable de dissiper quelque
peu le doute ; elle peut méme étre percue comme un signe d'élection. Cette
disposition a l'ascése ne tarde pas, toujours dans la lecture de Max Weber,
a envahir I'ensemble des activités de la vie. Elle se traduit par une conduite
rationnelle de 'existence qui répand dans certaines couches sociales un esprit
spécifique qui les sépare des autres .

Le point culminant de son analyse se trouve alors dans le constat de la
dissipation de la racine religieuse de cet ascétisme en une « froide vertu pro-
fessionnelle ». Mais au terme de cette évolution, I'éthique protestante aura
rendu deux services déterminants au capitalisme : d'une part l'affirmation
d'une bonne conscience inédite pour ce qui est de l'acquisition de la richesse
et del'autre, la formation d'un mode de vie rationnel. Deux dimensions qu'elle
a imposées par des voies détournées : « I'éthique rationnelle du puritanisme,

53. Ibid., pp. 201-202.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 51

orientée vers un au-deld du monde, a mis en ceuvre le rationalisme écono-
mique intramondain jusque dans ses derniéres conséquences, précisément
parce qu'en soi rien ne lui était plus étranger, précisément parce que le travail
dans ce monde ne faisait pour elle qu'exprimer la poursuite d'un but transcen-
dant » >,

Par la suite Max Weber propose de comprendre les spécificités du capi-
talisme par l'essor d'une forme de rationalité largement associée a la calcula-
bilité des pratiques *>. Ce calcul est favorisé a son tour par les structures fon-
damentales du capitalisme : le marché, l'orientation instrumentale de I'action
humaine, l'argent, un systéme hautement technicisé de comptabilité (aspect
que l'on a souvent tendance, a tort, 8 minimiser) et une organisation bureau-
cratique de 'entreprise. L'expansion du calcul exige alors de sortir du monde
des contraintes traditionnelles et de I'émotion pour entrer dans un ordre
social o1 les acteurs sont guidés par d'autres orientations de valeurs.

Voila pour le rappel de la thése. Comment faut-il la comprendre ?
Certainement pas comme la démonstration d'une causalité historique, on le
verra au prochain chapitre. La thése wébérienne a été, au vu de faits désormais
mieux établis, I'objet d'un tres grand nombre d'atténuations et de nuances,
voire de critiques. Mais ces remises en cause n'ont pas ébranlé l'aura et la
séduction qui l'entourent - elle est enseignée partout dans le monde dés les
premieres années de formation des sociologues. De fait, malgré son inexacti-
tude historique, sa longue postérité ne s'explique pas seulement peut-étre par
le lien de causalité qu'elle induit entre le capitalisme (la Révolution indus-
trielle) et l'individualisme (I'éthique protestante), mais surtout parce qu'elle
a livré trés tot une interprétation jugée solide de la supériorité occidentale
moderne.

Pas seulement. La thése de Max Weber rappelle aussi, méme de maniére
indirecte, quelque chose d'essentiel : a savoir que dans la vie sociale, les indi-
vidus sont davantage mus par des normes (croyances, conviction) que par des
intéréts. Lue de cette maniére, elle devient un mode d'emploi fructueux de sa

54. Weber M., Sociologie des religions, Paris, Editions Gallimard, 1996 [1920-1922], p- 407.
55. Weber M., Economie et Société, Paris, Librairie Plon, 1971 [1922], Premiére partie,
chapitre II, points 1-14 surtout.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

52 Une autreintroduction aux sciences sociales

théorie ; elle oblige a se méfier des interprétations passe-partout sur l'« inté-
rét », mais aussi a reconnaitre la part de passion, de croyance, d'irrationalité
toujours a l'ceuvre dans la vie sociale. Derriére les livres de calcul qui se
seraient généralisés a la naissance du capitalisme, il est question de cerner
I'ombre des angoisses métaphysiques. La théorie fait alors voir un « autre »
monde autour de nous - infiniment plus complexe, et dans lequel, l'indé-
niable progrés de la rationalisation coexiste avec d'indéracinables exces
humains. L'interprétation de Max Weber cesse alors d'étre une seule question
de vrai et de faux. L'accumulation des faits la rend désormais peu plausible
ou en tout cas sujette a forte révision. Mais l'exercice de théorie sociale qu'il
propose est toujours d'actualité. Non pas au sens de la douteuse valeur d'une
vision du monde mais comme la mise en forme d'une contrainte de preuve
qui invite & mieux comprendre, partout, les fonctions des croyances dans le
monde.

En tout cas, le livre synthétise dés 1904 mieux que tout autre texte
antérieur ou postérieur le grand imaginaire de la thése de l'exceptionnalité
occidentale moderne.

La science moderne et l'Occident

Mais pourquoi I'Occident et seulement lui a-t-il pu développer une révolution
industrielle elle-méme en lien avec une forme spécifique de connaissance,
basée sur I'idée d'un acces vrai a la réalité objective ? Les explications sont mul-
tiples, mais soulignons l'essentiel a ce stade : pendant trés longtemps l'excep-
tionnalité de la science moderne a été davantage posée comme une évidence
que démontrée comme une thése historique, avec en fréquent corollaire une
profonde méconnaissance de I'état des sciences dans d'autres régions du
monde.

La Renaissance aurait ouvert une bréche dans la formation de la science
moderne. Pour la premiere fois en Occident depuis des siecles, la méthode et
la rigueur de l'observation se seraient imposées, comme le prouveraient
linvention de la perspective au Quattrocento, le vif intérét accordé aux
portraits individuels, la rupture avec la symbolique du Moyen Age mais éga-
lement la minutie avec laquelle les faits tendent a étre décrits, jetant ainsi les


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 53

premiéres pierres du chemin vers la rationalité *°. La passion pour I'étude de
la nature révele déja un autre rapport au monde et une nouvelle valorisation
de l'intramondain. Certes, la présence de thématiques religieuses est encore
massive mais pourtant, comme le signale Jacob Burckhardt, l'individualisme
de la Renaissance est indissociable d'un nouveau sensualisme qui permet
justement une émancipation de l'ascétisme médiéval : en exaltant la nature
(sur les traces de I'Evangile), il vante la joie de vivre ¥.

Sur ces bases, mais a leur distance, s'installera & terme une nouvelle vision
de la nature, percgue et représentée par la science moderne comme une méca-
nique. La transition est attestée par des changements repérables au niveau de
l'éducation, ol on assiste progressivement a l'abandon de la valorisation des
dimensions sensibles, symboliques et plus tard morales de 'humanisme, au
profit du rationalisme et de I'empirisme de la science moderne . La nature
bascule d'un univers de représentation a un autre. Elle n'est plus un univers
donné a la contemplation, une maniere pour Dieu de se rendre sensible aux
hommes (le Pseudo-Denys 1'Aréopagite ne fut que le premier d'une longue
liste d'auteurs s'évertuant a décrire dans la contemplation de la nature les
signes de la volonté et de la majesté de Dieu). La transition est nette et il est
impossible de minimiser le role du déisme dans ce processus : il a donné la
grande vision qui a rendu acceptable 'idée d'un monde créé par Dieu, mais
soumis a un ordre impersonnel *. En tout cas, a l'issue de la révolution du
XVIIme sigcle, la nature comprise par les temps modernes ne sera plus offerte
a la contemplation, mais assujettie a la raison instrumentale. Elle est soumise

56. Panofsky E., La Renaissance et ses avant-courriers dans l'art d'Occident, Paris, Editions
Flammarion, 1976 ; Francastel P., Peinture et société, Paris et Lyon, Editions Marius Audin,
1951 ; Todorov T., Eloge de l'individu, Paris, Editions du Seuil, 2004 [2000].

57. Burckhardt J., La Civilisation de la Renaissance en Italie, Paris, Bartillat Editions, 2012,
[1860]. Mais il est aussi possible de voir dans cette attitude, comme d'autres I'ont proposé,
un prolongement des travaux des philosophes comme Guillaume d’Ockham et sa volonté
de formuler des propositions capables de garantir « a la fois la vérité et la réalité » sur des
évidences immédiates sensibles. Cf. Gilson E., La Philosophie du Moyen Age, Paris, Editions
Payot, 1952, p. 643.

58. Garin E., Moyen Age et Renaissance, Paris, Editions Gallimard, 1969 [1954] et L'Edu-
cation de l'homme moderne 1400-1600, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 1968 [1957].

59. Taylor Ch., L'Age séculier, Paris, Editions Seuil, 2011 [2007], chapitre 6.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

54 Une autreintroduction aux sciences sociales

a un plan immanent qu'il revient a la raison humaine de débusquer et de
comprendre.

En fait, la transition vers ce nouvel imaginaire a été subtile. Si la nature
cesse d'étre objet de contemplation, elle est plus que jamais objet d'observation
aux yeux de la science. Mais ce n'est plus en fonction d'une finalité cachée ou
d'une majesté divine dont elle serait le signe. La nature, la res extensa dira René
Descartes, est plutdt une réalité extérieure aux hommes qu'ils se doivent de
scruter a partir d'un regard qui les place progressivement au centre de I'obser-
vation. C'est par cette voie, décentrement du divin et recentrement sur
I'homme, que le regard scientifique finira par bannir ef le souci de la présence
de Dieu dans la nature ef 'idée d'une nécessaire intervention divine continue
dans la maintenance de 'univers. Méme lorsqu'on accepte l'idée de sa création
par Dieu, le monde est congu comme réglé a la maniére d'une machine. Avec
ce déplacement, l'idée de réalité transite d'un concept bati sur des bases
cosmologiques a une représentation construite sur une conception anthropo-
logique. On bascule, comme le montre la philosophie dImmanuel Kant,
vers une vision accordant a l'expérience humaine un role déterminant dans la
connaissance de ce qu'est le monde.

Mais a coté de ces explications internes, soulignant ce qui revient aux
transformations épistémologiques et culturelles proprement dites, on aime-
rait attirer l'attention sur une these plus controversée, mais infiniment plus
significative d'un point de vue sociologique. En fait, la pleine consolidation de
la science moderne signe plutot, I'étude de Stephen Toulmin le montre de
fagon convaincante, la mort intellectuelle de 'humanisme que son aboutisse-
ment %. La tolérance et la sensibilité de la Renaissance cédent le pas & une
toute autre conception du monde objectif désormais largement compris
comme soumis au régne implacable des lois de la nature. Sans étre entiére-
ment abandonnée, la sensibilité envers la nature et la vie humaine propre
encore a la Renaissance va prendre une toute autre direction. L'intérét de cette
étude est qu'elle propose explicitement une interprétation historique et méme

60. Toulmin S., Cosmopolis, Chicago, Chicago University Press, 1992 [1990] ; cf. aussi
Febvre L., Le Probléme de l'incroyance au XVI*™ siécle, Paris, Editions Albin Michel, 2003
[1947], chapitre III.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 55

politique de la naissance de la science moderne. Derriére la quéte épistémolo-
gique de lois naturelles, derriere la construction d'une forme de savoir ayant
la spécificité de pouvoir trancher les controverses par des preuves irréfutables,
se trouverait en fait un souhait particulier. La science, toujours d'apres
Stephen Toulmin, incarnera face aux guerres de religions du seiziéme siécle,
la politique de la certitude dont le dix-septieéme a besoin pour sortir de l'expé-
rience du chaos du monde. La tolérance est ressentie comme insuffisante pour
ordonner le monde ; il faut un savoir capable de dire le vrai et le réel. Retenons
l'essentiel pour notre propos actuel : la science moderne est une forme de con-
naissance dont, pour des raisons historiques que I'on peut associer aux guerres
des religions et a la volonté d'en découdre, la fonction liminaire est inséparable
du souhait historiquement inédit — avec cette intensité - de trancher des
controverses.

Au fond, il n'est pas nécessaire d'opter de facon unilatérale pour l'une ou
l'autre de ces interprétations (d'autant plus qu'il serait possible d'en évoquer
bien d'autres). L'important est de comprendre la fonction que l'arriére-plan
historique détient a l'heure de structurer des explications. Tout en jouant
d'une indéniable autonomie épistémologique les interrogations des sciences
sociales n'ont pas été a l'écart de I'ombre du récit hégémonique occidental
moderne.

L'Etat moderne et l'individualisme

Comme l'a signalé Fernand Braudel avec force et a propos, le capitalisme est
inséparable de I'Etat. On connait sa thése : I'économie de marché n'est pas le
capitalisme. La premiére n'est qu'un échange de marchandises, le second au
contraire suscite un niveau particulier d'intermédiation institutionnelle et
nécessite un roéle tout nouveau de 1'Etat ®. Le capitalisme est un systéme
indissociable en Occident de la formation d'un Etat fort, étendu et efficace — et
de l'expansion massive du salariat.

S'agissant de I'Etat et de I'affirmation de son exceptionnalité occidentale
moderne, le travail idéologique a da étre infiniment plus complexe qu'a
propos d'autres réalités. La raison est évidente : impossible de nier ou de faire
oublier I'existence des Etats depuis des siécles — des millénaires en fait. C'est

61. Braudel F., La Dynamique du capitalisme, Paris, Editions Arthaud, 1985.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

56 Une autreintroduction aux sciences sociales

donc sur la continuité qu'il a fallu établir la spécificité de I'Etat moderne en
termes tour a tour de capacité de régulation des conduites, d'efficacité bureau-
cratique, de création d'un droit formel, ou encore en termes d'institution
catégorielle des individus. Nous nous centrerons sur trois questions.

[1.] Dans le sillage de I'ceuvre de Max Weber, Norbert Elias a donné une
version de l'exceptionnalité de la voie étatique occidentale moderne : le pro-
cessus de civilisation est inséparable en Occident de l'articulation d'une socio-
genése de I'Etat et d'une sociogenése du psychisme, en tant que deux faces d'un
processus croissant d'autocontrole personnel .

Ce n'est pas le lieu ici de revenir sur les méandres de la thése de Norbert
Elias mais il est important de bien cerner la fonction centrale qu'il accorde
dans son récit de l'exceptionnalité occidentale a I'Etat, qui se trouve a l'origine
du passage de normes sociales imposées a l'individu de l'extérieur vers un
rapport d'autocontrainte. Le processus de civilisation exige un degré croissant
de pacification de la société, ce qui a son tour suppose une diminution de
l'usage quotidien de la violence grace a la formation d'Etats parvenant a la
réguler ou a la contrdler. La violence est monopolisée par 'Etat et l'individu
n'a plus le droit de se livrer au plaisir de l'attaque directe. Avec la formation
des Etats modernes, la violence tend a se dépersonnaliser ; en tout cas, elle ne
donne pas lieu a la méme décharge affective que nagueére, tant elle est concen-
trée entre les mains des quelques individus mandatés pour 'exercer .

La sociogenése de I'Etat traverse diverses étapes qui vont d'une phase de
concurrence libre jusqu'a la formation de I'Etat moderne en passant par la
victoire du monopole royal et du mécanisme absolutiste. Au fond la représen-
tation livrée par Norbert Elias de la formation de I'Etat moderne suit de prés,
a bien des égards, linterprétation wébérienne: il s'agit du passage d'une
violence plurielle détenue par plusieurs seigneurs féodaux a une violence
légitime et également d'une concurrence plus ou moins ouverte vers des luttes
régulées de maniére monopolistique **.

62. Elias N, La Société de Cour, Paris, Editions Flammarion, 1985 [1933/1969].

63. Elias N., La Dynamique de I' Occident, Paris, Editions Calmann-Lévy, 1975 [1939], p. 29.
64. Dans ses études sur le sport, Norbert Elias établit un lien étroit entre la mise en place
en Angleterre d’un régime parlementaire et la sportivisation (sportization) de la société. A
l'instar de la société de cour, le processus de civilisation avec la genése sociale du sport
comme activité de contrdle de soi est liée a une configuration particuliére des rapports de


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 57

L'habitus de 'Thomme civilisé moderne est ainsi intimement lié au mono-
pole étatique de la violence et a la solidité croissante des organes sociaux
centraux. L'homme est a l'abri d'une attaque subite, mais il est aussi contraint
de refouler davantage ses passions. La conduite des individus se rationalise,
«lindividu est invité a transformer son économie psychique dans le sens
d'une régulation continue et uniforme de sa vie pulsionnelle et de son com-
portement sur tous les plans » ®. La prévisibilité de I'action humaine est ainsi
chez Max Weber comme chez Norbert Elias au cceur du processus de moder-
nisation. Mais surtout pour le deuxiéme, l'individuation propre a la modernité
occidentale est inséparable de la double rationalisation des structures sociales
et des structures psychiques, méme si ce processus est passible de « régres-
sions » historiques.

S'agissant de I'Etat et de son exceptionnalité en Occident, la thése de
Norbert Elias est une des plus connues mais elle est loin d'étre la seule. Le
rapport entre l'individu et 1'Etat, et le role central de ce dernier dans la pro-
duction de formes particulieres d'individuation a fait l'objet de maintes
études. En fait, rien de bien étonnant a ce sujet. Dans la mesure ot 1'Etat est le
grand instituteur des catégories de représentation des sociétés modernes °, il
lui revient, sans surprise, la fonction d'étre - et d'avoir été —celui d'une des
catégories jugées O combien spécifique et emblématique de 1'Occident
moderne - l'individu. En fait, l'exceptionnalité de la fonction de 1'Etat dans
I'Occident moderne est double : d'une part, il a été le grand instigateur catégo-
riel de l'individu (au travers d'une histoire politique fortement marquée par la
Révolution francaise) et, d'autre part, il a été une source contraignante ma-
jeure d'individualisation de tous et de chacun.

forces. Les luttes interminables entre, d'une part, les monarques et leurs représentants et,
de l'autre, l'aristocratie terrienne et la bourgeoisie citadine aboutissent au XVIII*™ siécle a
une situation dans laquelle aucun groupe, a moins de déchainer des violences a l'issue
incertaine, n'est en situation d'imposer ses intéréts. La négociation et le compromis devien-
nent nécessaires ; ainsi se développe le régime parlementaire. Cf. Elias N. & Dunning E.,
Sport et civilisation, Paris, Editions Fayard, 1994 [1986].

65. Elias N., La Dynamique de I'Occident, op. cit., p. 201.

66. Bourdieu P., Sur I'Etat, Paris, Editions du Seuil, 2012.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

58 Une autreintroduction aux sciences sociales

Janet Coleman, tout en insistant sur une histoire non téléologique en
Occident entre 1300 et 1800, n'en affirme pas moins l'imbrication de l'appari-
tion de 'Etat moderne et de l'individu ; une relation que l'historienne associe
a une pluralité de facteurs : « catholicisme universel, féodalité, républicanisme
civil et absolutisme, Réforme et Contre-Réforme, commerce et industrialisa-
tion capitalistes » 7. Mais plus importante que cette liste elle-méme est la con-
viction de l'auteure de l'existence d'un processus d'individualisation distinctif
de I'Europe. « Un certain type d'individu est apparu, conséquence du pouvoir
de pénétration des infrastructures des Etats modernes : c'est un acteur indivi-
duel protégé et théorisé qui a des libertés, des droits et des devoirs définis par
I'Etat, un individu qui doit étre considéré comme 1'égal de tous les autres in-
dividus, indépendamment de son rang social, de sa religion, de sa fortune et
méme plus tard de son sexe : égalité et droits sont consacrés par la loi » .
Soulignons le plus important : « indépendamment de son rang » ; la spécificité
de cet individu est mise en lien avec le caractere abstrait de I'individu tel qu'il
a été institué — et uniquement — dans 1'Occident moderne.

Que ce soit en soulignant le pouvoir contraignant ou la capacité d'insti-
tution juridique de I'individu, la thése de I'Etat comme puissant facteur d'indi-
viduation a été mobilisée pour tracer entre les sociétés traditionnelles et les
sociétés modernes une séparation décisive qui devient un véritable fossé a
partir du XIX*™ siecle. Non seulement la société moderne se définit alors
explicitement au miroir d'une altérité (la société traditionnelle), mais elle
est censée étre porteuse d'une dimension émancipatrice universelle %. L'indi-
vidualisme occidental moderne en abolissant les priviléges, en établissant au

67. Coleman J., « Introduction générale » in Coleman J. (éd.), L'Individu dans la théorie
politique et dans la pratique, Paris, Presses universitaires de France, 1996, p. XIV. Pour
Janet Coleman, les institutions féodales n'ont pas été l'obstacle a la création de I'Etat
moderne, au contraire elles ont favorisé le développement des stratégies centralisatrices des
rois en favorisant les monopoles financiers et judiciaires. Cf. Coleman J., « L'individu dans
I'Etat médiéval » in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans
la pratique, op. cit., pp. 12-13.

68. Coleman J., « Introduction générale », loc. cit., p. XVI.

69. S'agissant de l'individuation étatique, malgré I'importance des réticences et des craintes,
ce processus a pour 'essentiel été lu en termes positifs dans I'histoire de la modernité occi-
dentale. Bien entendu, il a aussi été l'objet —et avec quelle force!- dune série


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 59

socle du monde moderne 1'égalité par contrat, en cessant donc de définir les
individus avant tout par leurs appartenances (et a terme dans un rapport
de dépendance avec des autorités supérieures symbolisées par la trilogie du
Pére, du Roi et de Dieu), forge l'individu comme acteur doté d'autonomie
et pouvant légitimement aspirer a I'indépendance. D'ailleurs, c'est ce trait, im-
posant via l'institution catégorielle de I'individu une méme régle a tous les
citoyens, trait spécifique a 1'Etat occidental moderne qui, jugé absent ou
défaillant ailleurs, expliquerait son exceptionnalité.

[2.] La production catégorielle de l'individu via | Etat est indissociable de
l'extension des droits de propriété. L'affirmation sous cette modalité de la
supériorité de I'Occident est idéologiquement centrale : par contraste — et en
déficit - avec ce qui s'est produit en Occident, les autres sociétés et leurs
modéles étatiques auraient insuffisamment reconnu les droits des individus
en rétrécissant ainsi l'espace de leur action.

Dans 'Occident moderne, le capitalisme et son exceptionnalité sont
étroitement associés au développement des droits de propriété privée garantis
par I'Etat. Certes les droits de propriété excédent largement la modernité, y
compris dans le seul cadre de 'Occident, et elle est bien réelle déja a Rome.
Cependant, comme le signale Aldo Schiavone, le droit romain ne fut jamais
un droit des individus mais tout au plus « un droit de citoyens, qui régulaient
a travers lui les prérequis patrimoniaux et familiaux de leur existence dans la
cité, puis un droit de possédants complétement soumis a l'arbitraire du prince,
ancrés dans leur communauté ou dans 1'élite qui gouvernait l'empire. Aussi
fut-il toujours centré sur la propriété plus que sur le contrat: un droit
de status, et non d'individus 'économiques' ayant mis le travail au centre de
leur vie. Seule I'époque moderne en fera une lecture individualiste, forcant en
cela ses caractéres originaux — y compris a travers la lecon de la période chré-
tienne du Moyen Age, qui apportera la une contribution essentielle - pour en
permettre l'actualisation bourgeoise » .

de critiques majeures (de la part du libéralisme avec le totalitarisme, comme agent de la
torsion de la subjectivation en assujettissement). Malgré tout cela, I'Etat occidental
moderne n'a cessé d'étre associé a une voie d'individuation en général interprétée comme
un facteur de progrés.

70. Schiavone A., Tus. L'invention du droit en Occident, Paris, Editions Belin, 2008 [2005],
p. 623.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

60 Une autreintroduction aux sciences sociales

Sinous avons longuement cité ce passage c'est qu'il synthétise bien ce qui
est souvent signalé comme la double originalité occidentale moderne & propos
du droit de propriété, avec d'une part 'efficacité rationnelle et patrimoniale
des Romains et d'autre part une fonction et des dimensions spécifiques dans
le cadre de l'individualisme moderne. C'est bien str ce dernier qui nous inté-
resse ici dans ses rapports avec les droits de propriété. Cette relation a eu, au
moins, deux grands moments. D'un cdté, notamment dans les versions ini-
tiales et libérales de l'individualisme possessif au XVII*™ et XVIIT*™ siécles,
la propriété est une maniere d'affirmer la pleine possession de soi et de ses
ceuvres par les individus. De l'autre, bien plus tardivement et parfois en dia-
logue avec la tradition socialiste, la propriété privée — et ses possibles analo-
gons — a été pensée comme un support indispensable pour l'existence des
individus. C'est surtout le role de la propriété a la naissance du capitalisme
qu'il nous intéresse de souligner.

Une vaste littérature s'évertue a le montrer : la propriété a été, via le droit,
un facteur décisif del'essor du capitalisme dans1'Occident moderne et de I'his-
toire de l'avénement de l'individu. De maniére non négligeable ce fut la
défense des droits de propriété privée qui borna d'abord ceux des seigneurs
féodaux, avant de devenir un processus de limitation du pouvoir des autorités
publiques et de I'Etat-nation ”'. Le renouvellement assez généralisé du droit
romain a partir du XI*™ siécle et surtout la progressive affirmation de la pro-
priété comme « domaine discrétionnaire de l'individu » ont été des piéces
maitresses dans le processus de reconnaissance et de consolidation des indi-
vidus, bien avant la tradition explicite de I'individualisme possessif 72 Il n'em-
péche : c'est avec ce dernier que la propriété privée devient un pivot institu-
tionnel majeur dans les sociétés modernes .

A cet égard, si la centralité de la place de John Locke dans l'histoire de
l'individualisme moderne est irréductible aux seules considérations qu'il a ac-
cordé a la propriété, celles-ci sont néanmoins constitutives de la représenta-
tion de l'individu qu'il impose. Etienne Balibar a bien souligné cette impor-
tance dans la généalogie de l'individualisme moderne : John Locke impose

71. Coleman J., « L'individu dans 'Etat médiéval », loc. cit., p. 32.

72. Bedos-Rezak B.M. & Iogna-Prat D. (éd.), L'Individu au Moyen Age, Paris, Editions
Albin Michel, 2005, p. 18.

73. Macpherson C.B., op.cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 61

non seulement les termes de self (« soi-méme »), de consciousness (1'idée d'une
conscience psychologique clairement opposée a une conscience morale) ou de
self-consciousness (en tant que conscience de soi-méme), mais encore une
des premiéres caractérisations de l'identité personnelle, en opposition a l'iden-
tité de substance. En fait, aux deux grandes caractéristiques de 'homme chez
Aristote - le logos/discours/raison et la participation a la Cité -, John Locke
oppose l'identité personnelle et I'appartenance a la société civile. L'une et
l'autre, précise toujours Etienne Balibar, sont des expériences donnant accés a
une histoire ouverte davantage qu'a des modeéles réalisés ; ce processus s'enra-
cine dans l'expérience d'un monde marqué par la circulation de biens en tant
que « sociabilité naturelle », elle-méme fondée sur le travail 7. C'est parce que
l'individu a le droit imprescriptible de la propriété de soi et sur soi que les
fruits de son travail lui appartiennent de plein droit. La propriété est a la base
de l'individualisme moderne occidental et la philosophie de l'individualisme
possessif a accompagné les mouvements d'enclosures, de cloture et de priva-
tisation des anciennes terres communales.

On trouve chez Karl Marx bien entendu, une association explicite entre
propriété et capitalisme, mais aussi une des premiéres remarques sur l'excep-
tionnalité des droits de propriété dans le capitalisme occidental - notamment
dans quelques trés rapides affirmations a vocation comparative . « Le 'des-
potisme oriental (en Turquie, en Iran et en Inde) est probablement le résultat
ou la conséquence de l'absence de propriété individuelle. Dans ces sociétés de

74. Balibar E., « Sujet, individu, citoyen. Qu'est-ce que l'homme au XVII*™ siecle ? » in
Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit.,
Pp. 269-272. Robert Castel donne aussi a cet égard un rdle majeur a John Locke et a sa
compréhension du role décisif de la propriété en tant que support de l'individu. Cf. Castel
R. & Haroche Cl., Propriété privée, propriété sociale, propriété de soi, Paris, Librairie
Arthéme Fayard, 2001, pp. 13-27.

75. La thése du despotisme oriental, déja présente chez Montesquieu, est désormais remise
en question. Contre cette fiction, on a montré par exemple 'existence de mécanismes de
régulation de l'arbitraire royal dans les sociétés « orientales », comme le montre un texte
malais de 1603 (Taj us-Salatin). Cf. Bertrand R., L'Histoire a part égales, op. cit., p. 433.
Pour des remarques dans le méme sens a partir de l'expérience chinoise, cf. Gernet J., Le
Monde chinois, Tome 1, Paris, Editions Armand Colin, 2005, p- 50.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

62 Une autreintroduction aux sciences sociales

propriété commune (collective ou étatique), un 'individu privé et indépendant
ne peut pas émerger' » 7.

Cette remarque de Karl Marx - en fait, ce type de représentation - a
connu une tres longue postérité. Le récit hégémonique de I'Occident moderne
n'a cessé de pointer les insuffisances ou les impossibilités de l'individuation
dans d'autres sociétés a cause justement de l'absence de formes suffisamment
légitimes de droit a la propriété garanties par I'Etat. Déja Max Weber avait
indiqué que si la Chine - et en partie 'Inde - n'avaient pas connu de régimes
capitalistes, c'était a cause de leur régime corporatif de propriété et de leurs
bureaucraties. Mais malgré les critiques dont il a été l'objet, c'est le travail de
Karl Wittfogel qui incarne le mieux cette thése 7 : il établit d'abord un lien de
nécessité entre les grands travaux hydrauliques dont dépendaient l'agriculture
chinoise et la consolidation d'une bureaucratie, puis entre ces deux réalités
et le despotisme observable en Chine 7. A cause du climat et des sols, les

76. Citée in Bozdémir M. « Le développement de l'individualisme en Turquie » in Lozerand
E. (s/s la dir. de), Dréle d'individus, Paris, Librairie Klincksieck, 2014, p. 304.

77. Wittfogel K., Le Despotisme oriental, Paris, Editions de Minuit, 1964 [1960]. Pour une
mise en contexte du livre (années 1960) et des polémiques qu'il a suscitées, cf. Galceran
Huguet M., La bdrbara Europa, Madrid, Traficantes de suefios, 2016, pp. 146-149. En fait,
en étant critiquée, la these est pourtant souvent mise en avant, cf. Braudel F., Grammaires
des civilisations, Paris, Editions Flammarion, 1993 [1963], pp- 237-238; aussi Gernet J.,
op. cit., pp. 50-51. Cf. aussi pour une étude sur le rapport entre l'avénement de I'Etat, la
domestication et la consommation de céréales, Scott J.C., Homo domesticus, Paris, Editions
La Découverte, 2019 [2017].

78. Le raisonnement n'est pas exclusif a la Chine. Certains, comme chez Michael Mann,
font remonter par exemple l'origine de la famille nucléaire en Europe a une forme d'agri-
culture non irriguée - ce serait cette structure de production qui aurait permis, via l'affir-
mation des familles nucléaires I'essor de formes plus individualisées de propriété, a la dif-
férence des sociétés marquées par une agriculture irriguée ayant besoin, pour pouvoir se
reproduire, de travaux entrainant une dimension étatique centralisatrice et despotique.
Dans son interprétation, c'est ce type de famille qui serait a la source de l'individualisme
européen et bien plus tard a l'expansion de la propriété privée. Cf. Mann M., The Sources
of Social Power, vol. 1, Cambridge, Cambridge University Press, 1986. Dans un sens
proche, Eric Jones souligne aussi un lien entre I'agriculture extensive de I'ancienne Europe,
la consolidation des ménages dispersés (et donc de familles nucléaires) et le role de cette


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 63

sociétés hydrauliques seraient fortement dépendantes de I'accés et l'usage de
l'eau qui demanderaient d'importants travaux publics - rendant ainsi la
population fortement dépendante du pouvoir central. En devenant un facteur
structurel de la société chinoise ces grands travaux nécessaires a la culture
du riz auront des effets durables sur sa dynamique. Cette structure de produc-
tion et de propriété rendra surtout impossible I'avénement des individus : le
despote, en contrdlant les conditions matérielles qui permettent la reproduc-
tion sociale, dispose d'un pouvoir qui lui permet I'usurpation de l'essentiel du
surplus économique. Notons que malgré quelques critiques, Etienne Balazs
s'inscrit dans le sillage de Karl Wittfogel : dans ses études sur l'histoire du
capitalisme en Chine, tout en reconnaissant l'impossibilité de dégager une
conception linéaire (tant I'histoire chinoise a été objet d'importantes varia-
tions), il signale aussi l'absence d'espace pour l'entreprise individuelle. Le
poids de la bureaucratie céleste aurait été tel qu'il n'y aurait eu ni liberté indi-
viduelle, ni sécurité pour l'entreprise privée — l'une et l'autre ne bénéficiant
pas de protections suffisantes contre l'arbitraire et l'exaction des fonction-
naires ou de I'Etat 7. « Sauf I'hérésie sporadique de quelques taoistes et de
rares révoltés excentriques, pas d'individualisme non plus » *.

En s'appuyant sur la diversité des structures de production ou sur des
différences dues aux contextes géographiques, voire (comme ailleurs en
Afrique ou en Amérique latine) sur l'existence de chefs ayant des pratiques
hautement arbitraires du pouvoir, ces études ne cessent de souligner - par
énonciation récurrente et par comparaison plus ou moins ferme - la fonction
clé de 'Etat et de l'instauration des droits de propriété dans le chemin spéci-
fique de l'individualisme institutionnel en Angleterre au XVII*™ siecle. C'est
I'Etat qui, en donnant et assurant les droits de propriété (a certains), devient
un acteur majeur de l'affirmation de l'individualisme dans la société. Rien
d'étonnant alors a ce que, de maniére centrale depuis les travaux de Douglas

structure de production familiale en tant que matrice ayant favorisé l'individualisme. Cf.
Jones E., The European Miracle, Cambridge, Cambridge University Press, 1981.

79. Balazs E., La Bureaucratie céleste, Paris, Editions Gallimard,1968, p. 311.

80. Ibid., p. 42.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

64 Une autreintroduction aux sciences sociales

North, les droits de propriété soient considérés par certains historiens et éco-
nomistes comme la clé de volite ayant permis l'apparition du capitalisme *
- et d'un mode particulier et exceptionnel d'individuation sous la double
égide du marché et de I'Etat. En garantissant l'usufruit individuel des profits,
les droits de propriété auront été une incitation décisive et unique pour
I'Occident qui a permis I'expansion de l'activité économique et I'accumulation
du capital. Par ailleurs, bien des auteurs marxistes soulignent l'importance
décisive de I'Etat, politiquement et matériellement centralisé dans I'avénement
du capitalisme en Angleterre, en termes notamment de création d'infrastruc-
tures légales et productives *.

La garantie par 'Etat des droits de propriété aura fini par faire systéme
avec la représentation de I'Homo oeconomicus — etla vision, comme on l'a évo-
qué ci-dessus, d'une personne qui se conduit en fonction plus ou moins
exclusive de ses intéréts et a travers le calcul de leur maximisation. Pour
évidente qu'elle semble, cette représentation de I'individu, a laquelle les droits
de propriété institués via 'Etat donneront sa véritable assise pratique, n'est en
fait qu'une invention occidentale moderne récente — car c'est seulement au
XVII*me siecle que les intéréts s'imposent aux passions *. Jamais auparavant
l'intérét n'avait été a ce point été érigé en guide des conduites.

Le contraste est grand, pour ne pas dire abyssal, entre les deux récits des
sciences sociales sur l'essor de I'Etat occidental moderne. D'un cété, celui-ci
examiné de l'intérieur ne cessera d'étre l'objet de regards analysant la rationa-
lisation contrainte qu'il met en ceuvre, voire la large famille des techniques
d'assujettissement qu'il va promouvoir. De l'autre coté, les mémes auteurs
parfois, le comparant a d'autres réalités étatiques (en fait en énoncant sa dif-
férence avec d'autres parties du monde) en viendront a souligner comme

81. North D.C., The Rise of the Western World, Cambridge, Cambridge University Press,
1976.

82. Wood E.M., The Origin of Capitalism, London, Verso, 2002, p. 99.

83. Hirschman A.O, op.cit. ; Laval Ch., L'Homme économique, Paris, Editions Gallimard,
2007. Ce processus est passé tour a tour par une représentation anthropologique particu-
liere autour de l'intérét, une philosophie générale utilitariste, un ensemble d’instruments
de mesure et bien siir, la consolidation des droits de propriété privée.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 65

Georg W.F. Hegel en 1820 dans ses Legons sur la philosophie de I'histoire uni-
verselle, son caractére émancipatoire vis-a-vis d'un Orient caractérisé comme
une terre soumise au despotisme.

[3.] Enfin, il nous reste un aspect a soulever, dont on verra toute l'impor-
tance pour le monde contemporain dans les chapitres 3 et 4. Malgré la
primauté octroyée a la production des individus dans 1'Etat moderne occiden-
tal, la thése de son exceptionnalité s'appuie sur bien d'autres facteurs — un type
de gouvernementalité, des politiques sociales spécifiques, une bureaucratie...
parmi lesquels il est indispensable d'en souligner un particuliérement, I'inven-
tion de la nation. Elle aura un réle si déterminant dans le récit hégémonique
de1'Occident moderne qu'on a pu affirmer que la véritable spécificité de I'Etat
moderne est moins liée a l'individualisme qu'a I'émergence d'une identité
nationale collective ®. En fait les sociétés modernes, sur la base d'une concep-
tion abstraite de l'individu et concréte de la nation, ont été capables de
remplacer l'intégration traditionnelle par des mécanismes juridico-politiques
universels autour de la citoyenneté.

Il s'agit d'une dimension centrale dans la Révolution francaise avec la re-
définition qu'elle opére autour de la nation de la souveraineté et de la loyauté
des citoyens. S'invente alors une forme de communauté entre citoyens
(partageant la méme nationalité) différente de celles baties autour du lignage,
de la fraternité religieuse ou de la commune : communauté citoyenne éparse
sur un territoire plus ou moins vaste, structurée autour de l'affirmation - qui
devient fondatrice — de I'égalité entre les individus (malgré maintes restric-
tions effectives) et confrontée, sur de nouvelles bases idéologiques, a la
question de I'hétérogénéité et de l'intégration sociales. Pour faire face a tous
ces défis, I'Etat et 'essor d'une administration deviennent indispensables mais
la nécessité de produire une représentation intégratrice du Peuple autour de
la Nation le sera tout aussi.

La véritable assise de 'Etat moderne ne fut pas ainsi I'individualisme mais
une nouvelle conception de la souveraineté qui, rendue idéologiquement et
pratiquement possible par la séparation de I'Etat et de 'Eglise, a sur cette base

84. Black A., « Individus, groupes et Etats. Une approche générale comparée » in Coleman
J. (s/sla dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 388.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

66 Une autreintroduction aux sciences sociales

érigé et soudé diverses communautés de citoyens autour de la nation *.
Au-dela des conceptions divergentes de la nation (autour d'un génie culturel
ou d'un contrat politique) il est important de rappeler la fonction de ciment
- encore une fois souvent dite exceptionnelle — qui revient a la nation dans
I'Occident moderne. Derriére l'unité symbolique et la communauté imaginée
de la Nation s'instituent les bases d'une articulation sui generis entre marché
du travail et systéme éducatif ainsi qu'entre loyautés locales et devoir envers
la patrie *. Certes, la différence est ici davantage de degré que de nature - les
Empires avaient jadis eux aussi mis en ceuvre un travail explicite de produc-
tion idéologique. Mais jusqu'aux derniers siécles y compris, c'était a partir de
faibles capacités factuelles d'imposition idéologique du reste largement occul-
tées par l'historiographie et les rituels officiels.

Ce qui nous intéresse surtout, c'est que la nation inventée dans 'Occident
moderne, va devenir un facteur important de son exceptionnalité. Sa force
sera maintes fois opposée aux faiblesses des autres nations partout dans le
monde, a leur inachévement politique, a leur incapacité a dépasser les clivages
ethniques ou régionaux, a leur difficulté a les construire séparément de la re-
ligion. La Nation aura été une voie de l'exceptionnalité occidentale ; une voie
d'autant plus large que c'est souvent en son nom que l'expansion coloniale et
les missions civilisatrices propres a 'Occident moderne ont été entreprises. La
Nation a fait corps avec le différentiel de puissance.

Les trois interprétations que nous venons de présenter ne sont et ne
visent aucune exhaustivité. Elles ont bien des points en commun et il est
souvent question de défendre une vision enchevétrée de l'exceptionnalité de

85. Ibid., p. 392. Notons que, pour Anthony Black, la difficulté de I'Etat moderne dans les
pays musulmans ne s'explique pas par une conception (insuffisante) de l'individu, mais par
l'absence de 1égitimité de la séparation entre appartenance religieuse et appartenance laique
(ibid., p. 392). Dans ce sens, les liens souvent explicites entre le concept moderne de nation
et la matrice chrétienne contraste avec ce qui a eu lieu dans le monde musulman ot 'umma
a été profondément anti-nationaliste puisque favorable a une conception bien plus univer-
saliste des univers politiques (au point de faire de l'islam, selon certains, un obstacle a la
modernisation nationale des Etats arabes).

86. Anderson B., L'Imaginaire national, Paris, Editions La Découverte, 1996 [1983];
Gellner E., Nations et nationalisme, Paris, Librairie Payot, 1989 [1983] ; Hobsbawm E.,
Nations et nationalisme depuis 1780, Paris, Editions Gallimard, 1992 [1990].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 67

I'Occident moderne. Mais, méme vulgarisées, ces représentations savantes ne
concernent qu'un noyau restreint de spécialistes. Le récit hégémonique occi-
dental moderne s'est souvent répandu a l'aide de discours et au moyen d'items
narratifs autrement plus accessibles.

Les grands items narratifs

Au-dela des trois grandes illustrations présentées (protestantisme, révolution
industrielle et Etat), 'exceptionnalité de 'Occident moderne s'est cristallisée
autour d'un ensemble de tropes littéraires-historiques ou la modernité occi-
dentale serait une expérience unique, endogene, marquant la supériorité des
uns et les retards des autres.

Caractére unique

Le premier, et peut-étre le plus fréquent des items narratifs, consiste a trans-
former certains processus ou réalités historiques en caractéristiques uniques
des sociétés occidentales modernes. L'affirmation de cette unicité passe
souvent par la négation de l'existence de phénomeénes similaires ailleurs. Ainsi
le miracle européen se détacherait-il suite & une conjonction particuliere
de facteurs vue comme une réalité historique unique, parmi lesquels la coexis-
tence dans un espace réduit de sociétés souvent en situation d'équilibre mili-
taire et économiques est un élément-clé ¥. L'affirmation prend une dimen-
sion axiologique évidente. Méme lorsqu'avec Arnold Toynbee on reconnait
dans I'histoire du monde la présence de vingt et une grandes civilisations, la
civilisation occidentale, et pas seulement dans sa phase moderne, n'en jouit
pas moins d'une exceptionnalité certaine, liée au caractére unique de ses trans-
formations.

Pour établir le bien-fondé de l'unicité occidentale, un des grands recours
narratifs consiste a surligner avec insistance les spécificités présentes dans la
civilisation occidentale moderne. La démocratie, avec les formes historiques
qu'elle y a prises et dont les spécificités sont certaines, sert ainsi d'arriére-plan
explicite pour dévaloriser ou nier l'existence de pratiques qui y participent

87.Jones E., op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

68 Une autreintroduction aux sciences sociales

«ailleurs » (voire tout simplement celle de délibérations antagonistes). Affir-
mation qui fait largement I'économie - avec d'autres, semblables — de toute
comparaison en bonne et due forme et permet de négliger tout bonnement ce
qui a pu étre observé chez les Iroquois (sans minimiser pour autant le role
prééminent des chefs de guerre au coeur de leurs assemblées souveraines), ce
qui a pu étre établi chez les Germains ou les Gaulois *, ou encore ce qui reléve
de la pratique de la palabre en Afrique sub-saharienne ¥. Certes, toutes ces
pratiques sont différentes et les institutions de la démocratie occidentale
moderne y sont irréductibles, mais la fonction de l'item narratif de l'unicité
occidentale moderne est autre : il veille & empécher toute stratégie compré-
hensive en termes de ressemblance.

Ce procédé n'a jamais été aussi extréme - et longtemps probant - qu'a
propos du processus d'individuation et de ses grands facteurs structurels. L'af-
firmation est méme devenue consubstantielle & un certain regard sociolo-
gique : seul 'Occident moderne aurait connu un niveau suffisamment élevé
de différenciation sociale pour permettre l'individualisation de ses membres.
Clest en Occident seulement que I'Etat, l'essor économique ou les villes ont
véritablement produit des individus : que 'existence de la famille nucléaire,
de 'amour romantique ou de l'amour filial, mais aussi une valorisation plus
intense de la vie privée, auraient permis l'individualisation. Or, on le verra
dans le prochain chapitre, pour tous ceux que l'on vient d'évoquer ont été
signalés depuis quelques décennies des processus similaires, avant et ailleurs
que dans la modernité occidentale %.

Endogéne

Le deuxieme grand item de I'exceptionnalité occidentale affirme le caractére
endogene du processus de modernisation. Il n'est pas ici question de savoir
si la modernité a été ou non une invention proprement occidentale ; mais
d'affirmer que l'avénement des sociétés modernes est le fruit de processus

88 . Testart A., Eléments de classification des sociétés, Paris, Editions Errance, 2005,
pp. 106-108.

89. Bidima J.-G., La Palabre, Paris, Editions Michalon, 2015.

90. Goody J., Le Vol de I'histoire, Paris, Editions Gallimard, 2010 [2006].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 69

exclusivement endogénes aux sociétés occidentales. L'affirmation va ici aussi
de pair avec un ensemble de dénégations.

Directement ou indirectement cet item sert davantage méme que le
précédent a différencier - et a hiérarchiser - les sociétés en fonction de leurs
différentiels d'historicité, autant dire a partir de leur diverses capacités pra-
tiques et culturelles a se cerner comme maitresses ou pas de leur destin. Réalité
constitutive de toute société méme a des degrés différents, la dynamique entre
le dedans et le dehors (entre ce qui est propre a une société et sous son controle
et ce qui lui est externe et imposé) se traduit par une véritable bipartition
civilisationnelle. Il est parfois seulement question des rythmes (sociétés
« chaudes » et dynamiques ou « froides » et stables), mais d'autres fois bel et
bien de sociétés maitrisant leur devenir de fagon endogeéne et d'autres haute-
ment soumises aux diktats des acteurs et des facteurs externes (vision prétant
alors a ces éléments une toute puissance que rien, sinon un regard idéolo-
gique, ne justifie). Le changement est cerné comme un processus exclusive-
ment endogeéne lorsqu'il est question des sociétés occidentales modernes ;
dans les autres sociétés, soit la reproduction est de mise, soit le changement
est imposé ou induit de l'extérieur (colonisation, invasion, pénétration
commerciale). Cet item narratif a été particuliérement actif a propos de
'Afrique subsaharienne, ainsi longtemps dessaisie de son historicité.

Or l'historicité — la capacité et la conscience des sociétés de leur pouvoir
d'agir sur elles-mémes - est indissociablement un regard sur l'histoire *'. Sur
ce registre, comme l'a bien signalé Georges Balandier, les sociétés tradition-
nelles different des sociétés modernes : si les derniéres sont obnubilées par le
changement, les premiéres, tout en y étant soumises, se complaisent « dans la
conservation du passé » 2. Mais avec l'item du développement endogene, le
différentiel des récits donne forme a tout autre chose: un classement des
sociétés. Et en accord avec l'idéologie du changement endogeéne, la maitrise
du changement ne serait une réalité effective que dans les sociétés modernes
occidentales.

91. Touraine A., Production de la société, Paris, Editions du Seuil, 1973 ; Lefort CL.,
L'Invention démocratique, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 1981.
92. Balandier G., Anthropo-logiques, Paris, Presses universitaires de France, 1974, p. 205.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

70 Une autreintroduction aux sciences sociales

Supériorité
Le troisieme grand item vient couronner les deux procédés narratifs précé-
dents. Si bien des facteurs confluent autour de la question de la supériorité,
c'est lui qui enracine vraiment le récit hégémonique de 1'Occident moderne
autour de l'exceptionnalité de la Révolution industrielle. Il y va dans cette opé-
ration intellectuelle de bien plus de ce que l'on reconnait d'habitude : l'essor
différentiel de la Raison instrumentale devient le grand leitmotiv de la moder-
nité occidentale. Bien entendu cela ne suppose pas d'abandonner ou de négli-
ger d'autres ressorts d'exceptionnalité (les Lumieéres, 'individualisme), mais
d'ériger la Révolution industrielle — infiniment plus par exemple que la démo-
cratie — comme véritable foyer de la supériorité.

D'ailleurs, sur ce point, le consensus est fort. A la suite de l'imposante
révision critique d'une vaste littérature pluridisciplinaire, Jack Goody peut
ainsi conclure qu'« une part de l'actuelle supériorité économique de 1'Europe
est clairement en lien avec la révolution industrielle »**. La conclusion est
d'autant plus significative que l'auteur s'efforce de démonter dans bien
d'autres domaines l'existence d'une supériorité occidentale. Il s'agit la d'un
point décisif. Si bien des facteurs considérés comme spécifiques a I'hégémonie
occidentale moderne et ayant alimenté I'eurocentrisme ont pu étre I'objet d'un
fort travail de sape critique *, il semble cependant difficile de remettre en
question le surplus de puissance détenu par les sociétés occidentales modernes
a partir du XIX®™e siecle.

Clest 1a sans doute le socle du récit hégémonique occidental moderne : la
Révolution industrielle est posée in fine comme l'élément clé de la divergence
entre sociétés. La raison en est simple : il est difficile - sinon impossible - de
nier les indicateurs d'accroissement qu'elle a apporté a la puissance occiden-
tale moderne. L'item narratif de la supériorité européenne dans les temps

93. Goody J., Capitalisme et modernité, Paris, Les Presses du Calisto, 2016 [2004], p. 51.
94. Pour un travail de sape des principales théses et tenants de l'eurocentrisme, et de la
double thése de l'exceptionnalisme occidental et du caractére endogéne de son développe-
ment, cf. Blaut J.M., The Colonizer’s Model of the World. Geographical Diffusionism and the
Eurocentric History, New York and London, Guilford Press, 1993. En fait, l'auteur met a
mal tous les topos du miracle européen (primatie raciale, environnement, rationalité,
technologie). On lira aussi avec profits les critiques de Frank A.G., op. cit., notamment tout
le chapitre 7.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 71

modernes s'est solidement enraciné autour de l'essor de la science et de la
technique, elles-mémes en synergie avec le développement du capitalisme
industriel. Or, sur ce différentiel de puissance, l'item de la supériorité, on l'a
bien vu ci-dessus, entraine des affirmations plus contestables visant a rendre
compte de cet écart essentiellement pour des raisons endogenes, qui dévalo-
risent les autres. L'essor de la navigation occidentale a 1'ére moderne serait
ainsi di a cette supériorité, ce qui est loin d'étre une évidence : les historiens
signalent par exemple l'existence d'un savoir cartographique mixte — javanais
et arabo-musulman - de haut niveau, et un art poussé des cartes terrestres
largement a la hauteur de celui des Occidentaux au début du XVI*™ siecle,
mais aussi des connaissances comparables en navigation, particulierement
en ce qui concerne l'allure des vaisseaux . De telles réalités s'effacent ou
s'oublient devant la supériorité occidentale moderne.

Retard

Le quatrieéme item n'est extérieur qu'en apparence a la narration hégémonique
occidentale moderne. En fait il en est aussi constitutif, et sinon plus que les
trois précédents. Comme on vient de le voir avec I'exemple de l'art de la navi-
gation, le récit de I'exceptionnalité se prolonge naturellement par une affirma-
tion de l'infériorité des autres. C'est l'idée d'un retard du reste du monde.
L'inflexion est subtile mais importante : sans renier forcément l'idéologie de
l'infériorité raciale, l'item narratif du retard interpreéte l'histoire des autres
civilisations en termes d'anomalies, d'insuffisances ou de blocages laissant
cependant entrevoir malgré tous ces écueils la possibilité d'un changement,
a condition que ces sociétés fassent leurs les institutions modernes de
I'Occident. C'est cet item qui transforme définitivement la différence en infé-
riorité. Si le processus précede et excéde Georg W.F. Hegel, c'est avec son
ceuvre que le regard occidental moderne immobilise vraiment les autres
peuples dans une réalité intemporelle et figée, sans télos ni histoire a propre-
ment parler.

D'ailleurs ce n'est vraiment qu'a partir du XIX*™¢ siécle, au fur et & mesure
que l'essor économique et militaire de I'Europe - industrialisation et coloni-
sation — pése sur les autres régions du monde que s'affirment des visions

95. Bertrand R., op. cit., pp. 99-101.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

72 Une autreintroduction aux sciences sociales

négatives et surtout un sentiment de supériorité, notamment envers les
« Orientaux » (arabes, indiens ou chinois). Auparavant, la différence civilisa-
tionnelle n'engendrait pas forcément 1'idée d'une infériorité et encore moins
celle d'un retard des autres.

Un peu partout dans le monde, la dynamique entre la supériorité et I'infé-
riorité a cristallisé un sentiment particulier d'attirance et de méfiance envers
les Occidentaux. Une attitude, la ruse, rassemble souvent ces sentiments
ambivalents. Cette représentation, qui n'est pas exclusive des temps modernes
(pensons aux regards croisés entre Grecs et Troyens), y prendra une vigueur
indéniable, en partie parce que les contacts seront plus fréquents mais aussi
parce que progressivement les asymétries de pouvoir déséquilibrent forte-
ment et durablement la place des uns et des autres. Les accusations réci-
proques de ruse se multiplient entre Européens et Javanais * ; entre Espagnols
et Indigeénes, les premiers se questionnant pour savoir si les seconds avaient
une dme, les derniers s'interrogeant pour savoir si les premiers avaient un
corps ¥; entre Chinois et Européens (« I'expression chinoise 'perdre son pays
pour une peau de beeuf' qui signifie 'se faire entourlouper par un Européen’
reste en usage jusqu'au XIX*™ siecle ») *8. C'est aussi dans ces termes que, face
a un représentant de la Couronne britannique qui vantait au XIX*™ siecle le
désir altruiste de 1'Angleterre de lui apporter la civilisation, le chef africain
Asantehene répondait : « Votre motivation ne peut étre celle-la. Pour ce qui
est de l'industrie et des arts, vous nous étes supérieurs. Mais nous sommes en
relation avec un autre peuple, les Kong, qui est par rapport a nous aussi peu
civilisé que nous le sommes par rapport a vous. Or il n'y a pas un seul de mes
sujets, méme parmi les plus pauvres, qui accepterait de quitter son foyer dans
le but de civiliser les Kong. Maintenant comment espérez-vous me persuader
que vous avez laissé la prospére Angleterre pour un motif aussi absurde ? » .
Si au long de I'histoire, la méfiance envers I'Etranger a été de rigueur, dans les

96. Ibid., p. 196.

97. Viveiros de Castro E., Métaphysiques cannibales, Paris, Presses universitaires de France,
2009, p. 16.

98. Bertrand R., op. cit., p. 199.

99. Cité in Bayart J.-F,, L'Etat en Afrique, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 2006 [1989],
p. 52.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

L’exceptionnalité de la modernité occidentale 73

temps modernes, cette attitude a pris, marquée par les expériences du retard
et de la domination, une nouvelle signification politique.

Grace au différentiel de puissance atteint, le récit hégémonique occidental
moderne va écrire l'histoire de toutes les autres civilisations en termes large-
ment — sinon exclusivement - négatifs. Elles seront toutes définies et cernées
par ce qu'elles ne possédent pas vraiment, par leurs insuffisances ou leurs
anomalies. La lumiére des uns entraine les autres dans I'ombre ; I'hégémonie
occidentale moderne aimante les récits sur les autres civilisations : elle est
censée imposer aux autres — inéluctablement - I'horizon et le chemin.
N'existerait en dehors de 'Occident moderne, a suivre le récit hégémo-
nique, que des sociétés traditionnelles, arriérées, communautaires. Dans son
squelette minimal l'interprétation du monde se réduit alors a la question du
nécessaire passage de la communauté a la société — seule voie possible pour
parvenir a la Grande Convergence sous 1'égide de la modernité occidentale,
tant pronée. C'est pourquoi, d'un point de vue proprement analytique, il n'est
pas exagéré d'affirmer que le propre de la figure de la communauté est de ne
pas posséder d'avatar théorique. Aujourd'hui encore, il suffit de se référer a la
description faite par Ferdinand Ténnies a la naissance de la sociologie, en
1887, pour disposer de son profil 1%, Cette permanence n'est compréhensible
que sil'on prend acte de la fonction analytique de cette figure — qui a servi de
ligne de démarcation entre différents types de collectivités. Le membre de la
communauté a toujours été décrit comme un acteur soumis a la collectivité, a
la fois fagonné par elle et incapable de s'en séparer, animé par la chaleur du
groupe et disposant d'un espace d'initiative personnelle faible ou inexistant.
Ce cadre rend compte de linvention d'autres mondes - Afrique,
Amérique, Inde, Orient comme copies ratées ou étapes dépassées par
I'Occident moderne. On aurait tort, malgré le crépuscule actuel de ce
type de vision dichotomique, de décréter sa disparition : il se décline encore
auyjourdhui dans la confrontation entre un Occident sécularisé et un

100. Tonnies F., Communauté et société, Paris, Retz-CEPL, 1977 [1887].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

74 Une autreintroduction aux sciences sociales

islamisme fondamentaliste, un Occident individualiste et un asiatisme tradi-
tionnaliste.

Si la question de la comparaison entre civilisations n'a pas vraiment
attendu les temps modernes pour se poser, l'interrogation prendra une tout
autre ampleur et une autre signification au tournant du XIX*™ siécle, a
mesure que la Révolution industrielle creuse les écarts entre pays en termes
de richesse et de puissance.

En résumé, le récit hégémonique occidental moderne est inséparable
d'un processus qui a instauré un partage irréductible entre le passé et le
présent, tant il adosse son auto-perception a un régime d'historicité ou l'idée
de la rupture occupe une place prépondérante. La theése de la césure moderne
introduit un épineux probléme au cceur de toute comparaison sociologique.
Elle établit I'évidence d'un partage indépassable entre deux types de sociétés,
l'une traditionnelle et I'autre moderne, dotées d'acteurs radicalement divers.
En tracant cette rupture, 'Occident s'est autoplacé grace au discours de la mo-
dernité comme point de référence voire d'aboutissement de l'histoire. Face a
lui, toutes les autres expériences sociales apparaissent prématurées, inache-
vées ou tronquées. La comparaison est toujours évaluation. Conséquence im-
médiate et apparemment inévitable : les sociétés extérieures a 'Occident
moderne sont des figures inachevées ou tronquées ; elles stagnent dans une
étape antérieure, dépassée par I'Occident ; aux prises avec des logiques tradi-
tionnelles ou communautaires qui empéchent leur essor, et dans lesquelles
elles sont enfermées.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Chapitre 2
La modernité occidentale a-t-elle été
exceptionnelle ?

L'EMPRISE DU RECIT HEGEMONIQUE occidental moderne est toujours
fort dans le mainstream des sciences sociales qui s'enseigne encore dans la
plupart des universités, notamment pendant les premiéres années. Et la socio-
logie est une des disciplines qui a le plus de mal a se débarrasser, sinon de son
occidentalo-centrisme, n'ayant pas en principe de probléme pour reconnaitre
que toute connaissance sociale est située, mais de sa tendance plus facheuse et
structurelle a distordre et a déformer les réalités historiques différentes a la
lumiere de la these de l'exceptionnalité de 1'Occident moderne - parfois en
maltraitant méme les réalités occidentales d'avant la fin du XVIII® siecle ''.

Depuis quelques décennies, Jack Goody est devenu le grand pourfendeur

de la thése de l'exceptionnalité de 1'Occident moderne '*

. Comme peu
d'autres et avec une érudition qui force le respect, il s'est efforcé de déceler
dans plusieurs sociétés et a des périodes différentes la présence d'éléments
considérés comme propres aux modernes occidentaux, par exemple les « ex-
plications rationnelles non magiques » ou l'essor de la comptabilité. Par
ailleurs, il s'est évertué & montrer comment nombre d'éléments jugés spéci-
fiques a une période (individu, amour), sont communs a bien d'autres

périodes et civilisations. Relativement au récit hégémonique, ses études ont

101. Tilly Ch., As Sociology meets History, New York, Academic Press, 1981.
102. Goody J., Le Vol de I'histoire, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

76 Une autreintroduction aux sciences sociales

introduit un grand nombre de nuances nécessaires. Certes le travail monu-
mental de Jack Goody avait des précédents ; pensons, par exemple, a ceux qui
s'étaient attachés a mettre en évidence, contre l'idée d'une rupture historique
radicale, les profondes racines de la modernité au Moyen Age ; mais, parce
qu'il sort du périmetre occidental, le changement de regard qu'on peut repérer
depuis quelques décennies est bien plus radical. Pour deux raisons: d'une
part, parce que Jack Goody - avec un grand nombre d'études développées
dans cette direction critique - va infiniment plus loin dans la déconstruction
del'exceptionnalité de 'Occident moderne et d'autre part, et de maniére peut-
étre encore plus significative, parce que, pour des raisons qui tiennent large-
ment au nouveau scénario géopolitique, les sciences sociales sont désormais
contraintes de reconnaitre ces vérités.

Dans le chapitre précédent, nous avons laissé en suspens une question
qu'il faut maintenant aborder. Sans étre exhaustif, passons en revue quelques
dossiers.

Le protestantisme a-t-il été vraiment nécessaire dans
l'avenement du capitalisme ?

Du vivant de son ami Max Weber, et tout en reconnaissant I'importance de sa
these, Ernst Troeltsch souligne bien mieux que lui non seulement l'affinité
entre calvinisme et modernité d'un c6té, et les distances entre luthéranisme et
la modernité de l'autre, mais surtout la complexité de la dialectique des
rapports entre protestantisme et modernité '®. Certes le calvinisme, qui fait
reposer la foi religieuse avant tout sur des convictions personnelles et intimes,
affirme l'autonomie du croyant en opposition a l'autorité de 1'Eglise, mais
il rappelle aussi a quel point le protestantisme reste circonscrit a la culture

ecclésiastique du Moyen Age catholique '™

. Davantage encore, Ernst
Troeltsch souligne la complexité des rapports entre l'individualisme religieux
d'un coté et le fait qu'il n'ait jamais vraiment cessé malgré tout d'étre médiatisé

par la parole de Dieu et la prédication de I'Eglise de l'autre : « toute conviction

103. Troeltsch E., Protestantisme et modernité, Paris, Editions Gallimard, 1991 [1909-
1913].
104. Ibid., p. 33 et p. 47.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 77

individuelle et singuliére est restée cependant une conviction encore étroite-
ment rattachée au dogme et a I'Eglise » '%.

Sa vision ne décentre pas seulement la question de l'origine hors du pro-
testantisme, elle englobe celui-ci dans une dynamique plus large dont il finit
par dépendre lui-méme. Ce n'est qu'a mesure de ses interactions avec la
culture moderne elle-méme que le néo-protestantisme (comme le nomme
l'auteur) accentue ses dimensions proprement individualistes. D'ou l'affirma-
tion qu'au-dela de sa véritable fonction dans la genése du monde moderne et
du capitalisme, « le néo-protestantisme n'est lui-méme qu'une composante de
cette culture moderne » '%. Il lui arrive méme d'étre encore plus explicite :
«notre enquéte a débouché sur ce résultat ambigu que le protestantisme a
stimulé souvent de maniére puissante et décisive le monde moderne, bien que,
dans aucun des domaines observés, il n'en ait jamais été simplement l'initia-
teur » '7. En tout cas, pour Ernst Troeltsch un grand nombre des fondements
du monde moderne - « dans I'Etat, la société, I'économie, la science et l'art » —
sont apparus tout a fait indépendamment du protestantisme '%.

Mais ce n'est pas seulement l'affinité élective exposée dans l'analyse
wébérienne — avec l'idée que l'on sait désormais contestable dans les faits que
les protestants seraient plus nombreux parmi les premiers capitalistes — qui a
été objet de discussion. On a aussi questionné par exemple la nouveauté de la
disposition rationnelle au calcul parmi les protestants — disposition démon-
trée comme présente ailleurs de maniére analogue, mais par une voie propre
et a partir de tout autres considérations. Giacomo Todeschini a montré
qu'entre le XI®™e et le XV*™ siécle, tout un corpus de débats s'est développé
parmi les catholiques sur la question de la propriété, de la possession, de
l'échange, de la circulation ou de l'accumulation du capital. En tant que telle
cette réflexion exprime, on le verra un peu plus loin, le pouvoir acquis par les
marchands au sein de la Chrétienté et donc la nécessité d'une révision des
doctrines ecclésiastiques '®. Dans ces débats, comme ceux qui ont lieu parmi
les Franciscains, I'enjeu porte sur l'extréme pauvreté et l'excessive richesse,

105. Ibid., p. 154.

106. Ibid., p. 52.

107. Ibid., p. 111.

108. Ibid., p. 44.

109. Todeschini G., Les Marchands et le Temple, Paris, Editions Albin Michel, 2017 [2002].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

78 Une autreintroduction aux sciences sociales

mais aussi sur la nécessaire valorisation progressive du marchand actif — qui
fait fructifier son capital par le travail, augmente ainsi le bonheur citadin et
participe par ses donations a la pérennité de 'Eglise ''°. Bref, le catholique doit
faire un bon usage de ses biens, et s'il a le droit de soustraire (d'accumuler)
de la richesse, c'est au vu de son administration pour le double bien-étre du
corps social et de lui-méme en tant que membre de celui-ci '"'. Difficile de
sous-estimer désormais tous les éléments que le catholicisme a apporté au
développement - et a la justification - du capitalisme.

Aux cotés des catholiques, on a pu faire remarquer les apports que les
juifs ont fait au capitalisme naissant - comme Werner Sombart surtout l'a
signalé. Max Weber lui-méme avait déja attiré 'attention sur certaines simili-
tudes éthiques entre judaisme et calvinisme, avant que Werner Sombart dans
Les Juifs et la vie économique n'applique explicitement la démarche
wébérienne a ces derniers afin de montrer leur réle dans la consolidation du
capitalisme 2. Si nous évoquons la question des liens historiques entre le ca-
tholicisme ou le judaisme avec le capitalisme c'est parce qu'il s'agit d'un treés
ancien domaine d'exploration qui n'a cessé de faire 'objet d'études, méme si
toutes n'ont pas la méme vocation. Si certaines formulent une critique des
soubassements intellectuels de la thése de Max Weber, d'autres - et en partie
le travail de Werner Sombart - en sont un mode d'emploi particulier qui n'a
cessé de se renforcer depuis plusieurs décennies : il y est question de trouver
dans différentes religions des équivalents fonctionnels au protestantisme, a
I'heure d'expliquer I'émergence du capitalisme ailleurs qu'en Occident.

Robert Bellah a mobilisé un raisonnement de ce type afin d'établir que le
Japon avait connu pendant la période Tokugawa (1603-1868) un équivalent

110. Todeschini G., Richesse franciscaine, Lagrasse, Editions Verdier, 2008 [2004].

111. Todeschini G., Les Marchands et le Temple, op. cit., pp. 352-379.

112. Sombart W., Les Juifs et la vie économique, Groupe Saint-Rémi, 2012 [1911]. Notons
que pour Ernst Troeltsch cette association avait été exagérée, tant a ses yeux une véritable
différence sépare un capitalisme orienté vers le commerce et le prét financier (dans lequel
les liens sont effectifs entre judaisme et morale économique) et un capitalisme bourgeois
etindustriel (dans lequel le lien est moins évident a ses yeux). Cf. Troeltsch E., op. cit., p. 96.
Plus largement, la these de Werner Sombart est souvent considérée comme dépassée, cf.
Kocka J., Histoire du capitalisme, Paris, Editions Markus Haller, 2017 [2014], p- 20.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 79

fonctionnel de I'éthique protestante, tandis que marquée par le confucia-
nisme, la Chine n'aurait pu se développer (que le lecteur porte attention a la
date de parution de cette étude) '*°. Plus significatif encore peut-étre, Shmuel
Eisenstadt, en raison de son évolution intellectuelle vers la thése des moder-
nités multiples — nous y reviendrons au prochain chapitre — s'est attaché avec
d'autres chercheurs a trouver des équivalents fonctionnels au puritanisme
dans d'autres contextes historiques — citons la religion Tokugawa au Japon
de I'ére Meiji, certaines traditions de l'islam en Afrique du Nord ou encore
I'hindouisme de Gandhi. Chacune de ces religions aurait pu faire office de
facteur de modernisation de méme nature ''*. Plus tard, mais dans le méme
sens, dans le livre coordonné en 1988 par Peter Berger et Michael Hsiao
Hsin-Huang, les auteurs, une fois ouvertement questionnée la thése wébé-
rienne, montrent le role que le confucianisme, mais également le bouddhisme
et le taoisme, ont développé dans le capitalisme de 1'Est de I'Asie donnant
forme & une version « non individualiste de la modernité capitaliste » ''°.

Sans surprise eu égard a son essor industriel précoce, les premieres études
de ce type se sont effectuées a propos du Japon. Or a bien y regarder et malgré
la volonté d'instaurer d'autres liens de nécessité entre une religion et le capi-
talisme, ces interprétations ne constituent souvent face aux faits historiques
que des rationalisations (au sens freudien de justifications) de l'existant. Rien
n'en atteste mieux que l'évolution du confucianisme : rejeté comme religion
incapable de produire l'essor capitaliste par Robert Bellah en 1957, il sera,
quelques décennies plus tard, promu par Michio Morishima comme facteur
décisif de 'émergence du capitalisme asiatique '*°.

Il n'y a pas nécessairement de mal & chercher des équivalents fonctionnels
entre religions et sans doute le travail de description historique y gagne-t-il en
acuité. A condition de reconnaitre qu'en mobilisant de cette sorte la these
ou plutot l'esprit de la démonstration de Max Weber, on fait exactement le

113. Bellah R., The Tokugawa Religion, Glencoe, The Free Press, 1957.

114. Eisenstadt S.N. (ed.), The Protestant Ethic and Modernization, New York, Basic Books,
1968.

115. Berger P. & Hsin-Huang M.H. (s/s la dir. de) in Search of an Est Asian Development
Model, New Brunswick, Transaction Publisher, 1999 [1988].

116. Morishima M., Why has Japan « succeeded » ? Western Technology and the Japanese
Ethos, Cambridge, Cambridge University Press, 1982.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

80 Une autreintroduction aux sciences sociales

contraire de ce quil a explicitement voulu dire. Réinterprétée de cette
maniere, la thése wébérienne devient toute autre chose : la religion, certaines
religions en fait, sont alors appréhendées comme des facteurs historiques
possibles du développement économique. Le lien exclusif entre protestan-
tisme et capitalisme céde le pas a un ensemble d'études historiques quant a la
diversité d'agencements possibles entre religions et capitalisme, et la these de
l'exceptionnalité de 'Occident moderne via le protestantisme se brouille.

La littérature critique autour de la thése wébérienne est inépuisable. C'est
tour a tour l'idée de la causalité du protestantisme dans I'avénement du capi-
talisme qui a été contestée mais aussi la définition trop restrictive que Max
Weber donne du capitalisme en tant que systéme économique orienté vers le
profit; ou encore certaines de ses caractérisations du protestantisme et
surtout ses mésinterprétations du catholicisme ; enfin de nouvelles données
disponibles ont fortement affaibli la pertinence empirique de la thése, au point
que la géographie du capitalisme naissant dessinée par lui résiste mal a
l'épreuve des faits.

Malgré tout sa thése a longtemps résisté tant elle était — et reste — une
piéce maitresse de l'imaginaire de la supériorité et de l'exceptionnalité occi-
dentale moderne. Méme si pour cela elle a dii largement ignorer l'anomalie du
Japon deés la fin du XIX*™¢ siecle, I'importance productive de la Chine dés 1400
(et les dispositions favorables au commerce qu'artisans et marchands ont
trouvées dans le bouddhisme), puis auparavant, limportance du droit d'orien-
tation musulman pour donner une base aux contrats industriels et commer-
ciaux et contracter des crédits et des dettes '*”. Davantage encore : le monde
du XXT*me siecle et I'essor industriel dans différentes régions ébranlent désor-
mais sérieusement la pertinence du raisonnement. Certes, une chose est la
question de l'origine et toute autre est celle du rattrapage ou de l'expansion de
I'Occident (Max Weber, a sa facon, le reconnait explicitement dans son
étude). I1 n'empéche. Face a la géopolitique et aux développements écono-
miques du monde contemporain, il est indispensable de réviser les soubasse-
ments de la thése de I'exceptionnalité économique de I'Occident moderne.

117. Kocka J., op. cit., pp. 39-43.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 81

Le capitalisme est-il vraiment né dans L'Occident
moderne ?

S'agissant de la question du capitalisme dans le cadre de cette exceptionnalité,
les discussions sont légion. Faut-il le dater du XVI*™ siécle ou de quelques
siécles auparavant en Occident, ou plutot du XIIT*™ siecle, plus particuliére-
ment a Venise ? Doit-on parler des marchands médiévaux comme d'acteurs
précapitalistes, méme s'ils exercaient leur activité au cceur du féodalisme, le
régime dominant a I'époque ?

Le dossier est controversé pour les historiens et il est difficile de se faire
une opinion tranchée. Toutefois comment ne pas reconnaitre a Génes ou a
Venise au XIII*™ siécle l'existence de marchands capitalistes — c'est-a-dire
d'acteurs orientés vers l'investissement et la mobilisation du capital afin
d'augmenter de maniére réguliére leurs profits ? Activités dans lesquelles par
ailleurs la famille a souvent été le support majeur de la constitution des firmes
commerciales comme cela a été le cas dans bien d'autres périodes et sociétés

118

et continue a l'étre en partie ''*. De ce trés vaste dossier, limitons-nous a

soulever deux points.

Capitalisme marchand et capitalisme industriel

La distinction est aujourd’hui de rigueur dans les sciences sociales et elle pose
la pertinence de la séparation entre un capitalisme industriel et un capitalisme
marchand. Elle permet aussi de différencier deux personnages historiques : le
capitaine d'industrie moderne et le marchand d'autrefois. Elle est importante
méme si, au vu de l'envergure de la production industrielle et du commerce
en Chine avant le XVIII®™ siécle, elle doit étre nuancée. Pourtant la sépara-
tion a l'avantage de la clarté: s'il y a toujours eu des marchands, il n'y a pas
toujours eu de capitalistes. A condition cependant de reconnaitre comme
Jurgen Kocka toute la centralité du capitalisme marchand dans I'histoire du

capitalisme '**

. Mais centrons-nous sur les marchands: leur trés longue
présence historique introduit d'importants bémols dans le récit hégémonique

occidental moderne et la spécificité du capitalisme.

118. Abu-Lughod J.L., Before European Hegemony, op. cit., pp. 115-116.
119. Kocka J., op. cit., chapitre 2.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

82 Une autreintroduction aux sciences sociales

[1.] Revenons d'abord vers cette figure éponyme de la modernité occi-
dentale. Sans s'y réduire, c'est lui a bien des égards qui est derriére la figure de
l'étranger de Georg Simmel, la synthése entre la vie errante et l'attachement a
un lieu. Contrairement a ce que cette figure est parfois devenue notamment
dans I'Ecole de Chicago, a savoir un symbole de la marginalité, elle est chez
Simmel synonyme de médiation, d'autant plus que dans ses relations aux
autres l'étranger établit un lien entre le détachement et l'objectivité. Parfois
identifié a I'argent tout court « réduit au commerce intermédiaire, et souvent
a la pure finance, comme si celle-ci en était la forme sublimée, il [I'étranger]

120 Dans l'histoire,

en acquiert la caractéristique spécifique : la mobilité »
I'étranger est souvent un commergant > Pour ce qui nous intéresse, il est a
noter qu'aux yeux de Georg Simmel en tout cas les marchands (et pas seule-
ment les industriels) sont emblématiques d'une des spécificités de I'Occident
moderne.

Reste que son affirmation est pour le moins surprenante. En effet, si une
chose est constante dans les études sur les systéemes économiques, c'est bel et
bien la présence de marchands partout et toujours, aussi bien dans l'univers
aztéque et maya qu'au Dahomey ou entre les Berbéres ou encore en Inde %
sans oublier, parmi tant d'autres, la situation particuliere des marchands
Karimi (marchands musulmans ayant eu un réle trés actif dans 1'Océan
indien) au XIIT*™ siécle . Vere Gordon Childe n'avait-il pas déja indiqué la
présence du marchand en tant que figure particuliére dans bien des civilisa-
tions antiques, et sa fonction dans I'essor des cités de la civilisation mésopota-
mienne '* ? Davantage encore : a I'orée des temps modernes, ce sont surtout

les marchands Arabes et Italiens (Vénitiens, Génois) qui développent le

120. Simmel G., « Digressions sur I'étranger » in Graefmeyer Y. & Joseph 1. (éd.), L'Ecole
de Chicago, Paris, Editions Aubier, 1984 [1908], p- 55.

121. Georg Simmel a aussi abordé la figure de I'étranger a travers l'histoire économique des
commergants juifs. Cf. Simmel G., Philosophie de I'argent, Paris, Presses universitaires de
France, 1987 [1900], pp. 262-268

122. Polanyi K. & Arensberg C., Les Systémes économiques dans I'histoire et dans la théorie,
Paris, Editions Larousse, 1975, surtout la seconde partie.

123. Abu-Lughod J.L., op. cit., pp. 227-230. Plus largement a propos de l'intense activité
marchande dans 1'Océan indien, toujours au XIII*™ siécle, voire la troisiéme partie.

124. Gordon Childe V., De la préhistoire a I'histoire, Paris, Editions Gallimard, 1963 [1942].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 83

commerce (bijoux, épices, porcelaine) et qui tirent le plus grand profit y
compris a l'aide de fréquentes alliances concurrentielles tissées entre eux bien
au-dela des clivages religieux ou civilisationnels. En ce qui concerne les
marchands italiens, ils ont su profiter des Croisades et de leur échec militaire
pour tisser des contacts et des arrangements commerciaux privilégiés avec les
Arabes au grand dam d'autres chrétiens de I'époque.

Nous reviendrons sur son travail dans un moment, mais tout en dévelop-
pant une perspective bien plus large, I'étude de Janet Abu-Lughod sur le
monde avant 'hégémonie européenne peut aussi étre lue comme un essai
d'histoire-monde a partir des marchands et des circuits économiques établis
au XIII*me siecle. Non seulement son ouvrage montre l'essor articulé de l'acti-
vité économique du nord-ouest de I'Europe jusqu'a la Chine, a partir des
différentes routes commerciales (loin d'étre toutes sous mainmise occidentale,
elles s'étendaient déja a cette époque bien au-dela des voies d'échange entre
chrétiens et musulmans), mais il expose surtout la force des communautés de
marchands qui se sont constituées un peu partout dans différentes parties du
monde. Marco Polo fait ainsi état implicitement dans ses récits de l'existence
d'un trés grand nombre de commergants musulmans dans I'Empire Mongol
au XIII*™e siecle, en clair contraste avec le caractére plutot rare de la présence
des commercants italiens, souvent due a des liens de famille '?°. Si l'auteure
reconnait l'intelligence de Fernand Braudel - un des premiers a avoir pleine-
ment vu |'existence d'une économie capitaliste, commerciale et méme indus-
trielle en Italie au XII[*™¢ siécle - elle lui reproche cependant son eurocen-
trisme a l'heure d'admettre l'existence préalable voire conjointe d'autres
systémes d'économie-monde, auxquels se serait rattaché 1'Occident. En tout
cas sa lecture transversale lui permet de repérer un grand nombre de simila-
rités entre les formes de capitalisme asiatiques, arabes et occidentales.

Méme si ces travaux ne font pas I'unanimité, Jack Goody a également eu
le mérite de bien poser les termes de la discussion : « lorsqu'on se concentre
sur le role du capitalisme industriel et sur la production manufacturiére occi-
dentale, et que I'on fait du capitalisme marchand a ses débuts la variante d'un
phénoméne plus répandu, on se donne les moyens d'une étude beaucoup plus
attentive des traits spécifiques des systémes de savoir, y compris dans leur

125. Abu-Lughod J.L., op. cit., pp. 166-167.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

84 Une autreintroduction aux sciences sociales

dimension 'technologique’, qui ont rendu possible les différentes formes du

capitalisme » 126

. La prise en compte élargie de I'histoire ne I'amene pas a nier
les particularités de l'essor Occidental moderne, mais & souligner la nécessité
d'insérer celui-ci dans une histoire plus large d'interdépendances. A Jack
Goody de résumer sa position : « le vrai terreau d'une modernisation possible
semble avoir été une culture développée, lettrée et marchande, qui fut com-
mune a ['Orient et 4 'Occident. L'invention anglaise de la machine a vapeur
intensifia singulierement la production manufacturiére de coton et le déve-
loppement parallele de la production du charbon et d'acier, et fut incontesta-
blement une contribution majeure de 1'Occident, le processus s'étendant rapi-
dement a d'innombrables autres marchandises. Mais c'est l'existence de
cultures marchandes lettrées hors d'Europe qui permit I'adoption rapide de ces
nouveaux modes de production a l'échelle de la planéte » '%7.

Si au détriment d'autres théses nous évoquons celle-ci en détail, c'est que
tout en reconnaissant peut-étre méme involontairement une singularité
européenne dans les temps modernes, Goody n'en replace pas moins celle-ci
dans un cadre historique préalable, questionnant surtout ainsi la conviction
— fruit d'un travail actif de refoulement — d'une prééminence et d'une excep-
tionnalité permanentes de 'Europe '*. En tout cas, s'il y a eu en Occident
supériorité économique plutot qu'exceptionnalité, pour ce qui nous concerne,
elle doit moins étre associée avec le capitalisme marchand (tout aussi déve-
loppé en Orient qu'en Occident) qu'avec la production et le capitalisme
industriel '%. Affirmation qui doit cependant faire ses preuves face a I'impor-
tante réalité manufacturiére de la Chine ou de 1'Inde avant le XVIII*™ siecle.

[2.] Plus encore, s'agissant des marchands, ce qui frappe surtout c'est,
au-dela de l'évidence historique de leur existence dans de nombreuses
périodes, la similarité de bien de leurs caractéristiques : il a été maintes fois
souligné en effet le role des minorités expatriées dans leur formation. Chinois
en Asie de 1'Est et du Sud-Est, Indiens en Afrique orientale, Libanais en
Afrique occidentale, juifs et calvinistes dans la majeure partie de 'Europe,

126. Goody J., L'Orient en Occident, Paris, Editions du Seuil, 1999 [1996], p- 288. Clest
Danilo Martuccelli qui le souligne.

127. Ibid., p. 290. C'est Danilo Martuccelli qui le souligne.

128. Ibid., p. 307.

129. Ibid., p. 192.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 85

Italiens ou Arabes en Amérique latine - si les cas de figure sont trop divers au
long de I'histoire pour que l'on puisse en tirer une quelconque conclusion, la
récurrence du phénomene invite a la réflexion. Et a rebours, elle invite a
réexaminer le discours de l'exceptionnalité de certaines minorités marchandes

130 _ et donc comme on vient de

en Occident - a commencer par les Juifs
I'évoquer, celui de la figure de I'étranger chez Georg Simmel. La situation de
cette minorité en Occident est loin, trés loin, d'étre exceptionnelle. « En
Turquie, le commerce était une affaire de minorités qui n'étaient pas considé-
rées comme étant pleinement des citoyens, comme les grecs, les arméniens ou
les juifs. » 1*! Bien entendu, cela ne veut pas dire que les commergcants aient
partout été des étrangers: au Japon par exemple, pendant l'essentiel du
processus de modernisation, la plupart des commercants ont été japonais.

Cependant, leur extranéité au tissu local a donné lieu a une autre grande
caractéristique. Leur forte inscription dans des réseaux de clientéle mais
surtout de parenteéle (« ou les relations entre oncles, neveux et cousins fonc-
tionnent sur le mode de leur protection et de la dépendance ») est également
une réalité commune chez eux dans beaucoup d'autres périodes et civili-
sations *%. L'idée que la famille étendue aurait été un obstacle a l'essor du
capitalisme marchand ne résiste pas l'analyse — a bien des égards, il ne s'agit
que d'une invention idéologique tardive dans I'Occident moderne, tributaire
du modele désincarné propre a la figure de I'Individu abstrait.

L'importance des rapports extra-économiques notamment de type fami-
lial est une constante dans le capitalisme italien au XII[*™¢ et XIV*me siecles :
l'activité commerciale est solidement encastrée dans la société familiale, indis-
pensable ressource pour asseoir la confiance mutuelle. Rien d'étonnant alors
a la valeur accordée par les familles a la transmission économique autant que
professionnelle **. Malgré les soupgons réitérés envers les obligations fami-
liales comme entrave a l'esprit du capitalisme, les liens entre les sociétés fami-
liales et les entreprises économiques ne se sont donc jamais démentis — en

130. Goody J., Capitalisme et modernité, op. cit., p. 43.

131. Pena de Matsushita M., Modernidad y modernizacion en Argentina, Japon, Rusia y
Turquia, Buenos Aires, Ediciones Kaicrén, 2013, p. 85.

132. Bertrand R., op. cit., p. 309 ; Kocka J., op. cit., p. 45.

133. Laval Ch., op. cit, p. 44.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

86 Une autreintroduction aux sciences sociales

Occident moderne comme ailleurs. Ils sont toujours a la base de la constitu-
tion de dynasties entrepreneuriales, de stratégies de reproduction des classes
moyennes a capital économique, de pratiques d'entre soi et de mariages
arrangés parmi les classes supérieures.

Jack Goody, encore, a fort bien montré comment la famille étendue a été
une puissante ressource économique, puisqu'elle a favorisé de complexes
transactions financiéres autant dans le passé que dans l'actualité. « La réalité
indienne montre que nous devons réviser la thése des sociologues (et d'autres)
selon laquelle la présence d'un réseau de parenté large entraverait la 'moder-
nisation' économique. Ces réseaux de famille, de parenté, de caste ou de classe,
représentent des avantages évidents pour certains types d'activités mar-
chandes » '*. En tout cas, l'importance de l'industrie textile en Inde, une des
plus puissantes de la planéte entre le XV et le XVII®™e siecle, est attestée
par sa force exportatrice vers 1'Asie du Sud-Est et a l'ouest jusqu'au Mexique
(au point que ce pays en a parfois été désigné le destinataire final, comme la
Chine, del'or del'Amérique). Si des limites sont repérables quant a I'essor d'un
capitalisme industriel en Inde, ce résultat selon Jack Goody serait davantage
imputable au role des banques et a leur tendance a faire des préts a court terme
qu'a un quelconque obstacle du c6té des logiques familiales ou culturelles .
Quant a la thése de la responsabilité directe et principale de la colonisation
dans la désindustrialisation de I'Inde a partir du XIX*™ siécle, les avis diver-
gent 1.

[3.] En résumé, il semble difficile désormais de négliger la réalité et
la force du capitalisme avant la modernité occidentale. En fait, tout bien
considéré, un des grands points de controverse a propos des marchands
tourne autour de leur role économique et surtout de I'étendue de leur pouvoir.
Ont-ils été - ailleurs que dans I'Occident moderne — autonomes vis-a-vis du
pouvoir politique ?

134. Goody J., L'Orient en Occident, op.cit., p. 192.

135. Ibid., p. 206.

136. Pouchepadass J., « L'Inde : le premier cycle colonial » in Ferro M. (s/s la dir. de), Le
Livre noir du colonialisme, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 2010 [2003], pp. 381-382. Pour
une vision large des relations entre l'industrialisation occidentale et ses obstacles ailleurs
dans le monde, cf. Osterhammel J., La Transformation du monde, Paris, Editions Nouveau
Monde, 2017 [2009], pp. 865-910.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 87

La réponse semble plutdt positive a condition de comprendre cette
autonomie de maniére plus large que ne le fait une certaine historiographie —
c'est-a-dire en cherchant des équivalents fonctionnels stricts avec I'essor des
bourgeois en Europe. Sil'on opte pour une conception plus large de I'autono-
mie des marchands afin de mieux rendre compte de la complexité de leurs
situations a différentes périodes, le panorama se complexifie rapidement dans
le monde.

Dés la dynastie Song (960-1279) avant l'invasion mongole en Chine, les
commergants par leur richesse accumulée ont joui d'un statut social élevé ¥’
au point que certains historiens ont méme parlé d'une « révolution commer-
ciale ». A 1'époque Tokugawa au Japon, il a pu étre établi & propos des
commercants que « leur statut réel et leur pouvoir économique étaient bien
plus grands que ceux que permettaient de supposer leur position dans I'échelle
sociale » 1%, Dans un sens proche, 1'étude de Janet Abu-Lughod met aussi a
mal au moins en partie I'idée d'un corps de marchands qui dés le XIIT*™ siecle
auraient vu sérieusement limiter leur envie de pouvoir par d'autres groupes
sociaux — notamment les gouvernants ayant des centres d'intérét différents.
Cette affirmation est I'objet d'une légitime discussion ; mais en déplacant le
regard hors du seul Occident et bien avant le XVI®™ ou le XIX*™ siécles,
l'auteure n'a pas moins le mérite de montrer un pouvoir de fagonnage effectif
d'une économie-monde par la vigueur des activités marchandes. Cette affir-
mation coincide avec celle de Jack Goody pour qui, s'agissant du capitalisme
marchand a proprement parler, la dualité entre marché locaux et grands mar-
chés serait une caractéristique ancienne et commune a différentes sociétés '*.

Hors de toute polémique, si globalement la longue subordination des
marchands au pouvoir politique et religieux est une solide affirmation histo-
rique, cette vérité n'empéche pas de reconnaitre que derriére la question de
leur degré d'autonomie se joue une affaire de jugements de valeurs. Sans
remettre en question le bien-fondé de la subordination (en fait la trés longue
existence d'un conflit entre commercants et noblesse), il est en tout cas néces-
saire aussi de reconnaitre le pouvoir effectif des marchands et les capacités

137. Kocka J., op. cit., p. 38 ; Gernet J., op. cit., Tome 2, pp. 46-47.
138. Pena de Matsushita M., op. cit., p. 86.
139. Goody J., L'Orient en Occident, op. cit., p. 282.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

88 Une autreintroduction aux sciences sociales

qu'ils ont eues, a différents moments et dans différentes régions, a composer
grice a l'argent avec le pouvoir des dieux et des rois.

[4.] Or, méme en reconnaissant la longue histoire du capitalisme mar-
chand, on n'élude pas l'existence d'une spécificité au niveau du capitalisme
industriel dans I'Occident moderne deés la révolution industrielle, et donc une
interrogation sur les raisons de ce phénomene.

Le grand intérét et l'importance de l'étude de Kenneth Pomeranz est
d'avoir infléchi la discussion tout en posant a nouveau la vénérable question
des raisons — uniques — de l'essor du capitalisme industriel dans 'Occident
moderne . 1] faut le dire, sa thése n'est pas consensuelle. Elle n'en a pas
moins bouleversé les termes du débat a propos de la révolution industrielle.
En comparant deux parties du monde a la fin du XVIII*™ siecle, la Chine dans
la vallée du Yangzi et la Grande Bretagne, il explique leur différentiel de déve-
loppement par les discontinuités liées aux combustibles fossiles (notamment
le charbon), a 'accés aux ressources du Nouveau monde (aliments) et a une
agriculture plus intensive. Par la précision des facteurs mis en comparaison,
son étude est une sévére mise en question de la thése de Max Weber. A l'ori-
gine de la révolution industrielle ne se trouverait plus un nouvel ethos, mais
une crise écologique. Dans la vallée du Yangzi, l'usage destructif des sols, la
déforestation et une importante démographie auraient exigé un surcroit de
main d'ceuvre agricole pour produire les aliments nécessaires a la population.
Dans ce contexte les paysans n'ont pu devenir des ouvriers. En Grande-
Bretagne en revanche, l'utilisation massive du charbon et les ressources
venants des colonies (notamment les aliments a bas prix) auraient rendu
possible I'exploitation massive des paysans et leur progressive transformation
en ouvriers. Forcons un peu le trait : 'essor de l'industrialisation en Angleterre
s'expliquerait par un accident géographique. L'existence de gisements de char-
bons facilement accessibles aurait permis de résoudre le probléme énergé-
tique. C'est donc une réalité géographique qui, offrant l'acces a la fois au
charbon et au fer, aurait rendu possible - ou en tout cas facilité - la révolution

141

industrielle '*!. Facteur auquel l'auteur - soulignons-le — ajoute le role des

140. Pomeranz K., Une Grande divergence, Paris, Editions Albin Michel, 2010 [2000].

141. Tl faut a cet égard noter une analogie possible avec le role que les terres rares, largement
et quasi exclusivement présentes en Chine, pourront jouer dans la troisi¢eme révolution
industrielle.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 89

Etats-Unis, sous contrdle anglais jusqu'en 1776 : les colonies produisent a la
fois des matiéres premiéres et un marché pour les biens manufacturés.

L'inflexion est importante. Si la supériorité technique et industrielle
amenée in fine par la révolution industrielle n'est pas contestée, en revanche
l'explication du différentiel de développement entre la Chine et la Grande-
Bretagne souligne le caractére infiniment plus conjoncturel et contingent de
la supériorité occidentale.

L'appat du gain

S'agissant de la question du profit, il faut reconnaitre d'emblée I'étrange vision
historique qui a fini par s'imposer a la lumiere d'une certaine réception du
récit de l'exceptionnalité occidentale moderne. Est souvent sous-entendu
parfois de maniére explicite un manque d'intérét pour le profit dans des
sociétés non modernes qui néglige ce dont témoigne une trés large littérature
historique et anthropologique, a savoir que les processus d'enrichissement
sont présents depuis fort longtemps dans un nombre tres élevé des sociétés.
Cela ne questionne pas le bien-fondé des theses de Marshall Sahlins ou de Karl

142 'mais con-

Polanyi quant aux spécificités des sociétés de marché capitalistes
traint a lire cette réalité en rapport avec bien d'autres sociétés ol les acteurs
aussi furent mus par un souhait trés fort d'enrichissement.

[1.] Max Weber, on 1'a vu, admettait I'avarice comme une attitude uni-
verselle et lui accordait méme la capacité d'étre souvent a la base de conduites
irrationnelles, mais réservait aux seuls Occidentaux modernes le sens de
l'industrie, du calcul et de l'accumulation illimitée. Encore une fois cette affir-
mation n'est plus tenable si a travers elle on affirme, par exemple, que dans un
pays comme l'Inde marqué par l'emprise de I'Homo hierarchicus traditionnel,
une société dans laquelle le religieux enveloppe le politique et ce dernier 1'éco-
nomique, l'essor industriel serait impossible faute de capacités de calcul et
d'utilitarisme '**. Plus largement, et a I'encontre de la thése de I'exceptionna-
lité de la rationalité occidentale, le calcul est présent dans d'autres civilisations
(des Azandé aux Chinois), ce qui devrait conduire a des études confrontant

142. Sahlins M., Age de pierre, dge d’abondance, Paris, Editions Gallimard, 1976 [1972] ;
Polanyi K., La Grande transformation, Paris, Editions Gallimard, 1983 [1944].
143. Goody J., L'Orient en Occident, op. cit., p. 132.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

90 Une autreintroduction aux sciences sociales

historiquement les divers usages des procédés de rationalisation plutdt qu'a
des affirmations péremptoires sur un contestable monopole occidental *4. En
tout cas, Jack Goody montre de maniére convaincante avec l'exemple de la
Chine ou du Caire médiéval qu'il y a bel et bien eu dans ces sociétés l'usage
effectif de la comptabilité, outil dont l'invention a été indépendante du lien
établi entre comptabilité religieuse et marchande sous I'emprise du protestan-
tisme . De son coté, Kenneth Pomeranz souligne la rationalité économique
dont les producteurs et les marchands chinois font preuve au XVII[®™me
siécle '*. Enfin, en Europe, Giacomo Todeschini cite « la discipline mentale
des marchands » et le développement de cette disposition aux XIV*me et
XVieme sigcles 147,

Tout change bien str selon que I'on fait — ou non - remonter le curseur
historique des temps modernes jusqu'au Moyen Age, mais le recours a la
comptabilité et surtout au dispositif des deux colonnes, débit et crédit, a eu
trés tot des effets importants sur les esprits (dimension cognitive bien repérée
par Max Weber), comme le montre l'apparition d'une comptabilité fixant le
« prix du passage » vers l'au-dela a travers un calcul proportionnel entre les
bonnes actions dans ce monde et les récompenses dans l'au-dela '*3. Et c'est
toujours un souci évident de profit mis en ceuvre par l'intensification du calcul
qui rend compte dans les villes italiennes de I'élaboration des techniques
d'assurance (le mot rischio, d'origine italienne, a depuis été incorporé par un
grand nombre d'autres langues), de la généralisation des contrats, des
pratiques d'inventaire ou de tenue des comptes. Le calcul devient des cette
période une habitude *°. C'est dans les grandes villes commerciales de I'Ttalie
que le mot méme de « capital » commence a prendre dés le XIIT*™ siécle son
sens moderne.

Mais rien peut-étre ne met mieux en évidence la puissance de I'appat du
gain entre marchands que les raisons évoquées au long de I'histoire pour les

144. Ibid., p. 58.

145. Ibid., p. 92.

146. Pomeranz K., op. cit., chapitre 1.

147. Todeschini G., Les Marchands et le Temple, op. cit., pp. 277-292.

148. Laval Ch., op. cit., p. 41.

149. Renouard Y., Les Hommes d affaires italiens du Moyen Age, Paris, Editions Armand
Colin, 1968, pp. 224 et suivantes.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 91

exclure des fonctions de gouvernement. C'est parce qu'iils ont été souvent
représentés comme trop attirés par le gain personnel, au détriment des regles
de bon fonctionnement de la collectivité, que l'on a justifié leur éviction. En
étudiant le monde javanais, Romain Bertrand souligne ainsi par exemple que
le fait de s'engager dans le commerce était per¢u comme une facon de s'éloi-
gner de la Voie et du respect des devoirs envers Dieu ou le Roi '°. Et de fait,
on trouve trace d'un tel récit dans un trés grand nombre des sociétés. En
réalité, le marchand est un des premiers grands héros anonyme et indivi-
dualiste de I'histoire. A quelques trés grandes exceptions prés (pensons a
Marco Polo), il n'a pas de nom ni de visage (il faudra attendre pour cela en
Europe la Renaissance flamande), ni de singularité, mais il incarne mieux que
les Princes, les Guerriers, les Saints, une forme d'individualité intramondaine
pleine d'avarice et d'égoisme, une figure porteuse d'une double menace pour
les nobles et pour les pauvres.

Il est primordial de voir derriére la méfiance ou l'opprobre dont les com-
mercants ont été affectés dans l'histoire ce que dévoile cette crainte séculaire :
l'appét du gain et le commerce sont deux puissants facteurs d'individualisa-
tion présents dans l'histoire bien avant I'Occident moderne. Et en Occident
peu de choses attestent mieux de l'importance acquise par les marchands que
les discours tenus a leur égard par 1'Eglise chrétienne quant a l'impossible
compatibilité entre éthique capitaliste et rudesse nécessaire dans les affaires
d'un co6té et de l'autre, le respect des obligations du chrétien '*'.

[2.] Mais revenons a l'appat du gain a proprement parler. Dés que I'ana-
lyse se débarrasse dune certaine chronologie a consonance normative
s'impose dans I'histoire la nécessité de reconnaitre et la force de 'appét du gain
et la vigueur de l'intérét proprement économique des familles. Pensons, par
exemple, aux stratégies familiales visant & assurer la mobilité sociale des fils
- comme a I'époque de la Régence a Tunis au XIX*™ siecle *2. Ce souci a pu
induire a différentes périodes des pratiques familiales visant a éliminer
certains enfants (ou a restreindre fortement les naissances), afin de parvenir a

150. Bertrand R., op. cit., p. 124.

151. Laval Ch., op. cit., p. 46.

152. Ben Tahar J., « Salah Shibub al Jerbi : itinéraire sinueux d'un mkhazni dans la Régence
de Tunis au 19%™¢sjeécle » in Cherif M.-H. & Hénia A. (s/s la dir. de), Individu et pouvoir
dans les pays arabo-méditerranéens, Paris, Editions Maisonneuve & Larose, 2009, p- 242.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

92 Une autreintroduction aux sciences sociales

une planification optimale des ressources au vu des intéréts de la reproduction
familiale. Il faut mettre en relation cette pratique ancienne avec celles de
certaines familles populaires des sociétés modernes, ou la gestion des
naissances fait explicitement partie d'un projet de mobilité sociale - fortement
teinté d'une préférence pour les enfants-hommes. De telles stratégies révelent
un individualisme plus répandu que ce qu'on affirme habituellement .
Notons que le principal mode d'héritage en Occident au Moyen Age n'avait
pas d'autre fonction - le primat de 'ainé (souvent masculin) sur les cadets
était au service de la reproduction familiale et par ce truchement, il n'était pas
étranger a un certain individualisme '**. Bien au-dela, des familles ont adopté
des stratégies particulieres de reproduction dans leur quéte de profit ou de
statut social. Plut6t qu'a une opposition entre individu économique et logique
familiale, il semble juste de conclure a une longue connivence et de fortes
articulations entre individus, familles et enjeux économiques.

Or sous l'emprise du récit hégémonique occidental moderne, ces atti-
tudes et ces stratégies ont longtemps été bannies ou ignorées et en fait large-
ment marginalisées par les sciences sociales, occultées par des représentations
édulcorées du passé et des communautés. Contre 1'évidence et sous la forte
égide de la culture du don, les sociétés traditionnelles ont plutdt été décrites
comme maitrisant les effets individualisants de I'échange marchand et de
l'appat du gain.

En vérité ce qui a changé est la fonction de cet appéat du gain. L'essor
de l'industrie et du capitalisme dans I'Occident moderne s'est accompagné par
l'invention d'une norme anthropologique particuliére. Jusqu'a l'avénement
des sociétés modernes a proprement parler, la position sociale et les obliga-
tions qui lui étaient afférentes primaient sur toute autre considération a
I'heure de caractériser un individu. La société détenait une valeur morale
supérieure. C'est contre cette réalité que s'insurge l'individualisme moderne :
il va prescrire institutionnellement l'individualisation de tous les étres
humains et nier a la fois leur assujettissement a la dimension symbolique.

153. Goody J., Capitalisme et modernité, op. cit., pp. 125-137.
154. Abercrombie N., Hill S. & Turner B.S., The Dominant Ideology Thesis, London,
George Allen and Unwin, 1980.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 93

Dans ce processus, une fonction décisive revient a l'intérét - au point qu'il
constitue le critere normal de 'action humaine.

Ce processus, plus que I'appét du gain a proprement parler, est indisso-
ciable du triomphe de 1'économie dans les temps modernes. La oti, non sans
tensions, la sainteté religieuse et I'héroisme guerrier ont pu malgré tout faire
systeme avec les obligations collectives, la quéte de 1'intérét personnel finira
par introduire une inflexion de taille. L'homo aequalis comme l'a fort bien
compris Louis Dumont est avant tout un homo oeconomicus — un individu
aux yeux duquel les relations aux choses priment sur les relations aux autres
hommes '*>. C'est dans son sillage que 'économie, en fait I'idée de l'utilité et
du bien-étre, s'empare de la politique et méme de la morale.

Pourtant en dépit de cette force et d'une litanie de critiques quant au role
dissolvant de l'individualisme dans les sociétés modernes, les intéréts indivi-
duels doivent composer avec des obligations proprement morales et collec-
tives dans I'Occident moderne aussi — et souvent s'y plier. La valeur des indi-
vidus - y compris lorsqu'ils sont censés poursuivre légitimement leur intérét
personnel — ne se mesure in fine qu'a leur contribution a la collectivité. C'est
l'utilité pour les autres et pour la société qui fonde aussi la valeur des
personnes. L'équation de cette tension et sa résolution est déja présente dans
la Déclaration des droits de 'homme et du citoyen. En fait, l'individualisme
occidental moderne n'a cessé de naviguer entre l'individu particulier, celui des
intéréts, et l'individu universel, celui des Droits humains ; entre l'individua-
lisme de l'intérét personnel et la soumission aux devoirs envers la collectivité
- & commencer par le devoir de mourir pour la patrie '*.

Certes cette conception économique de l'individu est historiquement une
nouveauté propre a 1'Occident moderne - au point de devenir, nous le
verrons, une grande cible critique. Mais cette représentation, dans son indé-
niable force structurante, peut difficilement faire oublier & quel point, tout au
long de I'histoire, les sociétés ont dii faire face a la vigueur des désirs de profit,
et al'appat du gain.

155. Dumont L., Homo Aequalis, op. cit.
156. Kantorowicz E., Mourir pour la patrie et autres textes, Paris, Presses universitaires de
France, 1984.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

94 Une autreintroduction aux sciences sociales

L'individualisme, comprenons dans ce contexte des orientations d'action
a partir du primat de l'intérét propre, est une réalité répandue dans le monde.
Aux illustrations déja évoquées, on pourrait ajouter les observations réalisées
sur la communauté Kaqchikel de Panajachel (des indigenes de Guatemala).
«Dans la culture indigéne on concede de l'importance a l'individualisme.
La concurrence pour le gain économique est renforcée, non limitée, par des
facteurs sociaux et cérémoniaux. Et I'éthique des sociétés indigenes est simi-
laire a celle qui a primé en Europe pendant l'essor du capitalisme. Il est évident
que I'économie régionale des indigénes de Guatemala est analogue a celle des
grandes économies commerciales ». Avant que l'auteur ne précise : « Il m'est
difficile d'imaginer des gens dotés d'un esprit d'entreprise commerciale
plus grand que les indigénes. Probablement il n'y a pas un seul indigene a
Panajachel de plus de 10 ans qui n'ait pas étudié une maniére de gagner de
l'argent avec les ressources qui se trouvent a sa disposition » '*’. Si nous citons
ce témoignage, c'est parce qu'il est exemplaire de trés nombreuses observa-
tions du méme ordre. Certes, la présence d'une attitude de ce type parmi les
indigénes a Panajachel est & mettre aussi en relation avec la pénétration et
l'expansion des rapports sociaux capitalistes. Il n'empéche. L'appat du gain et
l'accumulation du profit - méme limités - ne sont pas forcément percus et
vécus en rupture avec leur tradition par les indigénes eux-mémes.

ut-i ure qu itali : 'argent ne relevent

Faut-il alors conclure que le capitalisme et le regne de
pas d'une spécificité occidentale moderne ? Non. Mais il faut comprendre qu'il
est moins question d'appat du gain & proprement parler voire de désir de
profit illimité, que d'un régime politico-économique, le capitalisme, qui a
accordé une légitimité inédite a la richesse au point d'ancrer et de construire
es hiérarchies sociales sur l'argent '**. Dans ce sens, et avec cette intensité
les h h 1 1
et cette fonction, le profit et la richesse ont pris des formes propres a la
modernité occidentale. Mais cela ne doit pas occulter les fonctions analogues
de l'appat du gain tout au long de l'histoire. Des nuances et des bémols
s'imposent.

157. L'étude est de Sol Tax, El capitalismo del centavo, publiée en 1959, mais l'enquéte avait
été effectuée en 1936. Cité in Lopez Garcia J., « Teléfonos celulares en la era de los mayas :
representaciones y usos entre los Ch'ort'I de Guatemala » in Pitarch P. & Orobitg G. (eds.),
Modernidades indigenas, Madrid, Iberoamericana-Vervuert, 2012, pp. 99-100.

158. Sahlins M., Age de pierre, dge d'abondance, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 95

Le systeme-monde est-il vraiment une spécificité
hégémonique occidentale moderne ?

L'indéniable essor industriel de 1'Occident moderne ne peut pas mener a
négliger (ignorer, refouler, travestir) — bien que de facto il a longtemps exercé
cet effet interprétatif - les réalités géopolitiques et économiques mondiales
antérieures au XVIII®™e siecle. Nul ne doute que I'histoire ne commence
pas au XVI*™ ou au XVIII*™ siécle ; mais reconnaitre l'histoire précédente,
c'est-a-dire la mobiliser activement comme arriére-plan historique des
sciences sociales, avec les diverses hégémonies militaro-économiques qui
furent effectivement dominantes a différentes périodes, est une démarche qui
s'attaque d'emblée au voile analytique que 'hégémonie occidentale moderne
a projeté rétrospectivement sur l'histoire du monde. A cet égard, méme
de maniére tres schématique, il est utile de différencier d'un coté empires et
hégémonies militaro-commerciales et de l'autre coté la formation de véri-
tables systémes-monde.

Empires et hégémonies militaro-commerciales

[1.] L'Empire romain a instaurée une hégémonie militaro-commerciale
autour du pourtour de la Méditerranée et ses environs, le Nord de 1'Afrique,
le Proche et le Moyen Orient. Malgré I'expansion impériale vers le Nord et
I'Est du continent européen, la péninsule ibérique d'ot sont issus par ailleurs
la plupart des grands Empereurs romains du Ile siecle apres J.C., la Gaule,
Britannia, les Carpates et les Balkans et jusqu'aux frontiéres de I'Empire avec
les Germains, l'axe de gravité intellectuel, militaire et commercial de Rome
s'est toujours trouvé autour de la Méditerranée. Réalité qui imposera au IIT*™
siecle la constitution d'une seconde capitale a Constantinople (auparavant
Byzance et aujourd'hui Istanbul). Méme le christianisme, faut-il le rappeler,
qui s'étendra a travers I'Empire jusqu'a la conversion de Constantin et plus
tard, est né en Asie, a savoir — pour reprendre la désignation des Romains —

en Palestine '*°.

159. L'expansion du christianisme en Europe sera lente, s'étalant du V*™ au VIII®™ siecle
pour bien des peuples Germains ou « Barbares », du VI*™ au VII*™ siécle (pour les Iles
Britanniques), aux IX¥®me et X*m chez les Slaves et Russes, enfin au XI*™ siécle pour la
Scandinavie.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

96 Une autreintroduction aux sciences sociales

Dés le III*™ siecle apres J.C., Constantinople devient sinon la capitale
de I'Empire, en tout cas son vrai centre géographique et stratégique. Les
Empereurs qui dés lors ne séjournent que temporairement & Rome n'y siege-
ront pas toujours — mais la ville, située a la confluence de tous les grands axes
de communication, prend un indéniable ascendant '*. Si le centre de gravité
du monde se trouve incontestablement autour de la Méditerranée (en Europe
du Sud, Afrique du Nord et au Proche Orient), il s'étend aussi vers ' Est jusqu'a
la Perse.

L'Empire romain malgré son ampleur ne peut rendre compte du monde
dans tout son étendue. Les contacts sont inexistants avec la Chine '*',
I'Amérique n'est toujours pas « découverte » et les échanges avec une petite
partie de 'Afrique a peine sont rares. Cependant sans méconnaitre les déve-
loppements autonomes de ces régions dans cette période - et la présence en
leur sein de puissances locales — une vaste historiographie fait état de la
vigueur de 'hégémonie militaro-commerciale romaine, (la colonne vertébrale
de la domination se trouvant pendant des siécles dans les Légions). Elle se
situe au Sud de 1'Europe, en Méditerranée, s'étend progressivement vers
Constantinople, jusqu'aux frontieres avec les Perses. Soulignons un aspect im-
portant, trop souvent négligé en Occident par les manuels scolaires : la Perse,
et il s'agit d'un cas rare dans l'histoire mondiale, connait un regain de
puissance (militaire, commerciale et culturelle) bien aprés la conquéte
d'Alexandre, d'abord avec les Parthes (248 av. J.-C. et 224 apr. J.-C.) au point
qu'elle tiendra longuement téte aux Romains et forcera méme ces derniers a
signer une Paix en 166 apr. ].-C, puis, elle infligera de lourdes défaites 8 Rome
avec les Sassanides et le Roi Shahpur I (240-271 apr. J.-C.). LEmpire perse et
la Germanie seront les vraies frontiéres de 'Empire romain.

160. Heather P., Rome et les Barbares, Paris, Alma Editeur, 2017 [2005], p- 43.

161. Signalons que 'Empire chinois des Han est contemporain a ' Empire romain et méme
qu'il fut plus vaste que lui. On a méme pu établir des paralleles importants entre la Chine
et le monde gréco-romain : « un age des philosophes et de royaumes combattants, un age
d'unification et d'empire, et enfin un 4ge de décomposition et d'effondrement du pouvoir
central ». A quoi s'ajoutent les menaces, dans les deux cas, des barbares sur leur frontiere
nord et de 'expansion des religions étrangeres sur leur territoire - bouddhisme ou chris-
tianisme. Cf. Fairbank J.K. & Goldman M., Histoire de la Chine, Paris, Editions Tallandier,
2013 [2006], pp. 84-85.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 97

Le centre de gravité de ce projet d'hégémonie militaro-commercial se
trouve donc a Rome. Mais on comprend facilement que cet univers, en dépit
de ce qu'a fini par figer — ou projeter — le récit hégémonique occidental
moderne de fagon largement rétrospective, n'est en rien « occidental » si par
le terme on désigne un ensemble de caractéristiques culturelles, sociales et
politiques, qui ne prendront racine qu'au XIII*™ ou XIV*™ siécle en Europe.
Les Anglo-saxons, les Germains et les Francs - peuples dominants dans
I'Occident moderne - sont largement absents et méme exclus de cette hégé-
monie-monde. Quant aux Latins - les Romains - leur civilisation se construit
davantage par des contacts (guerres, influences, emprunts, interdépendances)
avec le Nord de I'Afrique, le Proche Orient et I'Asie mineure qu'avec I'Europe
du Nord ou de I'Est.

[2.] En 622 de notre ére, date de 'Hégire, un nouveau projet religieux et
politique & vocation hégémonique voit le jour : c'est la naissance de I'Tslam. La
montée en puissance relativement rapide des arabo-musulmans s'expliquerait
en partie a sa genése par les tensions et surtout par l'équilibre du pouvoir entre
les Perses et 'Empire byzantin '%2. Les Arabes vont ainsi profiter au début des
failles d'une hégémonie militaro-commerciale partagée (avec néanmoins un
avantage de la Perse sur Constantinople) pour étendre progressivement
leur contrdle militaire, leur activité commerciale et I'expansion d'une nouvelle
religion, l'islam, sur une vaste partie du monde, de la péninsule ibérique - al-
Andalus - a Damas et Bagdad (qui, en 932, était la plus grande ville du monde
avec plus d'un million d'habitants %), jusqu'a la Mecque.

Entre le VIII®™ et le XTI siecle la premiére hégémonie militaro-com-
merciale sera a dominante arabe, méme si jamais tout a fait uniforme, car elle
fut plutot le fait d'une diversité des Califats . Notons que la séparation qui

162. Le rejet pendant des siécles « hors de l'histoire » de I'Europe est profond, ou plutot
«hors » de cette histoire de contacts a vocation hégémonique militaro-commerciale.
Certes, les peuples européens y conservent plus de contacts que bien d'autres régions,
comme la Chine, une bonne partie de 1'Afrique et bien stir I'Amérique, mais pendant
I'Antiquité tardive et le Haut Moyen Age et méme au-del3, leur fonction et leur vocation
hégémoniques sont marginales.

163. Martinotti G., Sei lezioni sulla citta, Milano, Feltrinelli, 2017, p. 83.

164. Comme en terres perses, I'expansion de 1Tslam en Afrique du Nord date du VII®me
siécle, et elle se poursuivra pendant quelques siécles ; dans la péninsule ibérique, elle date


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

98 Une autreintroduction aux sciences sociales

s'instaure alors entre un islam oriental et un islam occidental, une coupure
pendant des siécles interne au monde musulman, va, aprés la chute de
Grenade (en 1492), devenir la frontiére entre 1'Orient et I'Occident - cette
fois-ci entre un monde chrétien et une terre d'islam '®. En tout cas, malgré sa
division, l'expansion militaire, les places commerciales dominantes et l'essor
de la culture attestent de la force de cette nouvelle hégémonie. Soulignons
notamment un aspect majeur : de maniere plus structurelle que dans les
phases précédentes se tissent deés cette période des liens commerciaux
durables - et des guerres — entre les Arabes, I'Inde et déja la Chine.

Sans occuper une fonction déterminante, 'Europe n'est pas exclue de ce
commerce. Cependant, la thése selon laquelle, dés le VIIT*™ siecle I'axe du
monde se déplace vers I'Europe du Nord sous 'Empire carolingien (entre le
Rhin et la Seine), a la suite de la transformation en barriére d'une Méditerra-
née sous contrdle musulman, parait controversée 1. C'est en Méditerranée,
au Sud, toujours entre Afrique du Nord et Asie, et par suite de plus en plus
vers l'est — Inde et Chine - que s'établit le centre de gravité du pouvoir et de la
richesse. Dans ce mouvement, I'expansion de l'influence musulmane est déci-
sive. Dés le XIII*™ siécle se jettent les bases de 'Empire ottoman - la
Turquie - qui se développera jusqu'au début du XX, en devenant malgré la
défaite de la flotte turque a Lépante en 1571 une puissance mondiale entre le
XVIEme et le XVIIE™e siécle, en s'établissant sur une partie de 1'Afrique du
Nord, I'Europe centrale et le Caucase, et en devenant une zone d'interaction
privilégiée entre 1'Occident et I'Orient. Par ailleurs, dés le X siecle les
musulmans pénétrent en Inde. Au début du XIII*™ sjécle s'établit le Sultanat
de Delhi, qui protégera le Nord de I'Inde des invasions mongoles et imposera
une premiére domination. Aprés quelques siécles d'interruption, a la fin de
I'éphémere Empire turco-mongol de Tamerlan, une nouvelle domination se

d'un siécle apres, au VIII*™ siécle, comme son expansion vers I'Asie centrale et I'Inde
- méme si sur ces régions elle sera plus longue et instable ; en Turquie elle n'a lieu qu'au
XI*mesiecle ; et pour I'Indonésie il faudra attendre les XIIT*™ et XIV*¢me siecles.

165. Libera A. de, La Philosophie médiévale, Paris, Presses universitaires de France, 2016
[1993], p. 137.

166. Pirenne H., Mahomet et Charlemagne, Paris, Editions Tallandier, 2015 [1937].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 99

recompose avec ' Empire Moghol entre le XVI*™ et le XVIII*™ siecle (il dé-
clinera de fagon continue jusqu'au milieu du XIX*™ siécle) '’ qui marque
l'apogée de I'expansion des musulmans en Inde. Ces derniers étant largement
« persanisés », on assistera a une période d'essor de la culture indo-persane.
En creux, rien n'atteste mieux de cette hégémonie arabo-musulmane que
les Croisades chrétiennes du XI*™ et XIII*™ siecles. Celles-ci montrent en
effet a quel point les Chrétiens ont conscience que la richesse se trouve « la-
bas », en Terre Sainte, au Proche Orient... En méme temps, leur échec mili-
taire montre les limites de la visée d'expansion armée des Royaumes euro-
péens a cette période. Notons-le : la prise de Jérusalem par les Croisés en 1099
donne aux auteurs arabes l'occasion, parmi tant d'autres dont l'histoire garde
la trace, d'une vive et forte description de la cruauté d'un peuple conquérant
envers des populations soumises '*®. Notons aussi que malgré le substrat idéo-
logique qui anime les Croisades - le combat contre les impies et la récupé-
ration des lieux saints -les Croisés ne se génent pas, dans leur désir de
richesses, pour piller la trés chrétienne ville de Constantinople en 1204.
Cette période située entre le VIII*™ et le XI-XII*™ siecles voit I'Europe
se reconfigurer en profondeur. Son centre de gravité connait une premiére
migration, encore timide, vers le Nord. Les phénomeénes qui marquent une
inflexion historique sont l'empire de Charlemagne d'abord, puis la conquéte
normande de I'Angleterre et l'instauration des Royaumes sur la base d'un
systéme féodal qui disséminera pouvoir et richesse, sans oublier d'importantes
transformations culturelles qui voient le jour et se renforceront par la suite.
Mais tout cela s'opére en mineur par rapport a ce qui existe et se développe
- notamment d'un point de vue commercial dans le monde arabo-
musulman '®. Les contacts et les routes commerciales devancent 'hégémonie

167. Que le lecteur ne confonde pas 'empire mongol - venu des steppes au XIII*™ siecle —
avec l'empire Moghol, plus tardif, 8 dominante musulmane, qui s'instaure en Inde & partir
du XVI¥me siecle.

168. Maalouf A., Les Croisades vues par les Arabes, Paris, Editions J'ai lu, 1999 [1983].

169. A quoi il faut encore ajouter l'importance et la variété des translationes studiorum
(transfert d'études) qui se produisent entre I'Antiquité tardive et le Moyen Age période
dans laquelle s'articulent et se succédent les philosophies arabo-musulmane, juive et chré-
tienne. Cf. Libera A. de, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

100 Une autreintroduction aux sciences sociales

militaire. Toujours au XIV**™ siécle, ce seront les aventures d'Ibn Battuta, un
voyageur marocain et musulman de I'époque, qui marqueront les esprits '”°.

[3.] Entre le XIII*™ et le XIV*™ siécle s'impose avec une grande rapidité
une nouvelle hégémonie militaro-commerciale, qui atteint méme une exten-
sion qu'aucune autre n'a été capable de reproduire dans I'histoire. L'empire
mongol déferle depuis les steppes situées aux frontiéres de la Russie et de la
Chine aujourdhui - le « plateau du monde » longtemps, signalons-le, sous
forte influence perse - vers la Chine et ' Europe de I'Est mais aussi vers le Sud
jusqu'aux confins de Constantinople. Autrement dit, ce sont les Mongols qui
établissent la connexion du nord de la Chine avec I'Inde, avec les califats mu-
sulmans, l'empire byzantin et méme I'Europe latino-germaine. Or des inva-
sions d'Attila au V™ siecle, en passant par 1'épopée de Gengis Khan et ses fils
au XIII*™ jusqu'a 'Empire turco-mongol de Tamerlan au XIV*™, J'histoire
construite sous 1'égide du regard occidental garde en mémoire une représen-
tation particuliérement péjorative des empires des steppes '7!. La cruauté et la
barbarie des Mongols ont été d'autant plus décriées que leur expansion mili-
taire a coincidé avec une des plus grandes épidémies dont le monde ait gardé
la trace - celle de la peste noire du XIII*™ siécle, qui s'étendra de la Chine &
1'Europe '72.

Pourtant ' Empire mongol produit un réseau d'enchevétrement commer-
cial jusqu'alors inconnu entre 1'Asie centrale et 'Extréme Orient . Plus et
autrement que les Arabes, les Mongols établissent un pont commercial entre
des régions non connectées — ou trés faiblement — entre elles.

Pendant ces siecles, du point de vue militaire, ce sont d'abord et partiel-
lement les Arabes, puis surtout les Mongols qui, de fagon infiniment plus

170. Dunn R., The Adventures of Ibn Battuta, Berkeley, University of California Press, 2012
[1986].

171. Grousset R., L'Empire des steppes, Paris, Editions Payot, 2015 [1939].

172. Dans cette histoire, une partie de I'Afrique partage un trait d’isolement géographique
- pour des raisons autres — avec les Amériques. La désertification du Sahara a raréfié les
échanges entre le nord du continent et I'Afrique tropicale pendant des siécles, au point que
méme la peste (qui secoue le nord de I'Afrique au XIV®™e siécle) épargnera pendant des
siécles la partie australe du continent. Cf. Iliffe J., Les Africains, Paris, Editions Flammarion,
2016 [2007], p. 14, p. 67 et p. 79.

173. Frankopan P., Les Routes de la soie, Bruxelles, Editions Nevicata, 2017 [2015], p-211.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 101

étendue, dominent le monde face a une Europe encore recroquevillée sur
elle-méme, « battue » lors des Croisades et aux prises avec maintes guerres
intestines. En revanche, la situation est déja différente d'un point de vue com-
mercial et économique. Méme sous controle mongol, la Chine devient dés le
XIII® puis avec une grande force entre 1400 et 1800, un haut lieu mondial de
production et d'échange commercial. Entre elle, 'Inde, le monde arabe et par
ce truchement 'Europe, le commerce ne cessera de s'intensifier pendant ces
siecles.

Il est important de situer I'hégémonie occidentale moderne dans le sillage
des précédents projets de conquéte. Le désir d'une expansion militaire, éco-
nomique et politique, culturelle et religieuse a bien existé chez les Chrétiens
et les Musulmans, les Mongols et les Romains comme chez les Perses et les
Turcs, et il est donc impossible de le cerner comme une quelconque spécificité
occidentale moderne.

La Chine : le premier systéme-monde ?

La question reste cependant objet de polémique entre historiens : la Chine
est-elle déja le « centre » du monde sous la Dynastie Song (960-1279) 2 Ou
faudrait-il plutot attendre le XIV*™ siécle pour parler vraiment d'une hégé-
monie chinoise ? Si le point est controversé, pour le siecle qui s'étend entre
1250 et 1350 nous disposons d'une grande fresque et d'une analyse approfon-
die et comparée des échanges commerciaux (et de la création d'un premier
systéeme-monde) entre diverses régions de la planéte. D'apres 1'étude de Janet
Abu-Lughod, corroborée depuis par d'autres, la Chine jouissait, des cette
période, d'une prééminence commerciale et productive indiscutable. En tout
cas des ce moment et sous cette modalité, l'introduction de la Chine dans ce
récit a comme conséquence immédiate la transformation des hégémonies
militaro-commerciales précédentes (Rome incluse) en hégémonies au mieux
régionales, tant elles ont laissé hors de leur mainmise de trés vastes régions du
monde. Cependant, s'agissant de la Chine a cette période, son importance
commerciale et sa probable force productive ne doivent pas étre inutilement
surestimées : les échanges et les contacts culturels (mais aussi les guerres)
entre civilisations sont a 1'époque largement subordonnés aux interdépen-
dances plutot locales ou régionales.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

102 Une autreintroduction aux sciences sociales

Le grand mérite du livre de Janet Abu-Lughod est d'avoir établi I'exis-
tence d'un systtme-monde avant I'hégémonie européenne moderne. Méme si
on a critiqué sa tendance a surestimer les liens entre les continents, I'étude est
importante : en déplagant la formation d'un systtme-monde autour de
'Occident du XVI¥™e siecle (thése classique dTmmanuel Wallerstein et de
Fernand Braudel) au XIIT*™ siécle, et au niveau mondial, elle met la perspec-
tive de l'occidentalo-centrisme immédiatement sous tension. Non seulement
l'étude montre l'existence de phénomenes analogues ailleurs, mais elle sou-
ligne avec a propos I'évidence d'un monde dont le centre était éloigné de
1'Occident : au XIII*™ siécle, si l'on suit son analyse, il était en Chine 7.

Premiére vertu de cette étude : souligner que, toutes proportions gardées,
I'hégémonie occidentale est un phénomene a la durée relativement courte a
l'échelle de I'histoire. En montrant la concomitance des phénomeénes dans des
situations fort distantes dans l'espace, Janet Abu-Lughod rend plausible 'idée
d'une interdépendance certes partielle mais effective de différentes régions au
XIIT*™e sigcle 17°. De plus, en remontant le curseur au XIIT*™ siécle, l'auteure
peut affirmer que, si I'Occident s'impose effectivement au XVI¢™ siecle (pre-
nant la place de I'ancien systéme-monde qui a failli au XIV**™ siecle — événe-
ments dans lequel les aspects démographiques tiennent un réle majeur), l'idée
que 1'Europe seule ait pu réussir par ses institutions et sa culture doit étre
sérieusement nuancée '7°.

Ce dernier point est plus controversé, mais nous aimerions souligner ici
les deux autres conclusions majeures. L'étude de Janet Abu-Lughod montre
de maniére convaincante qu'au XIII*™ siécle d'une part, une diversité de
cultures et de systémes économiques (grandes sociétés agricoles, petites villes-
états, lieux de production de matiéres inexistantes ailleurs...) coexistent et
cooperent bien que concurrentes, et que d'autre part toutes les cultures et
religions de la période - christianisme, bouddhisme, islam, confucianisme -

174. Abu-Lughod J. L., op. cit., chapitre 10.

175. On trouve une preuve supplémentaire de cette interdépendance avec la peste noire.
L'arrivée de pandémies consécutives a des contacts entre civilisations éloignées s'est égale-
ment produite lors de la conquéte et de la colonisation de I'Amérique par les Européens au
XVI#me siecle.

176. Abu-Lughod J.L., op. cit., p. 354.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 103

ont permis et méme encouragé le commerce, la production, I'échange et la
prise de risque économique.

La réalité d'une hégémonie mondiale non occidentale avant les temps
modernes est en soi tout sauf une nouveauté historique. La réside cependant
une véritable question et surtout un écueil : cette réalité historique fut négligée
(ignorée, refoulée, travestie) a mesure que la césure introduite par I'Occident
moderne devenait une frontiére politique et épistémologique. C'est cette dé-
marcation - et ce qu'elle occulte — historiquement qui fait désormais objet
d'une légitime révision.

La these d'un systéme-monde chinois est confrontée a un écueil. Dans un
épisode qui garde son mysteére (la littérature spécialisée est divisée sur le sujet,
évoquant tour a tour des raisons structurelles ou épisodiques), I Empereur
chinois décide au XV**™ siécle de mettre un coup d'arrét a I'expansion de sa
flotte '”7. L'abandon par la Chine en 1424, sous la Dynastie Ming (1368-1644),
de ses ambitions maritimes bouleverse la géopolitique mondiale a I'orée des
temps modernes. L'Amérique ne sera pas ainsi « découverte » par les Chinois
(méme si des polémiques existent a ce sujet) mais par les Espagnols et les Por-
tugais 8. Les aventures de Zheng He (1369-1433) — eunuque chinois musul-
man - ne deviendront dés lors qu'une simple trace mémorielle. Les Chinois
ont décidé d'abandonner les mers pour plusieurs siécles, d'abord aux Arabes
et aux [taliens, puis aux Espagnols, Portugais et Hollandais et enfin aux
Anglais. En fait, ils ne désertent pas seulement les mers, leur retrait est plus
prononcé : l'organisation — plus que le contrdle — des routes terrestres per-
mettant la circulation des marchandises vers le monde arabe et 'Europe ne
sera désormais que marginalement investi par les marchands chinois. Et
c'est la le paradoxe d'un empire qui n'utilise pas son différentiel de puissance
commerciale pour asseoir sa puissance militaire.

177 . Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit., pp.209-213; Gernet J., op. cit., Tome 2,
pp. 36-145.

178. A condition de ne pas sous-estimer l'importance pendant plusieurs siécles des
exploits, voyages, cartographies, de la flotte chinoise et méme celle de quelques navigateurs
renommés comme, le commer¢ant Zheng He (1369-1433). Pour une analyse de cette épo-
pée maritime chinoise, cf. Menzies G., 1421. El afio en que China descubrié el mundo,
Barcelona, Grijalbo, 2003.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

104 Une autreintroduction aux sciences sociales

Mais cet événement n'aurait pas in fine compromis la centralité produc-
tive et commerciale de la Chine pendant des siécles - méme si les dates sur
I'emprise chinoise sont bien plus discutées. Pour certains, elle ne serait plus
effective aprés le XVI®™ siécle ' ; pour d'autres I'hégémonie commerciale
chinoise - faute d'étre militaire du fait d'un recentrage du pays sur lui-méme,
I'Empire du Milieu - serait déja effective des le XIII*™ siécle et s'étendrait
jusqu'au XVIIT*™ siécle. Reste qu'autant en termes de volume de commerce
qu'en termes de production, la Chine s'est bien trouvée au centre d'une hégé-
monie économique - aspect emphatiquement reconnu par Adam Smith en
1776 130

Pour certains analystes qui reconnaissent l'importance de son apport,
Janet Abu-Lughod aurait eu donc tort de restreindre 'hégémonie non-occi-
dentale du monde aux seuls XIII*™e-XIV*™e siécles : 'hégémonie chinoise
s'étendrait jusqu'au XVIII*™ siecle. Ce point excéde largement l'enjeu de
notre étude, mais donnons un rapide apercu des deux principales perspec-
tives. D'un coté, Janet Abu-Lughod coincide avec Immanuel Wallerstein, mais
aussi Fernand Braudel, quant a l'invention d'un syst¢éme-monde sous hégé-
monie européenne vers 1450 ou 1550, indépendant de celui dont elle a tracé
l'existence entre 1250-1350 '8!, De l'autre c6té, Andre Gunder Frank soutient

179. La centralité productive et commerciale de la Chine au moins jusqu'au XVI*™e siecle,
sans étre complétement consensuelle, est souvent reconnue entre spécialistes. Pour
d'autres, dés 1550 le primat de 1'Europe serait une évidence historique. Cf. Ferguson N.,
Civilisations : nous et le reste du monde, Paris, Editions Saint-Simon, 2014 [2011].

180. Pour une analyse des propos d'’Adam Smith sur la Chine et sa reconnaissance de la
supériorité productive chinoise, cf. Frank A.G., ReORIENT. Global Economy in the Asian
Age, op. cit., pp. 278-281. Enrique Dussel attire aussi l'attention sur ce point en le citant
plusieurs fois lorsque, dans La Richesse des nations (1776), il signale a partir des informa-
tions dont il dispose la Chine « comme un pays beaucoup plus riche que n'importe quelle
partie d'Europe ». Cf. Dussel E., Politica de la liberacion, Madrid, Editorial Trotta, 2007,
p. 147.

181. Fernand Braudel situe 4 la fin du XVI*™ siécle le déplacement vers ' Europe de I'hégé-
monie mondiale ; Andre G. Frank et Kirti N. Chaudhuri pensent que ce déplacement ne se
produit vraiment qu'a la fin du XVIII*™ siécle. Cf. Braudel F., Grammaires des civilisations,
Paris, op. cit. ; Frank A.G., op. cit.; Chaudhuri K.N., Asia before Europe. Economy and
Civilization of the Indian Ocean from the Rise of Islam to 1750, Cambridge, Cambridge
University Press, 1990.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 105

contre cette thése qu'il existe bien au-dela une continuation de I'hégémonie
chinoise (donc « avant » celle des Européens), jusqu'aux alentours de 1800 ; il
fait méme remonter la naissance de cette hégémonie au XI*™ ou XII*™ siecles
sous la dynastie Song '®.

Au-dela des légitimes discussions entre spécialistes, ce qui change est en
fait que I'hégémonie non occidentale du monde est désormais reconnue
comme une réalité quun historien comme Peter Frankopan déplace de

quelques millénaires en amont par exemple '8

, et s'agissant de 'hégémonie
chinoise, une réalité que Andre Gunder Frank prolonge en aval de quelques
siecles cette fois, montrant la centralité politique, culturelle et économique de
la Chine jusqu'a la fin du XVIII*™ siecle **. D'ailleurs, au-dela des questions
de « centralité », une chose est certaine : au long de son histoire, en tout cas
jusqu'a la « découverte » de ' Amérique, 'Occident n'a cessé de regarder vers
le sud et l'est. C'est donc seulement dans les temps modernes, au XVIIme
siecle au moins, que le balancier penchera vraiment au profit du Nord de
I'Europe - en dépit du développement des villes flamandes dés le XIIT*me
siécle.

L'eurocentrisme, invention de la fin du XVIII*™ siécle, aurait au con-
traire délibérément bati un récit d'une histoire universelle organisée autour de
I'Europe, inventant des étapes — Gréce, Rome, la Renaissance... - et trouvant
une expression philosophique achevée dans l'ceuvre de Georg W.F. Hegel.
Questionné sur bien des points, ce récit historique fut cependant conforté dans
son axe idéologique par les travaux sur l'émergence d'une économie-monde

182. Frank A.G., op. cit., p. 108.

183. Frankopan P, op. cit.

184. Frank A.G., op. cit. A propos de la supériorité économique de la Chine des Song sur
I'Europe, cf. Gernet J., op. cit., Tome 1, pp. 45 et suivantes. Le livre de Andre Gunder Frank
(ibid., chapitre 3) analyse, trés en détail, la circulation de I'argent entre 1400 et 1800 — avec
une attention particuliére au circuit entre 'Amérique et la Chine via les Européens. 11
insiste sur I'avantage que posséde la Chine en termes de production pendant toute cette
période. Frankopan (op. cit.) dans son histoire du monde réduit le primat productif de la
Chine aprés le XVII®™ siécle. Mais un certain consensus se dégage entre spécialistes :
jusqu'au XVII®me ou XVIII*™ siécle, la production chinoise (par exemple, dans le textile)
dépasse nettement celle de I'Europe (ibid., pp. 164-165), et il faut rappeler I'importance de
la production textile en Inde a la méme période.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

106 Une autreintroduction aux sciences sociales

européenne et son affirmation, via la constitution d'un marché mondial sous
commandement européen apres la « découverte » de 'Amérique a la fin du
XVieme sigcle 1%, Notons-le : malgré leur force critique et par leur association
avec le marxisme (et son eurocentrisme), les travaux sur le systéme-monde y
compris leurs prolongements dans I'école de la dépendance (en Amérique
latine ou en Afrique), ont in fine participé a lintronisation du récit de la
centralité de I'Occident depuis les temps modernes, et cela sans contestation
possible.

Comme on l'a évoqué dans le chapitre 1, c'est & ce moment que
I'Amérique est connectée a I'histoire du monde et qu'elle participe a l'essor de
'Occident '#. Le role de la Renaissance et des premiéres grandes découvertes
scientifiques s'accroit avec l'arrivée de l'or et de l'argent, mais aussi de la main
d'ceuvre indigéne, puis de l'esclavage noir (du XVI*™ au XVII®™) et de la
capacité a mettre en exploitation de nouvelles mines et de vastes terres : l'or
del'’Amérique aura permis a I Europe d'équilibrer sa balance commerciale vis-
a-vis de1'Asie (notamment de la Chine) et d'acheter des produits, surtout ma-
nufacturés, sans bouleverser vraiment les rapports de pouvoir économiques.
En fait, il ne faut pas centrer l'attention seulement sur la Chine : au XVIme
siecle, a I'intérieur ou aux confins de 'Europe, trois empires s'affrontent pour
I'hégémonie - celui de Charles V, en Espagne, 1500-1558 ; de Soliman I, le
Magnifique, dans I'Empire Ottoman, 1520-1566; et celui d'Ivan IV, le
Terrible, dans 1'Empire russe, 1530-1584. L'argent et l'or des Amériques
auront leur poids a I'heure de faire pencher la balance au profit de 'Occident
et de Charles V '¥7,

Les désaccords entre spécialistes sont importants mais les grandes lignes
sont désormais suffisamment stires pour établir quelques conclusions. L'essor
de I'hégémonie occidentale moderne (the Rise of the West) vient prendre la
place laissée libre par le déclin de I'Est (1'Asie) ; dans ce mouvement, grace aux

185. Wallerstein 1., Le Systéme du monde du XV*™ siécle a nos jours, Tome 1, Capitalisme
et économie-monde, 1410-1640, Paris, Editions Flammarion, 1980 [1974].

186. Cette affirmation doit étre comprise en dehors de toute volonté d'établir un quel-
conque « centrisme » autour de cette région. Dans sa volonté de critiquer I'eurocentrisme,
Enrique Dussel - et d'autres — ne sont pas loin d'introniser une autre « centralité » des
Amériques méme dépendante ou subalterne dans 'histoire du monde.

187. Dussel E., Politica de la liberacidn, op. cit., p. 165.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 107

métaux et richesse tirés de I'Amérique et a toute une série de processus
internes, 'Europe parvient pendant quelques siécles a structurer un systéme-
monde autour d'elle. Le capitalisme européen, celui des travailleurs libres
contraints en Europe de vendre leur force de travail, a signé en Afrique
subsaharienne et en Amérique latine I'extension de l'esclavage et du travail
forcé 1%,

Nous y reviendrons, mais il est essentiel de bien comprendre ce qui
se joue derriére ces mises en garde critiques. Il y va d'une puissante mise en
question idéologique de I'Occident moderne. La représentation de I'histoire
varie substantiellement si les raisons du différentiel d'essor économique de
I'Occident moderne tiennent a des processus endogénes (comme dans le pro-
testantisme pensé par Max Weber) ou si elles résident dans les gains issus du
commerce international et de la colonisation des Amériques, ce qui établit en
tant que facteur premier de l'avénement du capitalisme une réalité géopoli-
tique et marchande qui précede de plus de deux siécles la premiére révolution
industrielle. Le débat sur l'importance des autres économies mondiales (via la
conquéte, la colonisation, l'esclavage) dans le développement occidental a
ainsi trop souvent pris une tournure idéologique, a mesure que les discussions
se sont enlisées pour savoir si leur apport a été décisif ou pas '%. Parfois,
comme le fajt I'historien sénégalais Cheikh Anta Diop, la traite d'esclaves et la
colonisation sont moins évoqués comme facteurs primordiaux de l'essor
occidental moderne que comme causes de l'arrét du développement en

188. Williams E., Capitalism and Slavery, NC., The University of North Carolina, 1994
[1944] ; Bagu S., Economia de la sociedad colonial, Buenos Aires, El Ateneo, 1949. Souli-
gnons cependant que s'agissant du travail forcé existait une tradition préhispanique dans
certaines sociétés andines, cf. Bernand C., « Impérialismes ibériques » in Ferro M. (s/s la
dir. de), Le Livre noir du colonialisme, Paris, Editions Fayard, 2010, p. 196.

189. Le point est, comme on l'a indiqué, toujours objet de controverse entre spécialistes.
Pour un bilan signalant I'importance de I'apport des Amériques, cf. Bairoch P., Victoires et
déboires, Tome 3, Paris, Editions Gallimard, 1997 et Mpythes et paradoxes de I'histoire éco-
nomique, Paris, Editions La Découverte, 1999. Dans ce débat, Andre Gunder Frank insiste
sur l'importance des contingents d'or et d'argent des Amériques dans le développement de
I'Europe, mais aussi celle de la forte exploitation de la main d'ceuvre, et il conteste surtout
l'idée d'un développement strictement endogéne de I'Europe. Cf. Frank A.G., op. cit., p. 277
et p. 289.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

108 Une autreintroduction aux sciences sociales

Afrique . Pour ' Amérique Latine, les deux théses ont souvent eu tendance
a se superposer : le pillage des matiéres premiéres en terres américaines expli-
querait et l'essor de 1'Occident et les limites du développement dans la
région *!. Or, plus important que de trancher cette controverse (a jamais
ouverte probablement a polémique) est de reconnaitre l'interdépendance
réciproque et hiérarchisée entre sociétés.

Les études sur le systéme-monde sont, on le comprend, décisives pour la
révision critique du récit hégémonique occidental moderne. Mais elles ont
méme implicitement la faicheuse tendance de tout réduire a I'économie, en
négligeant ou en minimisant d'autres dimensions qui ont activement participé
a étayer le sentiment de supériorité des Occidentaux modernes — & commen-
cer par la science, le racisme ou la démocratie. En tout cas, il serait erroné de
voir uniquement derriére la question de l'exceptionnalité de I'Occident une
question idéologique largement induite par un différentiel de pouvoir dans
l'histoire. Elle était aussi — et elle reste — non sans ambigiiité, une légitime

interrogation scientifique.

L'essor des techniques et de la science est-il vraiment
une exclusivité de l'Occident moderne ?

Le lien que Max Weber a établi entre 1'éthique protestante et I'esprit du capi-
talisme a été prolongé par Robert Merton qui a également souligné 1'impor-
tance du protestantisme dans I'avénement de la science moderne 2. La thése
est pour le moins controversée et s'oppose a la vision de tous ceux qui affir-
ment que la science moderne n'est pas née via l'ascétisme intramondain, mais
a la faveur d'une nouvelle conception de la vérité dans des cercles catholiques

193

liant certitude objective et certitude intime Encore une fois les

190. Cheikh Anta Diop, Nations négres et cultures (1954). Cité in Robert A.-C., L'Afrique
au secours de ['Occident, Paris, Les Editions de I' Atelier/Les Editions ouvriéres, 2006, p-101.
191. Galeano E., Les Veines ouvertes de I'’Amérique latine, Paris, Editions Pocket, 2001
[1971].

192. Merton R.K., Science, Technology and Society in Seventeenth-Century England, New
York, Harper and Row, 1971.

193. Santiago J., Siete lecciones de sociologia de la religion y del nacionalismo, Barcelona,
Anthropos, 2015.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 109

débats font rage. Cependant malgré leurs désaccords, ces deux perspectives
partagent un présupposé - si évident qu'il n'est méme pas énoncé - de la nais-
sance et du destin occidentaux de la science moderne. Mais qu'en est-il
lorsqu'on regarde ailleurs ? La révolution industrielle occidentale moderne
est-elle vraiment la fille prodigue de la science et de la technique ?

Cette interrogation rameéne encore une fois a la relation entre I'Occident
et la Chine. Si un certain consensus s'impose entre spécialistes pour affirmer
que jusqu'au début du XVI*™ existait une supériorité technique de la Chine
sur I'Europe, les principales controverses tournent autour de la question de
savoir a quel moment et pour quelles raisons c'est en Occident et non en Chine
que la science a été capable de développer de substantielles améliorations
technologiques. Certains datent ce processus du XVI[®™ siécle - avec la
dénommée révolution scientifique - d'autres le font démarrer au XIX¥me
siecle 14,

Impossible d'évoquer cette question sans faire référence aux travaux de
Joseph Needham : depuis quelques décennies, les débats sont engagés dans le
sillage de ses réflexions. Tout en corrigeant — souvent de maniére sévére — un
certain regard naivement euro-centrique il propose une interprétation
proprement sociologique de la difficulté qu'aurait rencontrée la civilisation
chinoise & engendrer une science moderne. Notons-le : a l'instar de Stephen
Toulmin, qui a lié la prétention de la vérité scientifique a trancher les contro-
verses a l'agonistique débat des guerres de religion du XVI*™ siécle, Joseph
Needham rend compte des difficultés d'invention et d'innovation de la science
chinoise par le facteur socio-politique du poids de la bureaucratie céleste. Si,
dans le systéme chinois, les marchands pouvaient acquérir beaucoup de
richesses, ils n'étaient pas a l'abri des taxes extraordinaires imposées par le
gouvernement, et d'ailleurs 'ambition des fils de marchands était bien d'entrer
dans la bureaucratie officielle. Pour Joseph Needham les marchands n'ont pas
pu obtenir en Chine l'influence et le pouvoir qu'ils ont acquis en Europe
depuis la Renaissance. Sa conclusion est sans équivoque : « celui qui voudrait
expliquer 1'échec de la société chinoise a développer une science moderne

194. Le dossier est objet de forte controverse entre spécialistes ; pour une éclairante mise
au point de la littérature spécialisée, cf. Frank A.G., op. cit., pp. 185-204.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

110 Une autreintroduction aux sciences sociales

devrait commencer par expliquer pourquoi elle n'a pas connu le dévelop-
pement du capitalisme mercantile, puis du capitalisme industriel » '*.

En fait I'explication proposée pour rendre compte du différentiel d'essor
de la science et la technique entre la Chine et I'Occident est largement bien
plus complexe - on le verra bient6t - et va bien au-dela de la seule question
de l'indépendance économique et politique des marchands. Mais le lien est
important : tout en frayant une autre voie d'analyse que celle labourée par Max
Weber, la question de l'autonomie de la société civile et des individus revient
comme enjeu majeur dés qu'il est question de comparer I'Occident moderne
aux autres civilisations.

En vérité, l'explication proposée par Joseph Needham pour rendre
compte de ce différentiel entre la Chine et 'Occident est complexe et articule
structures sociales, intellectuelles et économiques '*°. A c6té de facteurs pro-
prement sociaux (sur lequel nous attirons ici l'attention), il insiste sur la dif-
férence existant au niveau de la pensée entre un univers chinois resté organi-
ciste (« chaque élément est lié a tous les autres suivant un ordre hiérar-
chique ») et une pensée occidentale construite autour d'une vision mécaniste

(et davantage analytique) du monde '’

. D'autre part, refusant explicitement
toute vision unilatérale, il ne s'interroge pas seulement sur la supériorité de
I'Occident et de 'universalité de la science moderne (grace a la mathématisa-
tion de la nature qui commence avec Galilée), mais aussi sur les raisons pour
lesquelles entre le « [T siécle avant notre ére et le XVI*™ siecle de notre
ére, la culture de I'Est asiatique a appliqué avec beaucoup plus d'efficacité que
I'Occident européen la connaissance humaine de la nature a des fins
utiles » '8, Sa réponse est profondément sociologique : c'est un type d'organi-
sation sociale bureaucratico-féodale et centralisé - il fait lui aussi référence
aux grandes constructions hydrauliques et a la thése de Karl Wittfogel - qui a

199

longtemps permis le développement des sciences appliquées '*°, qui, dans un

195. Needham J., La Science chinoise et I'Occident, Paris, Editons du Seuil, 1977 [1969],
p. 40.

196. Ibid., p. 124.

197. Ibid., p. 14.

198. Ibid., p. 11.

199. Ibid., pp. 24-25.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 111

autre contexte historique, se serait révélé un obstacle pour 'essor de la science
moderne .

S'agissant de la genése de la science moderne proprement dite, Joseph
Needham a donc le grand mérite de différencier d'un coté les facteurs y ayant
participé directement, qui ont facilité - ou non - son essor ultérieur, et d'un
autre cOté la science a proprement parler et ses applications technologiques.
Clest un enchainement complexe de facteurs (innovation technologique,
capitalisme mercantile, possibilité de critique sociale) qui aurait permis I'essor
différentiel de la science et de la technologie, menant a une révolution indus-
trielle en Occident et non en Chine. La question n'est donc pas, bien entendu,
l'absence dans ce pays de technologie et de science mais le différentiel d'essor
de celles-ci avec I'Occident a partir du XVI*™ siécle. Joseph Needham insiste
avec force sur ce point : il y a eu un grand nombre de découvertes en Chine et
elles ont été «la plupart du temps, largement mises en pratique ; mais, cela,
sous le contrdle d'une société qui avait des normes tres stables » ?°!. En fait si
les découvertes technologiques chinoises ont ébranlé I'Occident, elles n'ont
pas ébranlé la société chinoise elle-méme ; qui par la suite, s'est longtemps
montrée étrangere a la technologie et la science modernes 2*.

L'enjeu épistémologique est en fait, un enjeu de puissance. D'ailleurs c'est
dans des termes de puissance que la question épistémologique se pose dés les
premieres rencontres des missionnaires chrétiens avec la civilisation chi-
noise : les sciences naturelles sont le seul domaine ou ils montrent une

200. Une interprétation similaire a été avancée pour rendre compte des relations, positives
puis négatives, entre le systéme soviétique et I'industrialisation en URSS. Cf. entre autres,
Castells M., L'Ere de Pinformation, Tome 3, Fin de millénaire, Paris, Librairie Arthéme
Fayard, 1999.

201. Needham J., op. cit., p. 102.

202. Bien de ces affirmations sont sujettes a caution et en tout cas, objet de vive polémique
entre spécialistes. Janet Abu-Lughod (op. cit., p.322 et suivantes) signale ainsi, par
exemple, que la these de Joseph Needham, si elle a eu le grand mérite de faire reconnaitre
I'importance de la science chinoise, a, comme d'autres spécialistes le suggérent, admis
beaucoup plus difficilement l'existence d'une « véritable » révolution scientifique en Chine
ala période Song (960-1234 au Nord, jusqu'a 1276 au Sud du pays). Mais méme en recon-
naissant l'exactitude de cette remarque, le différentiel d'essor scientifique et technique a
partir du XVII®™ siecle n'en reste pas moins vrai.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

112 Une autreintroduction aux sciences sociales

203 qui repose sur l'expérimentation et sur la capacité a

indéniable supériorité
« forcer la nature », 1 o1 la pensée chinoise valorise davantage la capacité a
« épouser la nature » ou le cours des choses, ou encore le grand proces du
monde, en un mot, la Voie. Que le sentiment de supériorité s'exprime sur cette
base parmi des membres du clergé en dit long sur la force et le poids de la
Raison instrumentale dans l'auto-construction de I'Occident moderne.

Remarquons-le, il est & nouveau question de la Chine. Impossible de le
négliger. Dans la construction comparative de l'exceptionnalité occidentale,
un rdle majeur revient a la Chine. On a souvent tenté en effet d'expliquer dans
les sciences sociales occidentales les raisons des difficultés chinoises quant au
développement de la technique, de la science, du capitalisme, de l'individua-
lisme. Les hypotheses ont été diverses — et nombre d'entre elles fortement
mises & mal & mesure que 1'on découvrait I'essor économique et industriel de
la Chine au moins jusqu'a la fin du XVIII*™ siécle, puis qu'on prenait acte de
l'affirmation progressive d'une possible hégémonie chinoise au XXI*™ siécle.
Cela mérite non seulement une nouvelle halte, mais aussi, a l'instar de Joseph
Needham, d'aller au-dela de la stricte question de la science en Chine.

Entre autres facteurs susceptibles de rendre compte de la stagnation de la
Chine, Fernand Braudel par exemple souligne le trop grand nombre
d'hommes (déja 100 millions au XIII*™ siécle), réalité qui selon lui « a proba-
blement empéché des progrés techniques possibles. Lhomme pullule, rend
inutile 'emploi des machines, comme l'esclave autrefois dans le monde de la
Grece et de la Rome antiques » 2**. Au-deld méme de l'opposition entre la
science organique chinoise et la science mécaniste occidentale, ce facteur ex-
pliquerait pour Fernand Braudel le non-essor industriel de la Chine. Il n'a été
ni le premier ni le dernier a souligner que la démographie est un facteur mor-
phologique essentiel de la société chinoise. Bien des décennies apres, Giovanni
Arrigui a mis en évidence l'existence d'une tradition industrieuse chinoise
vorace en main d'ceuvre qui, grice au trés grand nombre d'individus
disponibles, aurait poussé la société chinoise vers un mode d'industrialisation

203. Jullien F. & Marchaisse Th., op. cit., p. 223.
204. Braudel F., Grammaire des civilisations, op. cit., p. 284.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 113

opposé a la logique des gains de productivité qui simpose en Occident avec la
Révolution industrielle 2%°.

Mentionnons aussi — impossible de 1'éluder dans le cadre de ces discus-
sions — la thése plus ancienne d'Etienne Balazs qui a fait loi pendant des
décennies. Souvent critiquée, elle est encore plus ou moins souterrainement
mobilisée : I'existence millénaire d'une bureaucratie céleste serait a la base du
non-essor économique et technique de la Chine. « C'est 'Etat qui tue l'inven-
tion technique en Chine » 2%. Soulignons-le, les analyses sociologiques épou-
sent — et rationalisent — les transformations du monde. La bureaucratie céleste
aurait par exemple engendré un fort développement pendant des siécles et
27 avant de devenir un obstacle,
mettant en évidence alors l'évolution diamétralement différente de la société

occidentale moderne dans la période 1500-1914 2, Puis, dés la fin des années

méme alimenté un sentiment de supériorité

1980, la version contemporaine de la bureaucratie céleste - le Parti commu-
niste — est considérée de nouveau, comme un facteur majeur de la réussite
économique du pays, au point de susciter des doutes chez les démocraties
occidentales pluralistes libérales quant a l'efficacité de leurs institutions au vu
de la réussite du systéme politique chinois.

En fait, et sans surprise, différents processus ont été avancés pour expli-
quer la progressive stagnation chinoise et ce que l'historien John Fairbank
appelle une « croissance sans développement » : I'essor démographique, la
baisse des rendements agricoles, l'assujettissement des femmes, la maniere
dont le marché intérieur et le commerce furent organisés, la symbiose entre
marchands et fonctionnaires, ou encore les limites effectives de la loi **°.

On l'aura compris : pendant longtemps, s'intéresser a la Chine n'a été
qu'un détour mille et une fois emprunté pour revenir a la question de l'excep-
tionnel développement occidental moderne. Or en s'encastrant dans l'histoire
sociale, cette exceptionnalité se leste dune contingence qui contredit le
discours des nécessités propres au récit hégémonique occidental moderne. La
encore des bémols et des nuances s'imposent.

205. Arrigui G., Adam Smith a Pékin, Paris, Editions Max Milo, 2009 [2007].
206. Balazs E., op. cit., p. 23.

207. Ibid., p. 17.

208. Ibid., p. 41.

209. Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit., pp. 249-276.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

114 Une autreintroduction aux sciences sociales

L'individualisme est-il une invention occidentale
moderne ?

L'exceptionnalité de I'Occident moderne a trouvé son principal terrain idéo-
logique du coté del'individualisme, en fait autour d'un ensemble d'institutions
plus ou moins reliées qui sont congues comme son cadre indispensable : pro-
priété privée, Etat de droit, droits humains, culture du modernisme. Face au
modele de 'Individu moderne, il existe pléthore de figures, toutes réductibles
a terme aux « individus » des sociétés communautaires. Celle de 1'Individu a
été le complément idéologique indispensable de la thése de l'exceptionnalité
de1'Occident.

L'Etat et l'individualisme en Europe avant 'Occident moderne

L'Etat moderne occidental a-t-il vraiment été le seul grand instituant catégo-
riel de l'individu ? Pour tenter de répondre a cette question, revenons sur les
débats entre spécialistes autour de l'individu dans les institutions du Moyen
Age.

Une large et vaste tradition intellectuelle y souligne avec force le role
décisif des institutions étatiques dans l'avénement de lindividu. Alan
Macfarlane propose ainsi de trouver les racines de I'individualisme anglais
autour de la Grande Charte de 1215, par la liberté civile et politique (autant
dire des facultés instituées) qu'elle accorde a quelques individus au moins - les
nobles 2. La participation de 1'Etat via le droit a l'institution catégorielle de
l'individu aurait donc précédé les temps modernes & proprement parler. En
fait, selon certains spécialistes, au Moyen Age déja en Europe, l'individuali-
sation par |'Etat aurait été fort active, par exemple dans le traitement des sujets
en justiciables ou contribuables — en tant que citoyens particuliers donc.
Certes, la formation de l'individualité ne fut pas 'objectif explicite de ces
politiques mais le role individualisant de I'Etat au moyen de la punition ou de
la contribution a été effectif. On note que le procédé de punition en a été un
puissant facteur car « l'individualisation de la preuve conduit a l'individuali-
sation du chatiment » *'*.

210. Macfarlane A., The Origins of English Individualism, Oxford, Blackwell, 1978.
211 . Dupont-Bouchat M.S., « Culpabilisation et conscience individuelle. L'individu,


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 115

Impossible de minimiser cet aspect, particuliérement bien avancé par
Marc Bloch (dans La Société féodale), qui affirme qu'a ses yeux le contrat est
en matiere politique le plus important héritage de la féodalité pour la société
moderne. L'idée de contrat présuppose 1'existence d'individus capables d'éta-
blir des accords et de s'en tenir a des consentements réciproques, y compris
au coeur d'une société hiérarchique. Janet Coleman est tout aussi affirmative :
« On peut voir dans le contrat féodal lui-méme 'ancétre des droits individuels
qui, ultérieurement, caractériseront les relations entre I'Etat moderne et ses
citoyens. La nature contractuelle du gouvernement féodal apparait, en soi,
comme un rejet de la stricte hiérarchisation impliquée par la théorie théocra-
tique » 212,

Restons au Moyen Age. Dans sa volonté cette fois d'uniformiser les indi-
vidus, I'Etat absolutiste a été avant les temps modernes un moteur de l'indivi-
dualisation. « Les tendances centralisatrices de I'Etat a 'époque de l'absolu-
tisme contribuérent a créer en face du souverain la grande masse des
'sujets' » 2%, Les réformes administratives de I'Etat absolutiste auraient ainsi
favorisé l'uniformité « et par conséquent I'égalité ». D'autres, comme Anthony
Black ou Colin Morris, affirment non seulement que la découverte de l'indi-
vidu se produit deés le XII*™ siécle, mais reconnaissent plus largement -
surtout le premier — que le sens de l'individualité est aussi fort au XII*™ qu'au
XVIII#™e sigcle, ce qui questionne avec force les liens exclusifs entre Etats
modernes et individualisation 2'.

1'Eglise et I'Etat a 'époque moderne (XVI et XVIII) » in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Indi-
vidu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 156.

212. Coleman J., « L'individu dans I'Etat médiéval », loc. cit., p- 13.

213. Stourzh G., « L'Etat moderne : l'égalité des droits, I'égalisation des statuts individuels
et la percée de I'Etat libéral moderne », in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la
théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 362.

214. Black A., « Individus, groupes et Etats. Une approche générale comparée » in Coleman
J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 380. Et
ceci d'autant plus qu'il a existé des formes d'individualisme sans Etats modernes (comme
en Greéce ou @ Rome), mais aussi via le développement d'une sphere privée ou d’une famille
nucléaire byzantine au VII*™ siécle.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

116 Une autreintroduction aux sciences sociales

Certes, tous les bémols que nous venons d'évoquer relevent du Moyen
Age occidental, mais ils nuancent cependant plus ou moins fortement I'excep-
tionnalité du lien entre l'individualisme et I'Etat moderne.

Contre la thése canonique du récit hégémonique occidental moderne sur
l'absence d'individualisme au Moyen Age, Colin Morris, dans une étude con-
troversée (il en a lui-méme reconnu quelques limites), a proposé celle d'une
découverte de 1'Individu entre la seconde moitié du XI*™ siécle et la premiére
moitié du XII*™e siecle 2'°. Elle avait quelques antécédents, entre autres dans
les études sur l'avenement du citoyen ou les développements d'une « indivi-
dualité d'auteur ». Pour Colin Morris, qui évoque explicitement l'existence
d'une renaissance culturelle, aurait existé des cette période une transition au
moins tendancielle du sujet vers le citoyen, mais se seraient surtout produites
alors de nouvelles orientations psychologiques a la suite des grandes transfor-
mations sociales, religieuses et intellectuelles. Résultat: une relation plus
personnelle avec Dieu se consolide, ce qui donne de nouvelles significations a
la confession, a la mystique, aux expérimentations autobiographiques, aux
premiers essais de passage des icdnes aux portraits, & 'humanisation crois-
sante du Christ, a la lyrique amoureuse enfin - si bien analysée par Denis de
Rougemont *'°. En bref, dés cette période il y aurait eu affirmation croissante
de l'individu, liée en partie - mais seulement en partie — a I'essor de certaines
institutions étatiques 2.

Le Moyen Age serait en fait le théatre de l'apparition d'importants « mar-
queurs de l'individuation », comme la signature, le portrait, la stylistique et
l'écriture, l'amour, sans oublier bien str le nom de l'artiste *!%. Ces marqueurs
sont irréductibles a I'Etat lui-méme, mais a sa facon il a contribué activement
a la création de cet ensemble de facteurs d'identification.

Une des principales critiques adressées aux travaux que nous venons
d'évoquer, et qui nous occupera dans les points suivants, est qu'ils s'intéressent
finalement moins aux manifestations de l'individu en tant que tel a I'époque

215. Morris C., The Discovery of the Individual, 1050-1200, London, SPCK, 1972.

216. Rougemont D. de, L'Amour et I'Occident, Paris, Union générale d'édition, 1982 [1938].
217. Libera A. de, op. cit., pp. 310-312.

218. Bedos-Rezak B.M. & logna-Prat D., op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 117

médiévale qu'a la présence de certains éléments ayant pu contribuer a l'avéne-

ment de l'individu moderne

®. Lhomme médiéval n'est pas étudié en
lui-méme mais en référence a une figure historique future. Malgré les
quelques marqueurs d'individuation a I'ceuvre, la conception de l'individu
serait au fond encore affectée d'une représentation par trop générique,
commune a tous les hommes et organisée plus autour de modeéles moraux a
atteindre (comme dans les hagiographies) que véritablement sur la narration
d'individualités . Les prototypes priment et les représentations sont rare-
ment descriptives ou physiques *'. Quant a l'introspection & proprement
parler, elle atteint sa principale expression au V™ siécle apres J.-C. avec les
Confessions d'Augustin, et non vers la fin du Moyen Age.

On le comprend, les débats sont vifs entre historiens. Mais sans qu'un
consensus ne s'impose, il semble difficile de ne pas voir que s'agissant de l'indi-
vidu, nous sommes davantage en présence d'une histoire a éclipses et renais-
sances partielles que face a un processus de création ex nihilo a la naissance
des temps modernes *2. La nuance est importante méme si elle est loin d'étre
généralement admise.

L'individualisme et la propriété privée

Selon la version canonique du récit hégémonique occidental moderne, il exis-
terait un lien étroit — voire nécessaire — entre individualisme moderne occi-
dental et généralisation des droits a la propriété privé.

219. Gourevitch A.J., La Naissance de l'individu dans I'Europe médiévale, Paris, Editions du
Seuil, 1997, p. 20.

220. Certeau M. de, L'Ecriture de I'histoire, Paris, Editions Gallimard, 1975 ; Dosse F., Le
Pari biographique, Paris, Editions La Découverte, 2005 ; Gourevitch A.J., op. cit., p. 17 et
p. 245.

221. Fossier R., Ces Gens du Moyen Age, Paris, Librairie Arthéme Fayard/Pluriel, 2010
[2007], p. 20.

222.Le Goff J.: « 1l a existé, sans doute depuis les débuts de l'histoire, autour de notions
différentes de I'individu, des poussées plus ou moins longues, plus ou moins fortes, plus ou
moins durables d'individualisme suivis d'étiages ou méme de reflux. S'il est une histoire
discontinue et multiforme, c'est bien celle de la place de la notion de l'individu ». Cf. Le
Goff]., Saint Louis, Paris, Editions Gallimard, 1996, p- 500.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

118 Une autreintroduction aux sciences sociales

Le point est important car la propriété privée est un pilier du grand récit
de l'individualisme occidental moderne. Pour s'affirmer, par l'asymétrie iné-
vitable des rapports de force a I'ceuvre dans une société entre classes sociales
et vis-a-vis de I'Etat, l'individu aurait eu besoin de la propriété privée et des
ressources qu'elle transmet. Ce qui suppose en retour l'existence sinon d'un
droit en bonne et due forme, celle de manieres légitimes de revendiquer une
certaine mainmise sur les ressources. Or cela a bel et bien été le cas avant l'ave-
nement de 1'Occident moderne & proprement parler. Les historiens ont
montré par exemple, qu'en pleine période féodale, les acteurs pouvaient atta-
quer individuellement les droits féodaux s'ils pensaient que le seigneur n'avait
pas la légitimité suffisante pour les revendiquer ***. Bien entendu, l'auteur
méme de cette analyse le signale, il ne s'agit pas encore de droits individuels
mais le fait n'en affirme pas moins une individualisation active du droit. Ces
pratiques participent a justifier la vision de Guillaume d'Occam et sa concep-
tion de l'individu porteur de droits qui ne pourraient pas lui étre enlevés 2.

Toujours avant la modernité occidentale a proprement parler, la pro-
priété privée a également été mobilisée afin par exemple de rendre compte
d'un individualisme actif chez les Germains, ol en pleine phase médiévale il
était fréquent d'exprimer, et surtout d'affirmer un Je. Pour expliquer ce trait,
Aaron Gourevitch, en s'appuyant sur I'étude d'Alfons Dopsch, met en avant
l'existence d'une forme de propriété — chez les agriculteurs sédentaires — ou la
forme prédominante était celle de fermes individuelles ot chaque propriétaire
gérait sa propre exploitation ?*. Relation qui a également été observée dans le
monde arabe, ot « l'appropriation individuelle de la terre, et cela méme si le
partage des terres n'était pas juridiquement validé & chaque génération, la ges-
tion de la terre au profit de la famille (quasi-nucléaire) permettait une certaine
autonomie des familles et des groupes, des positions identitaires par rapport

226

a la communauté » 2%, Et on trouvera des réflexions semblables a propos du

223. Schmale W., « Libertas inaestimabilis res est. Quelques 'surprenants' laboratoires des
Droits de 'Homme en France et en Allemagne » in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Tndividu
dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 217.

224. Coleman J., « L'individu dans I'Etat médiéval », loc. cit., p. 32.

225. Gourevitch A J., op. cit., p. 27.

226.Ben Salem L., « Pouvoir du groupe/marge de liberté de l'individu ? Eléments de
réflexion sur les communautés rurales du Maghreb » in Cherif M.-H. & Hénia A.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 119

caractére individualiste du samurai médiéval, trait rendu possible par deux
possessions socio-économiques : la terre et la force des armes 2.

Ajoutons, a propos de l'histoire occidentale elle-méme, qu'il y a lieu de
questionner l'importance de la propriété comme substrat indispensable de
l'individuation et de l'indépendance personnelle. Aprés tout, a la suite des
grands changements qui se produisent aux Etats-Unis entre 1890 et 1920 avec
la croissance des villes et de la production industrielle, il devient évident que
le fermier indépendant, au-dela de son poids et de son role dans l'imaginaire
américain, n'est plus le grand protagoniste du monde du travail. Sur ce point,
comment ne pas attirer l'attention sur le vif contraste existant aux Etats-Unis
entre 1'idéologie et le mythe du travailleur indépendant - le self-made man -
et la réalité d'une société qui posséde une majorité de travailleurs salariés, tout
comme la totalité des pays développés aujourd'hui. Il s'agit la d'une des diffi-
cultés de la société américaine a s'accepter en société post-jeffersonienne qui,
sous le primat du travail salarié, ne peut plus se penser comme une démocratie
agraire 2. En 1800 aux Etats-Unis seuls 20% d'individus sont des travailleurs
salariés ; le chiffre atteint presque 90% au cours du XX*™ siecle. Cette réalité
contraint & complexifier les liens entre propriété et individuation. Apres tout,
s'ils ont été établis comme nécessaires entre une certaine forme d'agriculture
familiale, la petite propriété, et les vertus républicaines, la mise en question de
cette équation dés le XIX*™ siécle avec I'expansion du salariat et des grandes
organisations productives, aurait di entrainer la fin de lindividualisme.
Conclusion d'ailleurs a laquelle certains néolibéraux-libertariens n'hésitent
pas a venir. Cependant, une affirmation de ce type est clairement excessive.

(s/sladir. de), Individu et pouvoir dans les pays islamo-méditerranéens, Paris, Maisonneuve
& Larose, 2009, p. 41. Notons que s'agissant de 'Empire Ottoman, Bernard Lewis souligne
- en affinité avec la thése de la spécificité occidentale moderne -, et malgré 'existence de
quelques protections, la faiblesse des droits de la propriété privée. Cf. Lewis B., Histoire du
Moyen-Orient, Paris, Editions Albin Michel, 1997 [1995], pp. 223-226

227. Ikegami E., La domesticacion del samurdi, Barcelona, Anthropos. 2012 [1995], p. 166.
Notons néanmoins qu'au Japon, en ce qui concerne 1'accumulation économique propre-
ment dite, sa conceptualisation en tant que vertu ne démarre que bien plus tard, a 'époque
Meiji mais, et c'est important de le remarquer, a l'instigation du gouvernement japonais.
Cf. Pons Ph., D'Edo a Tokyo, Paris, Editions Gallimard, 1988, p- 85.

228. Mennell S., The American Civilizing Process, Cambridge, Polity Press, 2007, p. 33.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

120 Une autreintroduction aux sciences sociales

En réalité, comme David Riesman l'a montré, la généralisation du salariat,
en transformant les bases structurelles de l'individuation aux Etats-Unis a
modifié le profil des individualités, entrainant le passage des individus intro-
déterminés (capables de diriger leurs actions de maniére autonome grace en
partie a lindépendance garantie par la propriété privée) a des individus
hétéro-déterminés (qui, travaillant dans des grandes organisations et en situa-
tion de dépendance salariale, seraient beaucoup plus sensibles a 'opinion des
autres) *°. Des décennies plus tard, Robert Castel a souligné l'instauration
d'un processus analogue a la propriété privée via les droits sociaux donnant
forme 4 un mode d'individuation spécifique a la société salariale *°.

Retenons l'essentiel pour notre argumentation : dés l'apparition et l'ex-
pansion de I'Etat social, le lien entre l'individuation et la propriété, élément
majeur du capitalisme du XX*™ siécle, connait d'autres détours, y compris
dans 1'Occident moderne. Parallélement, avant son avénement, la propriété
privée (ou familiale restreinte) a été ailleurs une réalité historique.

De fait, le role spécifique de la propriété dans le processus d'individuation
nous rameéne a la question de I'héritage et des stratégies familiales. Jean-Pierre
Vernant par exemple met en relation I'émergence de l'individu avec l'appari-
tion du testament au III*™ siécle avant J. C., date a laquelle un individu
pouvait déja organiser la disposition de ses biens aprés sa mort 23, A ces an-
técédents dans le temps, il faudrait ajouter les conséquences que l'extension
de la propriété privée a entrainées — méme en partie — pour l'affirmation de
l'individualité ailleurs que dans les sociétés occidentales a la suite de l'expan-
sion d'une logique des droits juridiques des personnes. En étudiant par
exemple, en Tunisie, la relation entre le groupe et l'individu & partir des
pratiques fiscales entre le XVII*™ et le XIX*m¢, Abdelhamid Hénia montre
comment le passage d'impots forfaitaires imposés a toute une communauté a
des pratiques fiscales plus individualisées fut un facteur important de mise en
question de la communauté, et a l'origine d'une meilleure connaissance des

229. Riesman D. et al., La Foule solitaire, Paris, Editions Arthaud, 1964 [1950].

230. Castel R., Les Métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Paris,
Librairie Arthéme Fayard, 1995.

231. Vernant J.-P., « L'individu dans la Cité » in collectif, Sur l'individu, Paris, Editions du
Seuil, 1987, pp. 20-37.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 121

sujets par le pouvoir central 2. A travers cette dynamique politique, I'indi-
vidu (et non plus seulement la communauté ou la famille, étendue ou nu-
cléaire) devient «la seule unité humaine officiellement reconnue sur le plan
fiscal et administratif ». Avant de préciser : « C'est avec l'apparition de 1'Etat
territorial qui s'affirme aux dépens de la vie communautaire, et non en com-
posant avec elle, que le processus d'individuation commence réellement a
émerger » #*. Malgré l'influence progressive de la modernité occidentale, le
déploiement de la propriété privée, en tant que source de l'individualisation,
s'est appuyé sur des éléments déja présents dans les sociétés tribales du
XVIII*me siecle en Tunisie.

La propriété privée reste une importante source de l'individualisme
moderne occidental, mais elle est trés loin d'en étre une spécificité, y compris
dans les formes habituellement évoquées pour expliquer 'exceptionnalité de
'Occident moderne. A la lumiére de sa présence historique, avérée ailleurs et
auparavant, mais aussi au vu de la diminution relative de son importance éco-
nomique dans I'Occident moderne (au moins pendant la phase de forte
expansion de la société salariale), il semble difficile de continuer a penser les
liens entre propriété privée et individualisation comme une nécessité et une
exceptionnalité historique qui lui seraient spécifiques.

Individualisme et nationalismes non occidentaux

Au cceur de l'expérience occidentale moderne, il y a toujours eu tension entre
d'un coté, l'individualisme - les droits humains et le fondement libéral du
pacte étatique au nom de la préservation de la vie — et de l'autre c6té, le natio-
nalisme - les obligations imprescriptibles du citoyen et le devoir de mourir
pour la patrie. Cette tension entre individualisme et nationalisme, a laquelle
I'Occident moderne a donné une réponse spécifique, a connu au Japon une
toute autre voie d'articulation. Pour 1'évoquer, nous utiliserons l'analyse
qu'Eiko ITkegami a consacrée a la domestication des samurais. L'étude est
d'autant plus intéressante que, sans établir une comparaison en bonne et due

232. Hénia A., « L'individu entre la logique étatique et la logique communautaire : cas de
la Tunisie 4 'époque moderne (17 et 19 siécles) » in Cherif M.H. & Hénia A. (s/s la dir. de),
Individu et pouvoir dans les pays arabo-méditerranéens, op. cit., p. 73.

233. Ibid., p. 74.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

122 Une autreintroduction aux sciences sociales

forme avec la thése de Norbert Elias présentée dans le chapitre précédent, elle
permet cependant de souligner bien des différences ***.

Eiko Ikegami inaugure son analyse en soulignant la faiblesse infrastruc-
turelle de I'Etat au Japon en termes de controle social (police et systéme édu-
catif). Une telle situation permettra aux samurais de construire « un Etat

comme crime organisé » **°

- l'individu le plus fort, nommé Shogun, était un
gouvernant de facto qui controdlait tous les autres. Or, et ce point est décisif, ce
modeéle n'a pas vraiment engendré - comme en Amérique latine ou en
Afrique subsaharienne - une société de caudillos ou de chefs autour d'un usage
purement arbitraire du pouvoir. Au contraire, malgré les évidentes dérives
potentielles auxquelles cette structure de pouvoir risquait de donner forme,
I'honneur s'est treés tot imposé comme facteur primordial de l'individualité et
de l'autodétermination des samurais, mais aussi de leur progressive incorpo-
ration a l'appareil d'Etat.

A premiére vue, la pacification de l'¢re Tokugawa (1603-1867) pourrait
apparaitre comme un exemple classique de la formation de 1'Etat par le mo-
nopole légitime de la violence **. Cependant a la différence du contexte euro-
péen, et l'auteure ne le souligne peut-étre pas assez, I'Etat Tokugawa a articulé
la centralisation avec la pacification mais a également su — ou di - préserver
la semi-autonomie des divers groupes sociaux *’. S'ajoute le fait que le « féo-
dalisme » japonais ne s'est pas accompagné de la centralisation d'un pouvoir
religieux: le bouddhisme ne s'est jamais développé comme centre

234. Soulignons aussi que s'agissant de la Chine, on a méme signalé l'existence, avant
I'Occident, d'une trés importante tradition de polissage des moeurs et de surveillance inter-
personnelle des I'époque Song (960-1279) au point que les Chinois, étant alors devenus si
civilisés, n’auraient pas pu (ou su) se défendre militairement des envahisseurs mongols. Cf.
Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit., pp. 166-174. Sur la civilisation de la « Renaissance »
chinoise » sous les Song, cf. Gernet J., op. cit., Tome 2, chapitre 2.

235. Tkegami E., op. cit., p. 54.

236. Ibid., p. 198. Notons que l'essentiel des transformations évoquées par Eiko Ikegami
ont lieu a la période Tokugawa, avant donc la période de forte influence de I'Occident dans
la modernisation japonaise ; c'est sur ces bases que, dans 1'ére Meiji, se serait produit un
processus de « samuraisation » de la société — I'expansion envers d'autres couches sociales
de valeurs jusqu’alors confinées dans I'élite guerriére et bureaucratique. Cf. Pons Ph., op.
cit., p. 48.

237. Ikegami E., op. cit., p. 240.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 123

institutionnel d'autorité; il n'y a pas eu d'articulation entre le séculaire et le
religieux comme au cours du Moyen Age européen. Cet arriére-plan permet
de comprendre la spécificité d'un ensemble d'évolutions. D'abord, les aspi-
rations spirituelles des samurais et leur culture violente de I'honneur se sont
autonomisées par rapport a des formes religieuses institutionnelles *** ;
ensuite, s'est affirmée la séparation de la sphére privée et publique ; enfin et
surtout, l'autorité publique et la pyramide de 1'Etat se sont imposées aux
daimyo régionaux. La loi et 'ordre ont primé sur les valeurs des samurais et
les « démonstrations individuelles et indisciplinées d'orgueil guerrier des
samurais » furent progressivement bannies par la nouvelle rationalité . Si
l'importance de I'honneur privé n'a pas immédiatement disparu, il ne devait
plus s'imposer devant la loi publique. Une toute nouvelle exigence de dévotion
au bien-étre public s'est alors imposée.

Cette interprétation reprend beaucoup des items par lesquels la socio-
logie a rendu compte de la formation de I'Etat en Occident moderne, mais elle
n'en propose pas moins, plus ou moins en dialogue avec ce cadre, une version
différente de l'articulation entre individualisme et nationalisme dont la clé de
volite se trouve dans la maniére, si particuliére, dont 'honneur samurai sera
canalisé au service de I'Etat, et domestiqué par des codes bureaucratiques
et une interprétation moraliste de son sens *°. Dans la transformation de
I'honneur samurai en honneur étatique, la reconnaissance du mérite et les
récompenses ont tenu une fonction décisive ; 'honneur s'est infiltré dans les
hiérarchies bureaucratiques entre couches supérieures et inférieures. Le
processus ne fut pas indolore : entre les réminiscences de 1'ancien ego indivi-
dualiste et la nouvelle modalité d'obéissance a un seigneur, aux prises avec de

trés fortes tensions internes, bien des samurais se sont sacrifiés 24!

238. Ibid., p. 246.
239. Ibid., p. 313.
240. Ibid., p. 318.
241. Ibid., pp. 379-383. L'auteure (ibid., p. 366) analyse le livre Hagakure, et le culte de
la mort du samurai, comme produit de la fusion du code de I'honneur et de l'estime
personnelle ou la principale difficulté vient du fait que, vivant en paix, il était nécessaire de
pouvoir continuer a affronter imaginairement la mort. Cf. aussi les remarques critiques
que, en 1897, Yukichi Fukuzawa dirige envers les pratiques de vengeance interpersonnelle
ou les « morts inutiles ». Cf. Fukuzawa Y., Plaidoyer pour la modernité, Paris, CNRS


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

124 Une autreintroduction aux sciences sociales

Reste l'essentiel pour notre propos actuel : a partir d'une matrice et d'un
chemin différent de ceux de I'Occident moderne, existe aussi via 'honneur au
Japon une production articulée entre Etat, nationalisme et individualisme.
Tout en ayant exercé une influence tardive et indirecte sur ce phénomeéne,
l'exceptionnalité occidentale voit son statut d'exclusivité historique s'amenui-
ser a la seule lumiere de cette illustration.

Variantes de l'individualisme

Les trois points que nous venons d'aborder, tout en étant centrés autour de la
question de l'individualisme, entretiennent des liens plus ou moins directs
avec ceux que nous avons développés dans le chapitre précédent - socio-
genese étatique des individus, propriété privée, individualisme et nationa-
lisme. On pourrait arréter ici l'analyse, mais l'examen d'un quatriéme point
s'impose et d'ailleurs il surplombe les études que nous venons de présenter :
c'est en effet en référence a la figure particuliere de l'individu (moderne occi-
dental) et 4 un processus historique spécifique d'individuation (celui de 1'indi-
vidualisme institutionnel) que les comparaisons s'effectuent d'une maniére ou
d'une autre.

A partir du récit hégémonique occidental moderne, on a nié pendant
longtemps tout autre chemin possible pour l'individualisme. Néanmoins, au
fur et a mesure que les études s'accumulent et que bien des débats s'engagent,
cette perspective devient de plus en plus difficile a soutenir 2. Certes, l'indi-
vidualisation occidentale moderne a d'indéniables spécificités : elle concerne
tous les individus d'une société (chacun est contraint de devenir un individu) ;
elle est explicitement appuyée sur un programme institutionnel au sens fort
du terme et sur un ensemble d'interpellations ; elle promeut la représentation
d'un individu capable d'exister indépendamment des liens sociaux .

Editions, 2008 [1898], pp. 87-96. Le processus d'impossibilité a étre sujet des samurais
présente quelques analogies avec l'interprétation des martyrs de la Révolution iranienne
proposée par Khosrokhavar F., L'Tslamisme et la mort, Paris, Editions L'Harmattan, 1995.
242. Martuccelli D., ;Existen individuos en el Sur?, Santiago, LOM Ediciones, 2010 et
« Variantes del individualismo » in Estudios sociolégicos, vol. XXXVII, n° 109, enero-
marzo 2019, pp. 7-38 ; Lozerand E. (s/s la dir. de), Dréles d'individus, op. cit.

243. Cependant, notons que la premiére formulation d'une figure de l'individualité disso-
ciée de tout collectif - et que la fiction de Robinson Crusoé rendra célebre en Occident au


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 125

Mais qu'en est-il alors des « individus » qui ont vécu avant la modernité
occidentale et ailleurs ? A partir d'une figure particuliére a la société occiden-
tale moderne, on a mésestimé tous les individus d'autres époques ou civilisa-
tions **dont les spécificités, les insuffisances en fait, furent percues et éva-
luées a partir d'une représentation du sujet propre a I'Occident moderne. Peu
d'auteurs ont mieux exprimé cette perspective peut-étre que Louis Dumont et
la grande division qu'il a proposé entre sociétés holistes et individualistes.
Pour lui, dans I'holisme «la plupart des sociétés valorisent en premier lieu
l'ordre, donc la conformité de chaque élément a son rdle dans I'ensemble, en
un mot la société comme un tout » ; tandis que les sociétés occidentales
modernes, et seulement elles, « valorisent en premier lieu I'étre humain indi-
viduel ; a nos yeux chaque homme est une incarnation de l'humanité toute
entiére, et comme tel il est égal a tout homme, libre. C'est ce que j'appelle in-
dividualisme ». La conclusion tombe comme une évidence : le type holiste de
société a prédominé partout «a la seule exception de notre civilisation
moderne et de son type individualiste de société » .

La force de cette opération idéologique étonne autant par sa simplicité
que par sa durabilité. Elle repose sur un monopole d'énonciation bien visible
dans les deux acceptions de la notion d'individu différenciées par Louis
Dumont. D'un c6té, le mot « individu » renvoie a un agent empirique présent
dans toute collectivité. De l'autre, il désigne un étre moral doté de certaines
caractéristiques. Si toutes les sociétés connaissent des individus (agents empi-
riques), elles ne connaissent pas toutes des individus en tant qu'étre moraux
- ceux-ci étant jugés, comme le fait Louis Dumont lui-méme, dans le cadre
d'une représentation particuliére propre a l'individualisme occidental
moderne.

Or, a la lumiere de deux sens de la notion d'individu, il est - au moins
implicitement — évident que toute société est traversée par des processus

XVIIT*me sigcle -, a été énoncée par le philosophe musulman Ibn Tufayl dans Vivant, fils
de Vigilant déja au XII*™ siécle. Cf. Libera A. de, op. cit., pp. 155-161.

244. En faisant des impasses a l'aide de refoulements réussis, par exemple sur de fortes et
anciennes traditions spirituelles individualistes comme celles des Taoistes qui, tout en étant
bien connues, n'ont jamais vraiment servi a engager dans le mainstream sociologique une
réflexion critique élargie autour de l'individualisme.

245. Dumont L., Homo Aequalis, op. cit., p. 12.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

126 Une autreintroduction aux sciences sociales

d'individuation, c'est-a-dire qu'elle produit des individus en tant qu'agents
empiriques, méme si elle n'a pas forcément élaboré des représentations cultu-
relles de l'individu identiques a celles de 1'Occident moderne. En monopo-
lisant et annexant l'individualisme a une représentation particuliére de l'indi-
vidu, le récit hégémonique occidental moderne, a tout au plus reconnu

certains antécédents historiques ¢

quand il n'a pas simplement dénié toute
réalité a I'idée possible d'autres individualismes.

Bien entendu, si on définit l'individualisme a partir des représentations
qui font de I'individu le centre ontologique, méthodologique ou axiologique

247 autant dire sil'on restreint le terme unique-

de l'analyse ou de la vie sociale
ment aux conceptions et aux institutions qui promeuvent, défendent ou valo-
risent la dignité, les droits et les intéréts des individus par rapport aux groupes
— cette définition exclut l'usage du terme «individualisme » pour d'autres
sociétés ou périodes.

Cependant, puisque les partisans eux-mémes de la vision hégémonique
reconnaissent 'existence universelle d'individus « empiriques », n'est-il pas
possible et de fait beaucoup plus logique de penser que ces individus « empi-
riques » ont donné forme a des représentations particulieres de leur indivi-
dualité, différentes de celles de l'individualisme institutionnel occidental
moderne, mais qui n'en ont pas moins jeté les bases d'autres conceptions de
l'individualisme au moins de maniére implicite ? La réponse est affirmative.

On présentera certaines variantes de ces « autres » individualismes dans
le chapitre 5 (l'individualisme onto-relationnel, communautaire ou agen-
tique), mais a ce stade de l'argumentation, ces remarques constituent une
critique particuliére de l'individualisme occidental moderne, pas nécessai-
rement lorsqu'il caractérise les ressorts d'une voie a forte dimension institu-
tionnelle dans la formation des individus, mais lorsqu'il dénie toute réalité a
des manifestations différentes de l'individualité. Critique d'autant plus séveére
que deés que le regard se décentre avant la modernité occidentale ou au-dela,
c'est cette variante de l'individualisme, indépendant des institutions étatiques
ou des ressources qu'elles procurent voire qu'elles instaurent — comme la
propriété privée — qui est largement majoritaire.

246. Dumont L., Essais sur l'individualisme, Paris, Editions du Seuil, 1983.
247. Lukes S., Individualism, Oxford, Basil Blackwell, 1973.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 127

Le but de ce chapitre a moins été de critiquer ou de refuser toute plausibilité
a certaines interprétations de 'exceptionnalité occidentale moderne que d'at-
tirer l'attention sur la complexité de ses processus et la diversité des situations
qu'elle recouvre, ainsi que sur la nécessité d'y introduire d'indispensables
bémols et nuances. Bien entendu, ces nuances ne questionnent ni I'effet
synergique entre elles, ni, surtout, la réalité factuelle du différentiel de
puissance occidentale moderne. Mais elles incitent a adopter une posture qui
refuse d'extraire des considérations causales nécessaires et suffisantes a partir
d'évolutions historiques contingentes.

Un certain discours critique de la modernité occidentale souvent mélé a
des considérations politiques plus ou moins ouvertement anti-occidentales
transforme bien des points soulevés dans ce chapitre en une série d'antago-
nismes idéologiques. Il est méme parfois question de refuser tout crédit a des
affirmations historiques longtemps dominantes. La critique des représen-
tations historiques du passé imposées par 'Occident moderne (d'autant plus
qu'elles se révelent associées au racisme) semble définir le sens et I'horizon
d'une nécessaire réécriture de I'histoire actuellement en cours.

Ce n'est pas dans cette perspective qu'il faut lire les critiques, les nuances
et les réserves introduites dans ce chapitre, déclinées sur des tonalités diverses
selon qu'il a été question d'analyser le bien-fondé de la thése de I'exceptionna-
lité occidentale a partir du protestantisme ou bien du capitalisme, du systéme-
monde ou de la science et la technique, ou encore de l'individualisme. Pour
mener cette révision, nous nous sommes appuyés en effet sur les conclusions
de nombre d'études critiques, et ce travail partage avec elles la conviction d'un
nécessaire et profond effort de réécriture des cadres d'analyses. Mais il est
indispensable de préserver la séparation entre considérations géopolitiques et
questions épistémologiques. Bien entendu, et cet ouvrage en témoigne, les
débats des sciences sociales doivent plus aux enjeux politiques d'une époque
qu'on ne le reconnait d'ordinaire. Admettre - et affronter — cette réalité est
une chose ; abolir les frontiéres est une toute autre démarche.

On aura beau relativiser la supériorité de 'Occident, la contextualiser et
mieux la cerner a I'aune d'une véritable histoire globale (capable de montrer


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

128 Une autreintroduction aux sciences sociales

les angles morts de son expansion) *%, exposer le caractére interdépendant des
parties du monde afin de réencastrer le développement endogéne de la mo-

29 un fait histo-

dernisation occidentale, évoquer une histoire a part égales
rique reste incontournable : une vaste partie du monde était occupée au début
du XXime gigcle par des pouvoirs impériaux et des colonies souvent tenus sous
l'égide occidentale. C'est ce fait qui a marqué en amont et en aval la narration
hégémonique moderne occidentale. Mais c'est de cette réalité que le monde

prend ses distances depuis quelques décennies.

248. Signalons par exemple 1'étude d’histoire globale de Denys Lombard qui limite aux
marges l'importance de I'Occident pour le développement du carrefour javanais, donnant
ainsi un exemple concret d'un « autre » récit possible de I'histoire et de sa justesse. Cf.
Lombard D., Le Carrefour javanais, 3 tomes, Paris, Editions de 'EHESS, 1990.

249.En évoquant par exemple une histoire a part égales lors de la rencontre entre
Hollandais et Javanais, Romain Bertrand (op. cit., p. 165) constate qu'a l'importance accor-
dée a cet « événement » par les Hollandais s'opposent « les quelques lignes » consacrés par
les scribes bantenois. « Ce qui « fit événement » pour les hommes de la Premiére Naviga-
tion - leur arrivée a Java — ne suscita pas le moindre mouvement narratif chez les poétes
de cour et les chroniqueurs de Banten ou de Mataram » (ibid., p. 527).


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Chapitre 3
Nouvelles narrations et géographies de
la modernité

A UNE INTERPRETATION DE lhistoire par civilisations homogenes,
s'excluant réciproquement et empéchant toute étude comparative sinon sous
forme d'un inventaire d'incommensurabilités, est venu se superposer le récit
d'une modernité occidentale exceptionnelle. Nous assistons désormais —
résistances et retours en arriére compris — a la fin de cette narration.

Conséquence majeure, le monde devient le théatre ouvert d'un conflit
d'interprétations historiques d'une grande virulence - du choc des civilisa-
tions au djihad islamiste — avec confrontation de lectures parfois dangereuse-
ment dichotomiques. Peuvent s'y s'affirmer des représentations alternatives,
comme la vision des intellectuels chinois selon laquelle nous serions en train
de vivre la fin de la parentheése (1750-2050) de la modernité occidentale, bréve
période ou elle aurait vassalisé le monde grace au démarrage rapide de la
révolution industrielle. D'autres fois encore, c'est la réalité de I'Occident en
tant que bloc qui est remise en question, afin de souligner rétrospectivement
les divisions internes qui ont toujours jalonné son histoire. Ces interprétations
sont soumises a la pluralité des regards et, ironie, dans cette nouvelle aréne le
récit occidental moderne européen, longtemps hégémonique, apparait mal en
point face & d'autres récits géopolitiques. A la vision longtemps dominante au
XXieme gigcle: une modernité, deux voies de modernisation - marché
ou Etat -, trois mondes — capitaliste, socialiste et Tiers monde — succéde
désormais une aréne conflictuelle oli se juxtaposent les récits sans que ne
s'impose pleinement une autre vision hégémonique.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

130 Une autreintroduction aux sciences sociales

Une s'impose malgré tout : celle de I'entrée dans un monde ot se jouent
de nouvelles et trés fortes interdépendances. Dans une histoire longue, décen-
trée de toute référence a I'Occident, il serait possible de proposer une réécri-
ture de l'histoire « universelle » en partant des transformations des grands
empires d'Asie : ottoman, mongol, chinois, perse, indien.

Il n'empéche. Progressivement, les sciences sociales ont abordé une
époque qui ouvre de touts nouveaux horizons a la comparaison entre sociétés
et périodes. Le contraste est désormais saisissant entre les analyses effectuées
par les sociologues occidentaux classiques, essentiellement & partir de leur
société nationale et sa seule dynamique interne, ignorant ou refoulant la rela-
tion aux autres sinon pour mieux établir la supériorité de la modernité occi-
dentale, et d'autre part le souci tendanciel croissant de prendre en compte les
interdépendances sociétales afin de parvenir a une meilleure et plus juste com-
préhension des temps modernes.

Il est des lors indispensable de bien comprendre les principales inflexions
interprétatives apparues dans les sciences sociales ces derniéres décennies, ne
serait-ce que parce que notre étude avec ses lumiéres et ses ombres s'inscrit
dans ce mouvement d'ensemble.

Reconsidérer 'hégémonie moderne occidentale

Le coeur des principales démarches qui ont mis en question le récit longtemps
hégémonique de la modernité occidentale ces derniéres décennies, se trouve
dans la proposition d'un tel ré-encastrement en vue de mieux souligner les
interdépendances entre sociétés et donc la fonction de sociétés autres dans
l'avénement et la consolidation de la modernité occidentale, mais aussi de
mettre en lumiére les différents visages de la modernité. A l'instar de la géo-
politique, qui interroge les effets de la géographie sur la politique, se consolide
l'espace d'une géo-modernité qui s'intéresse a ses effets sur l'expérience
de la modernité 2°. A terme, ce qui est vraiment nouveau est la prise de
conscience des effets d'interdépendance partout et en profondeur **!. La

250. Martuccelli D., La Condition sociale moderne, Paris, Editions Gallimard, 2017.
251. Pensons, par exemple, aux études de certains historiens ou anthropologues pour
mettre en ceuvre une histoire symétrique, a part égales, afin d'analyser non seulement la


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 131

modernité, en se repensant a partir de I'espace, est contrainte de reconnaitre
sa pluralité intrinséque.

Deux grandes catégories de démarches, assez communes en ce qui
concerne leur point de départ mais animées par des présupposés analytiques
fort opposés, se détachent a partir de l'arriére-plan de cette réinterprétation
historique.

De la géographie et des interdépendances

Dans le récit éponyme de la modernité occidentale, on I'a vu, il y a eu
longtemps ceux qui étaient a l'avant, et puis les autres ; les premiers jugeant le
présent et le passé des deuxiémes avec un miroir déformant, tout en leur
annongant leur avenir grace au futur qu'ils incarnaient eux-mémes. Ce récit
est inséparable de ses traductions géographiques, tant l'expérience de la mo-
dernité a été annexée par certains pays ou populations et refusée a d'autres.
Pour la premiére famille de démarches critiques que nous allons présenter,
l'appréhension spatiale et interdépendante des temps modernes conduit a un
tout autre récit historique.

Rompre avec l'attitude hégémonique occidentale invite a provincialiser

22 et en fait & proposer une critique de I'historicisme occidental et

I'Europe
des représentations de l'altérité qu'il a produites pour affirmer sa supério-
rité 3. Relu depuis les colonies, le capitalisme voit, comme on 1'a vu, s'affaiblir
par exemple son coté émancipateur, puisque le travail salarié a coexisté avec
d'autres formes de travail non traditionnelles (domesticité, esclavage, travail
forcé) engendrées par le systeme colonial lui-méme, tres souvent au moyen

de distinctions raciales 2**

. II est dés lors indispensable de comprendre les
rapports entre l'esclavage et le capitalisme et le rdle constituant du premier

dans la phase mercantiliste du second.

vision des vaincus, mais les manieres dont se sont progressivement construits les représen-
tations — et les stéréotypes — des uns et des autres lors des « rencontres » (par exemple entre
Orientaux et Occidentaux au XVI®™ et XVII®™ siecles).

252. Chakrabarty D., Provincialiser I'Europe, Paris, Editions Amsterdam, 2009 [2000].
253. Castro-Gomez S. & Grosfoguel R. (eds.), El giro descolonial, Bogota, El siglo del
Hombre editores, 2007.

254. Williams E., op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

132 Une autreintroduction aux sciences sociales

La reconsidération spatiale conduit a de nouvelles conceptions de la mo-
dernité. Des interrogations se cristallisent, différentes des lectures menées au
nom de la modernité-monde ou de la modernité globale, dans lesquelles il est
encore possible de repérer l'ombre du récit de I'hégémonie occidentale
moderne. Depuis quelques décennies, la reconnaissance de la diversité des
devenir-monde de la modernité rompt avec les présupposés du récit classique
de la modernisation. La complexification géographique de la modernité est
infiniment mieux prise en compte.

Les démarches qui ont emprunté cette voie sont nombreuses. Citons
entre autres les travaux reconsidérant d'un point de vue géographique la theése
du systeme-monde, I'école de la dépendance, le postcolonialisme ou les entan-
gled modernities. Malgré de trés importantes différences entre ces perspec-
tives, toutes sont revenues sur la conception solipsiste (endogéne) de la
modernité occidentale afin de faire reconnaitre, dés la naissance des temps
modernes puis au long de son déploiement, la réalité des interdépendances
entre les différentes sociétés. Sur cette base commune les mises en question
ont été bien différentes, certaines démarches s'effor¢cant, comme le regard
postcolonial, de tirer de maniére exhaustive un ensemble de conséquences
permettant de questionner I'hégémonie occidentale moderne en termes tout
a la fois analytiques, épistémologiques et politiques 2*°. Mais au sein méme de
cette mouvance intellectuelle il est possible de repérer des interprétations des
temps modernes hautement conflictuelles. Par exemple, les études postcolo-
niales proprement dites, datent la modernité des XVIIT*™ et XIXeme siecles,
et d'autres, comme la démarche décoloniale, la font plutot débuter au XVIeme
siecle avec la colonisation de I'Amérique, et elles proposent donc une périodi-
sation et une conceptualisation du capitalisme différentes **° - les uns datant
donc la modernité plus ou moins implicitement de la révolution industrielle,
les autres explicitement de la « découverte » de ' Amérique.

La reconsidération de la géographie de la modernité exige d'étudier
les sociétés subalternes et coloniales puis postcoloniales, mais aussi, dans
un inévitable boomerang analytique, les sociétés occidentales modernes

255. Martuccelli D., « Pour et contre le postcolonialisme » in Cités, n° 72, 2017, pp. 25-39.
256. Mignolo W., The Darker Side of the Renaissance, Ann Arbor, The University of
Michigan Press, 1995.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 133

elles-mémes a partir de leurs interdépendances multiples et hiérarchisées. Si
cette tradition d'analyse s'inscrit en ce qui concerne le « Reste du Monde »

dans une longue tradition analytique 2*’

, y compris pour des raisons propre-
ment impérialistes, son application pour les sociétés modernes occidentales
est plus récente, et innovante. Désormais s'impose partout une meilleure prise
en considération des interdépendances réciproques et hiérarchisées.

Pour ce qui est des sociétés subalternes, la scéne externe (dépendance
coloniale, impérialisme politique ou économique), sans jamais nier comple-
tement la pertinence de facteurs ou d'acteurs internes, a souvent tenu un role
déterminant relativement a la scéne interne. Dans les sociétés du Sud (Tiers
monde, périphérie, colonies, mezzogiorno) l'analyse a été contrainte — et
habituée — a articuler la scéne nationale avec une scene internationale - tant
l'expérience des temps modernes a toujours été surplombée par des considé-
rations géopolitiques et la vive conscience d'un rapport subalterne ou dépen-
dant d'un autre, désigné comme moderne. L'identité nationale, I'industria-
lisation, 1'indépendance politique, la libération, la dépendance économique,
la structure des classes, l'effet de démonstration, I'hybridité et ce qui est
probablement la principale catégorie des études postcoloniales, la double
conscience (de William Du Bois a Frantz Fanon, sans oublier Aimé Césaire,
Paul Gilroy ou Ashis Nandy) >, font toujours référence a une situation de
domination dans laquelle la géographie, directement ou indirectement, tient
toujours un role majeur. La-bas, hors Occident, l'expérience de la modernité
est indissociable d'un rapport contraint a l'extérieur : l'intrusion de la moder-
nité a souvent été associée a une conquista, a la colonisation, l'esclavage, a une
pénétration étrangere (le bombardement des ports chinois au XIX®™¢ siecle
par l'armée anglaise), & de permanentes influences intellectuelles et un mode

257. Pour une présentation de cette tradition d'analyse et de ses évolutions a partir de la
sociologie de I'Amérique latine au long du XX*™ siécle, cf. Martuccelli D. & Svampa M.,
« Notas para una historia de la sociologfa latinoamericana » in Socioldgica, afo 8, n° 23,
setiembre-diciembre 1993, pp. 75-95.

258. La double conscience décrit la réalité de quelqu'un dont la perception de soi est
appréhendée par le regard de I'autre. Formulée par la premiére fois par William Du Bois
en 1903, elle est au fondement d'une des plus importantes catégories phénoménologiques
et critiques du XX*me siécle. Inlassablement reprise et approfondie, elle a donné lieu a des
études marquantes sur la subjectivité.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

134 Une autreintroduction aux sciences sociales

de production sous contrdle de grands groupes économiques étrangers.
Autant dire que dans tous ces pays et par des voies différentes, l'expérience
historique, vécue et théorisée comme subalterne, s'est vécue a I'ombre des
sociétés « vraiment » modernes.

En contraste, les sociétés modernes occidentales, bien que fortement im-
briquées dans ces mémes considérations internationales (colonies, guerres),
ont pendant trés longtemps été presque exclusivement étudiées au niveau
national et dans leurs seules dynamiques endogénes, restant ainsi convaincues
de leur supériorité vis a vis des autres. Cet isolationnisme analytique vit ses
derniers jours. La période actuelle bouleverse la donne et peut étre rapidement
caractérisée par la généralisation progressive au plan mondial de l'expérience
historique longtemps propre aux pays subalternes. On assiste partout a
l'expansion de l'exigence d'une articulation entre le dehors et le dedans pour
comprendre 'évolution d'une société. Bien entendu, les processus différent
selon les régions ; mais il s'agit désormais d'une affaire de degré et non plus de
nature. Malgré 1'indéniable autonomie des relations supra- et interétatiques
des réalités nationales, simpose progressivement l'idée qu'il est nécessaire
partout de prendre acte des effets pluriels de la géographie du monde. Le cadre
strictement national de la modernité occidentale est remis en question, et avec
lui une forme d'écriture de I'histoire des temps modernes.

La reconsidération épistémologique de l'espace a eu des conséquences
majeures autant du point de vue critique qu'historique. Elle a permis de
pointer dans l'analyse des ceuvres la relative absence des colonies, voire leur
refoulé, par exemple dans les travaux sur la biopolitique de Michel
Foucault **° ou les lectures par trop historiquement téléologiques des acteurs
subalternes proposées par le marxisme 2. Mais cela a également permis, sans

259. Pour une nuance de cette affirmation, cf. Sorrentino V., « Foucault et la question
coloniale » in Cités, n° 72, 2017, pp. 127-138.

260. Pour Ranajit Guha, par exemple, dans sa volonté de refuser I'idée d'un archaisme de
classe propre aux révoltes indiennes (affirmée entre autres par Eric Hobsbawm), il a semblé
nécessaire d'inscrire la réalité de ces luttes dans de ce qu'il caractérise comme des « socia-
bilités horizontales », intimement liées aux ressources propres a un territoire ou a la pa-
renté. En débarrassant l'analyse du surplomb de la narration hégémonique occidentale
moderne, il s'agit de repérer le sens de conduites et la présence d'acteurs longtemps ignorés


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 135

doute de maniére plus significative, de reconnaitre que certaines expérimen-
tations modernes ont eu lieu aux colonies avant les métropoles : empreintes
digitales — dont l'origine est bengali ; racisme a grand échelle ; généralisation
de l'usage des mitrailleuses pour réprimer des soulévements internes, une pra-
tique au départ cantonnée aux seules guerres hors-Occident ; camps de con-
centration *'. Et comment ne pas évoquer la lecture - polémique - d'Aimé
Césaire (et en partie de Hannah Arendt) a propos du fascisme des années 1930
vu comme réédition en Europe des pratiques raciales ordinaires dans les
colonies.

Impossible de minimiser l'inflexion du regard que la prise en compte de
la géographie a introduit dans la structure méme du récit de la modernité. 11
n'est plus question de comparer a partir d'un étalon proprement occidental la
réalité des autres (comme c'est, par exemple, largement le cas dans le récit hé-
gélien), mais d'apprendre & reconnaitre ce que la position géographique
entraine pour toutes les représentations. La modernité occidentale pour
la premiére fois, et sans l'ironie des Lettres persanes de Montesquieu, est
vraiment contrainte de se regarder de l'extérieur.

Des voies de la modernisation aux modernités multiples

Dans une seconde grande famille de démarches, certains travaux sur la globa-
lisation ou la World history peuvent étre associés aux efforts vers une socio-
logie post-occidentale, et surtout la thése des modernités multiples. Tout en
prenant acte des interdépendances entre sociétés, l'attention se centre surtout
sur le travail que chacune a réalisé — a dii réaliser — face aux défis du change-
ment.

En fait les termes du débat ont progressivement changé au tournant du
XXieme et du XXT*™e siecles. Il n'est plus seulement question de différencier les
diverses voies de la modernisation (ou de la dépendance) mais de s'interroger
sur les spécificités mémes des divers types de sociétés modernes a mesure de
l'expansion planétaire du processus de modernisation (occidentale). Le grand

parce qu'enfouis derriére une vision préétablie du monde. Cf. Guha R., Dominance without
hegemony, Cambridge, Harvard University Press,1997.

261. Mezzadra S. & Rahola F., « La condicién postcolonial » in Estudios postcoloniales,
Madrid, Traficantes de suefios, 2008, pp. 264-265.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

136 Une autreintroduction aux sciences sociales

intérét a cet égard des travaux de Shmuel Eisenstadt provient du fait que son
ceuvre permet mieux que nulle autre de comprendre le passage entre certains
enjeux, de la diversité des voies de la modernisation 4 la prise en considération
des modernités multiples 2%2. Méme si la démarche n'est pas exempte d'ambi-
guités, l'inflexion est significative. A l'encontre des théories classiques de
la modernisation qui ne prévoyaient qu'une seule destinée possible et sous-
entendaient tout au plus quelques variantes possibles au niveau des voies >,
une nouvelle génération d'études pose plus fermement dés la seconde moitié
des années 1960 la question de la pluralité des voies économiques ou poli-

tiques pour parvenir a la modernité 2%

, avant que, vers la fin du siécle dernier
seulement, les types de modernité deviennent objets explicites d'analyse. Les
théories de la modernisation ont ainsi laissé la vedette aux débats sur la société
moderne elle-méme 2%

Avec la thése des modernités multiples, I'étude comparative des voies de
la modernisation ne se méne plus en recherchant de nécessaires convergences
vers un seul type de société (moderne et occidentale), il s'agit plutdt de recon-
naitre explicitement que chaque société a formulé des variantes institution-
nelles modernes face aux processus de différenciation structurelle et de ratio-
nalisation, potentiellement différente des autres. Si certains traits structurels
sont toujours a l'honneur (urbanisation, marché de travail, essor de 1'Etat),
l'accent porte désormais sur le fait que I'expansion mondiale de la modernité
n'a donné lieu ni a l'imposition d'un modéle institutionnel unique, ni a la

262. Eisenstadt S.N, « Multiple Modernities » in Daedalus, vol. 129, n° 1, hiver 2000,
pp- 1-29; Sachsenmaier D., Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), Reflections on Multiple
Modernities, Leiden, Brill, 2002.

263. Kerr Cl. et al., Industrialism and Industrial Man, Cambridge, Harvard University
Press, 1960 ; Rostow W.W., The Stages of Economic Growth, Cambridge, Cambridge
University Press, 1960 ; Apter D., The Politics of Modernization, Chicago, University of
Chicago Press, 1965.

264. Moore B., Les Origines sociales de la dictature et de la démocratie, Paris, Editions
Maspero, 1969 [1966] ; Skocpol Th., Etats et révolutions sociales, Paris, Librairie Arthéme
Fayard, 1985 [1979] ; Touraine A., La Parole et le sang, Paris, Editions Odile Jacob, 1988 ;
Greenfeld L., Nationalism. Five Roads to Modernity, Cambridge, Harvard University Press,
1993 [1992].

265. Martinelli A., Global Modernization, London, Sage Publications, 2005.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 137

constitution d'une seule civilisation moderne 2%. L'onde de choc produite par
cette perspective est tellement forte que certains n'hésitent pas en s'appuyant
sur elle a jeter un regard rétrospectif : entre 1650 et 2000 déja le monde se
serait modernisé sans forcément s'occidentaliser.

Nous reviendrons sur cet enjeu dans le prochain chapitre, mais le passage
de la question des modernisations a celle des modernités multiples est une des
expressions intellectuelles parmi les plus claires de l'entrée dans un monde qui
voit s'estomper (en partie) les gigantesques différentiels de puissance engen-
drés par la Révolution industrielle au profit de ' Occident moderne.

A ce stade, le lecteur ne sera nullement étonné d'apprendre que sans étre
le seul pays analysé, le Japon est un cas d'école pour la thése des modernités
multiples *’. Dans I'¢tude que Shmuel Eisenstadt consacre a la modernisation
japonaise, il a notamment retenu deux dimensions : les processus de cons-
truction des identités collectives et d'autre part, les prémisses de I'ordre social
et de l'autorité *®. Le Japon est non seulement le cas « unique » d'une société
asiatique qui fut toujours indépendante, mais c'est surtout un pays qui a
développé un véritable programme spécifique de modernité. Un des grands
traits distinctifs du Japon pour Shmuel Eisenstadt est que l'unité du pays ne
s'est pas exprimée en termes d'universel religieux civilisationnel, mais a
travers la conception d'un kokutai - une communauté nationale japonaise ou
essence — développée pendant la période Tokugawa. Dans ce processus,
toujours selon l'auteur, la relation a laltérité -la Chine, I'Inde, puis
I'Occident - aura été un facteur explicite constant et central de 1'élaboration
de la modernité japonaise, dont bien des traits culturels furent pragmatique-
ment empruntés aux étrangers, et légitimement mis au service de la restaura-
tion nationale. Au point que, malgré ces emprunts, s'invente a la période Meiji
la représentation d'un Japon unique et incomparable, une société dont I'es-
sence ne peut pas se répandre puisqu'elle n'a pas de traits universalistes

266. Sachsenmaier D., Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), op. cit., p. 4.

267. Signalons que l'auteur a effectué son étude sur le Japon avant sa formulation de la
theése des modernités multiples. Cf. Eisenstadt S.N., Japanese Civilization. A comparative
View, Chicago, University of Chicago Press, 1996.

268. Eisenstadt S.N., « Japanese modernity. The first non-Western Multiple Modernity
distinctive characteristics of movements of protest » in Japon pluriel, n° 8, Mas de Vert,
Editions Philippe Picquier, 2011, p. 659.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

138 Une autreintroduction aux sciences sociales

comme l'hindouisme, le bouddhisme ou le confucianisme. La modernité au
Japon n'a pas de velléité de sauver le reste du monde *%.

Retenons'essentiel : pour Shmuel Eisenstadt, comme l'exemple du Japon
le montre, les ordres institutionnels de la modernité (de la culture a la poli-
tique) n'ont pas été institutionnalisés de la méme maniére. L'important
est alors de comprendre comment diverses civilisations ont élaboré leurs pro-
grammes modernes propres en confrontation avec le projet européen et non
plus en tant que fragments de 'Europe seulement. Au récit longtemps uni-
voque sur la contradiction nécessaire entre le capitalisme et les cultures abso-
lutistes (le Japon en étant un cas typique, selon certains marxistes), s'opposent
des lectures qui, tout en tenant compte de la similitude des probléemes que la
modernisation contraint a affronter, analysent les ressemblances et les varia-
tions a partir de réponses observables entre le Japon et les pays occiden-
taux *°. La modernisation japonaise n'est plus dés lors jugée comme retarda-
taire ou décalée par rapport a la modernité occidentale. Elle aurait suivi sa
propre voie, et les problémes et tensions que la modernité a affrontés au Japon
a partir de la fin du XIX*™siecle, tout en ayant des analogies possibles avec
des défis produits ailleurs, donneront forme a des réponses spécifiques, en
termes d'identité nationale, de droits sociaux, de situation de la femme et
d'indus-trialisation 27"

Pour les tenants de cette approche, les difficultés actuelles du Japon
- comme celles de toute autre société moderne - ne peuvent plus se lire
comme des résidus de la tradition ou du féodalisme ; elles sont I'expression de
défis spécifiques a la modernité japonaise. Nous y reviendrons dans les deux
prochains chapitres, mais la situation ne serait pas dés lors fonciérement
différente de ce que I'on observe dans bien d'autres pays.

Répétons-le, pour bien mesurer la taille de I'inflexion opérée : ce ne sont
pas seulement les voies de la modernisation qui sont reconnues comme diffé-
rentes, c'est la modernité elle-méme (comprise comme un ensemble de
réponses institutionnelles de diverses sociétés a une série de changements) qui

269. Pour l'auteur, un autre grand trait du Japon réside dans sa civilité, dans une religion
civique articulée autour de la sacralité et la centralité de la figure de I Empereur (ibid.).
270. Thomann B., « Industrialisation et construction de l'individu au Japon moderne » in
Lozerand E. (s/s la dir. de), Dréles d'individus, op. cit., pp. 365-378.

271. Souyri P.-F., op. cit., p. 399.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 139

prend différents visages. Tout en décelant ainsi parfois 'existence d'un noyau
dur au coeur de la modernité, comme la paire autonomie et rationalisation, ou
liberté et discipline, on peut néanmoins signaler une grande diversité histo-
rique de conjugaisons institutionnelles possibles entre ces dimensions 2.
Cependant, 'ombre de la modernité occidentale plane encore sur la theése
des modernités multiples. Une critique lui a souvent été adressée. Si cette pers-
pective reconnait mieux que jadis les interdépendances et sans doute les
différentes réélaborations historiques dont la modernité a été I'objet, en rigi-
difiantl'idée d'une modernité (occidentale in fine) elle ne s'en limite pas moins
al'étude de sa progressive diffusion dans le monde. De ce fait, les modernités
multiples ne redeviennent que des variantes, tout au mieux approfondies, des

anciennes théories de la modernisation 273

. L'ouverture analytique tourne
court : il subsiste une référence a une modernité modéle comme expression
paradigmatique a partir de laquelle sont cernées les différences avec les autres
sociétés, un modele qui est, au fond, toujours occidental. Si inflexion il y a (et
en effet il y a eu), I'écueil cardinal reste toujours le méme.

Pour bien le comprendre, la référence au travail de Louis Hartz s'impose.
L'étude pionniere qu'il a dirigée s'est intéressée a la fondation de nouvelles
sociétés, congues dés le départ comme des « fragments » d'Europe disséminés
dans plusieurs parties du monde, Etats-Unis, Canada, Afrique du Sud, Aus-
tralie et Amérique latine. Il est possible de la lire rétrospectivement comme
l'ancétre des modernités multiples : méme en tension et en lien avec la société
d'origine, ces sociétés n'en ont pas moins donné forme a des réalités tres
diverses. Davantage encore : malgré leur indéniable diversité nationale tous
ces fragments d'Europe n'en ont pas moins été contraints d'affronter des
problémes similaires #%. Certes le livre publié en 1964 pétit encore du fait que
les comparaisons (y compris notons-le I'interprétation des Etats-Unis) se font
explicitement a partir d'un seul étalon — celui des sociétés européennes. Avec

272. Larrain J., sAmérica Latina moderna?, Santiago, LOM Ediciones, 2005 ; Wagner P.,
Modernity. Understanding the Present, Cambridge, Polity Press, 2012.

273.Schmidt V.H., « Multiple Modernities or Varieties of Modernity ? » in Current
Sociology, vol. 54, January 2006, pp. 77-97 ; Bhambra G.K., Rethinking Modernity, London,
Palgrave Macmillan, 2012 [2007], surtout le chapitre 3.

274. Hartz L. (s/s la dir. de), The Founding of New Societies, San Diego-New York-London,
Harcourt Brace Jovanovitch Publishers, 1964, p. 33.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

140 Une autreintroduction aux sciences sociales

le temps, ceci est devenu plus implicite dans les travaux sur les modernités
multiples a proprement parler, mais a bien y regarder il est toujours question
tot ou tard de ressemblances ou d'écarts par rapport a lidéal-type occidental
moderne.

Pourtant, sans questionner dans ces études le noyau dur de la modernité
- qui continue a se définir a partir de l'expérience occidentale — on souligne
mieux que jadis les réponses culturelles et institutionnelles multiples données
par différentes sociétés aux défis posés par le changement social. Au fond,
toutes ont eu a faire face a un ensemble plus ou moins communs de défis. Ce
que l'on dénomme les modernités multiples ou les modernités alternatives
peut aussi étre interprété comme la prise en considération de la dialectique
entre tendances planétaires globales (poussant vers une convergence de types
sociétaux) et le maintien, I'approfondissement parfois, de formes institution-
nelles diverses propres a chaque société nationale 27°. Le concept de modernité
multiple trace son périmétre de pertinence a partir des différentiels d'adap-
tation permis dans le cadre d'un processus plus large de convergence plané-
taire 7°.
Reconnaissons-le : depuis sa formulation, la thése des modernités mul-
tiples a eu le grand mérite de mieux historiciser les catégories culturelles et les
processus institutionnels. Malgré cet acquis, elle a cependant peiné a mettre
en ceuvre une véritable interprétation alternative. Rappeler que l'histoire de
toute collectivité est un avatar singulier constitue un effort indispensable

275. Gaonkar D.P., « On Alternative Modernities », numéro spécial « Alter/Native Moder-
nities » in Public Culture, vol. 11, n° 1, 1999, pp. 1-18 ; McCarthy Th., « On Reconciling
Cosmopolitan Unity and National Diversity », numéro spécial « Alter/Native Moder-
nities » in Public Culture, ibid., pp. 175-208 ; Taylor Ch., « Two Theories of Modernity »,
numéro spécial « Alter/Native Modernities » in Public Culture, ibid., pp. 153-174.

276. La position de Stuart Hall peut étre évoquée dans ce cadre. S'il reconnait que toutes
les sociétés ne sont pas postcoloniales de la méme manieére, cela ne veut pas dire qu'elles ne
le sont en aucun sens. Bien des situations actuelles, y compris dans les anciennes métro-
poles coloniales, ne sont intelligibles qu'en référence au passé colonial. Dans ce sens,
continue Stuart Hall, le postcolonial désigne une époque, la notre, et une relecture des
différents moments de la modernité, passés et présents, a partir d'une globalisation capita-
liste active dans toutes ses périodes. Cf. Hall S., « Quand commence le postcolonial ? Penser
la limite » in Hall S., Identités et cultures, Paris, Editions Amsterdam, 2007 [1996].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 141

devant l'arrogance d'un certain récit occidental et moderne de I'histoire, mais
reste tout a fait insuffisant pour jeter les bases d'un autre Récit-monde. Il en
va de méme pour la thése de la globalisation qui, si elle souligne bien la géné-
ralisation des interdépendances réciproques et hiérarchisées autour de la
dynamique entre le global et le local, ne parvient pas suffisamment - parce
qu'elle n'y vise pas vraiment — a rendre compte de la diversité des situations.
En dépit de ces insuffisances, un enjeu s'est pourtant imposé derriere les
nouvelles versions dialectiques entre modernisation (une ou multiple) et
modernité (une ou multiple) et il est facile de s'en apercevoir : « ' Europe [mo-
derne] a cessé d'étre la mesure de toutes choses » #”7. C'en est fini de la période
ou parler de la modernité « occidentale » pouvait passer pour un pléonasme.
Derriére ces deux démarches - disons, pour simplifier, les études postco-
loniales et la thése des modernités multiples - il serait possible de ranger un
vaste répertoire de travaux partageant, malgré d'indéniables différences, ces
mémes coordonnées d'analyse. Malgré leur importance, ces démarches non
seulement n'épuisent pas les enjeux a débattre mais ont tendance, pour des
raisons parfois opposées, a négliger et a refouler les grandes visions produites
dans les sociétés non occidentales pendant la période de triomphe du récit
hégémonique occidental moderne. Or on verra qu'il y a beaucoup a apprendre

d'elles.

L'issue paradoxale de deux vieilles problématisations
de la modernité

Si la modernité cesse d'étre un monopole occidental, cette situation ne doit
pas servir d'alibi pour nier une réalité historique décisive, a savoir la force de
I'emprise de]'Occident moderne sur I'imaginaire historique des autres sociétés
aux XIXeme et XX*me siecles. Certes, elle est désormais infiniment moins écra-
sante factuellement (production, richesse, démographie, science), mais elle
n'en est pas moins toujours active et dominante.

Face a cette situation, la compréhension de la situation actuelle et de ses
enjeux a beaucoup a gagner au rappel des grands débats qui, lorsqu'il affron-
tait la puissance indiscutée de 'hégémonie occidentale moderne, ont parcouru
le monde non occidental. Une pensée périphérique s'est ainsi constituée, qui,

277. La phrase est de Marcel Aymard. Cité in Souyri P.-F., op. cit., p. 13.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

142 Une autreintroduction aux sciences sociales

comme le montre l'étude de Eduardo Devés Valdés, malgré d'indéniables
variantes nationales, s'est structurée autour des quelques grandes problémati-
sations largement communes *%. Et parmi cette production, il est heuristique
d'accorder une attention particuliére au cas du Japon. En effet, si la Chine a
pendant longtemps concentré les débats autour des raisons de l'impossibilité
de la modernisation industrielle (ce qui fait presque sourire désormais), il
revient au Japon d'avoir été, de maniére plus achevée que toute autre société
nationale, le théatre des deux grands débats — toujours en cours — portant sur
la question du rattrapage et de la génuinité.

L'importance historique et sociologique du Japon semble s'imposer ici
comme une évidence. Ce ne fut pas toujours le cas: rétrospectivement cela
peut paraitre surprenant, mais le Japon n'est pas une des grandes voies de la
modernisation que Barrington Moore examine dans son livre — majeur - a la
fin des années 1960. La situation est tout autre depuis le début des années
1980. Il est désormais largement reconnu que le Japon est non seulement le
premier pays non occidental a s'industrialiser dés la fin du XIX*™¢ siécle, avant
d'accéder a une position centrale au XX*™¢ siécle, mais aussi le premier qui se
soit vu reconnaitre a terme le statut de pays moderne, tout en se confrontant
de maniére plus ou moins récurrente a la question de son authenticité. C'est
cette trajectoire historique qui rend compte de la place unique - et en fait,
précoce — du Japon dans la réécriture de la modernité. Il lui est en effet revenu,
au vu de son histoire et de son développement, la fonction de faire passerelle
entre une volonté historique de rattrapage (avec la révolution Meiji) et une
société qui, tout en devenant exemplaire de la Grande Convergence apres
la Seconde guerre mondiale, n'en a pas moins été capable de préserver sa
génuinité culturelle. Rien d'étonnant alors qu'il ait été le modeéle de proue des
modernités multiples.

Pour notre étude, le plus important toutefois est de mettre en relation les
débats déterminants dont le Japon a été I'objet avec ceux qui ont eu cours dans
d'autres expériences nationales a cette époque ou actuellement ; ce qui frappe,
on le verra, est la similitude des enjeux.

278. Devés Valdés E., Pensamiento periférico, Santiago, Ariadna Ediciones, 2017 [2012],
pp- 41-56.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 143

Le destin des nations : le rattrapage

Une notion résume mieux que toute autre la dynamique historique ouverte
par I'hégémonie de la modernité occidentale - celle du rattrapage. Evitons
cependant les malentendus. Il ne s'agit pas d'un phénomeéne inconnu avant la
modernité ou bien absent de l'histoire européenne. D'un point de vue matériel
et non culturel la comparaison entre nations n'a pas été ignorée dans l'histoire.
On l'a vu, Ibn Khaldin au XIV*™ siécle a pu exprimer des inquiétudes face
aux progres apparu dans les universités chrétiennes au détriment du monde
arabe. Et quant a 'Europe, 'enjeu du rattrapage parcourt et structure son
histoire. Il n'a pas seulement été question ainsi de rattraper I'écart entre pays
- les inégalités entre I'Europe de 'est et 'Europe de l'ouest se creusent des le
dix-neuvieme siécle ; ou de s'approprier un type d'armement - comme l'usage
de la poudre - afin d'équilibrer un différentiel militaire plus ou moins con-
joncturel entre armées (cela fut le cas en 1503 dans la bataille de Cerignola
entre Espagnols et Francais ot seuls les premiers disposaient d'armes a feu,
des « pistoles ») #° ; plus profondément ce sont les Lumiéres frangaises qui se
sont pensées, au moins en partie, comme une réponse et un essai de rattrapage
de l'essor de I'Angleterre **°.

Cependant ce n'est qu'au cours du XIX™ siecle seulement que le rattra-
page devient un enjeu central et incontournable de la représentation histo-
rique. Il aura lieu parfois sous le large controle des élites nationales, parfois a
travers un co-pilotage politique entre le dedans et le dehors. Le triomphe sys-
témique du capitalisme a la fin du XX*™ siécle a quelque peu obscurci le
phénomeéne, mais une partie considérable du siécle dernier a été organisée
jusqu'a I'obsession autour de la lutte pour savoir lequel des deux modéles — en
fait deux voies d'industrialisation, le capitalisme ou le communisme - était la
plus efficace pour parvenir a la société industrielle moderne. Cette derniére
représentant l'unique et grand destin des nations.

L'histoire est peuplée de rivalités politiques, commerciales ou religieuses
mais jusqu'a 'avénement de la révolution industrielle, les écarts économiques
entre pays étaient faibles. On a vu que cela n'avait pas empéché la supériorité

279. Pour cet exemple et d'autres similaires, cf. Goldin I. & Kutarma C., Age of Discovery,
London, Bloomsbury Publishing, 2016, chapitre 6.
280. Cassirer E., La Philosophie des lumiéres, Paris, Presses Pocket, 1993 [1932].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

144 Une autreintroduction aux sciences sociales

productive de la Chine ou un essor des capitalismes marchands dans le monde
arabe ou les villes italiennes malgré lequel le PIB mesuré par téte d'’habitant
est resté presque identique dans les différents pays du monde. La raison n'en
est pas mystérieuse : dans la mesure ou elles étaient liées a des énergies large-
ment communes et partout maitrisées (force humaine, animale), les tech-
niques de production et la productivité n'ont pas permis de véritables écarts
de puissance. C'est cette donne que la révolution industrielle bouleversera
définitivement a la fin du XVIII*™siécle.

Parmi les premiers a comprendre la profondeur de ce phénomeéne se
trouvent les pays non occidentaux et leurs élites. Leur clairvoyance mériterait
davantage de reconnaissance historique. Parfois trés tot comme en Egypte,
parfois plus lentement comme en Chine, parfois via des options démogra-
phiques comme en Amérique latine, d'autres fois par une voie clairement
industrielle comme au Japon, la question du rattrapage de ' Occident moderne
s'impose un peu partout dans1'agenda mondial au XIX*™siecle. C'est une vive
conscience de sa nécessité qui est en tout cas, sous l'impulsion de la révolution
Meiji, le mobile de la mission d'étude japonaise Iwakura envoyée en Occident

21 _ ou, quelques

— elle aura un réle important dans la modernisation du pays
décennies auparavant, la mission de 1'Egyptien Al-Tahtawi (entre 1826-1830)
en Europe, mais 13 dans le cadre du projet de modernisation de Méhémet
Ali * - mission qui aura une longue influence sur la renaissance arabe
jusqu'a une bonne partie du XX siecle **.

La révolution Meiji (1868) est due a une élite nationale qui prend cons-
cience de l'indispensable effort de puissance auquel le Japon est contraint s'il
veut préserver son indépendance et contréler son destin. Puisque le caractére

inévitable de l'effort national & fournir n'est pas en question, I'antagonisme

281. Vande Walle W.F., « La mission Iwakura : une réflexion critique » in Japon pluriel,
n° 8, Mas de Vert, Editions Philippe Picquier, 2011, pp. 557-574.

282. Gayffier-Bonneville A.-CL. de, Histoire de | 'Egypte moderne, Paris, Editions Flamma-
rion, 2016, pp. 49-64.

283. Corm G., Pensée et politique dans le monde arabe, Paris, Editions La Découverte, 2016,
pp. 157 et suivantes. L'expédition de Bonaparte en Egypte a la fin du XVIII®™ siecle
marque un tournant vers une nouvelle phase d'expansion occidentale et devant cette
menace, dans la prise de conscience de la nécessité pour les autres pays du monde de se
moderniser afin d'assurer leur indépendance.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 145

porte alors sur d'autres enjeux : pour les uns, les maniéres de concilier '4me
japonaise et la technique occidentale : pour les autres, celles d'embrasser corps
et 4me la totalité de la civilisation moderne occidentale.

De fait, une tension de fond s'est établie entre I'indépendance nationale
(la défense des valeurs propres) et la puissance (la nécessaire occidentalisation
dela société). C'est dans la maniére dont cette tension a été affrontée et résolue
que réside sur la longue durée la grande spécificité du cas japonais : il s'est agi
deés le début d'égaler 1'Occident, non pour s'identifier a lui mais presque au
contraire afin de mieux pouvoir lui résister ***. Le chemin de la modernité
japonaise passe par la résistance a la modernité occidentale : « c'est par cette
résistance que l'Orient se modernise lui-méme », écrivait ainsi, en 1948,
Takeuchi Yoshimi 2.

En fait le Japon est I'excellent exemple d'un type de modernisation exis-
tant a des degrés divers dans bien d'autres sociétés non occidentales : l'effort
de rattrapage se fait au nom de l'indépendance nationale et du nécessaire ren-
forcement de 1'Etat et pas de l'individu et de ses libertés, quand ce n'est pas
contre eux. Les événements déclenchant la prise de conscience des élites
nationales quant a l'inévitabilité de la modernisation ont été divers (I'action
du Commandant Perry et son exigence d'ouvrir les ports japonais aux
produits anglais en 1858 ; la guerre de ' Opium en Chine ; la guerre de Crimée
de la Russie et la reconnaissance de la contradiction entre la taille du pays et
son statut économique international...) mais a bien y regarder, ce sont
toujours in fine les réalités géopolitiques qui commandent le projet de moder-
nisation. Pendant les années 1930 par exemple, l'intelligentsia chinoise - a
l'instar de celle du Japon auparavant - congoit l'ouverture a1'Occident comme
une voie indispensable pour soutenir le nationalisme 2*. L'objectif explicite
de la modernisation, notamment lorsqu'elle s'est faite sous le controle des
élites nationales, a été le renforcement de I'Etat contre la pression extérieure.
Clest pourquoi il a souvent été question de modernisations conservatrices

284. Souyri P.-F,, op. cit., p. 230.

285. Ibid., p. 274.

286. Ou-fan Lee L., « Shanghai Modern : Reflections on Urban Culture in China in the
1930s » in Public Culture,vol. 11,1n° 1, 1999, pp. 75-107 ; Cheng A. (s/sla dir. de), La Pensée
en Chine aujourd'hui, Paris, Editions Gallimard, 2007.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

146 Une autreintroduction aux sciences sociales

voire défensives, n'entrainant pas une profonde modification des rapports so-
ciaux traditionnels — ou plus exactement, ne voulant pas entrainer de change-
ments substantiels dans leur asymétrie, avec des fortunes trés inégales a cet
égard entre le Japon et la Russie ou la Turquie et leurs expériences révolution-
naires *¥. L'appel 4 'ame japonaise par exemple n'a pas seulement servi a con-
solider un Etat contre les puissances étrangéres mais a freiner aussi la démo-
cratisation de la société **.

Les modernisateurs placés a la téte de ces processus, méme contraints

‘étre agents de l'occidentalisation de leur société, étaient de fagon paradoxale
souvent anti occidentaux ?*°. En fait, si les positions pour et contre 'Occident
ont souvent marqué les débats, le trait le plus commun a été une tension per-
manente tour a tour pro- et anti Occident ; pour l'appropriation de sa tech-
nique, mais contre sa morale par exemple. La perte d'identité devenant ainsi
(de maniére extréme en Russie, au Japon ou en Turquie) une
question lancinante posée par la modernisation dans chacun de ces pays. Le
caractere décisif du shogunat Tokugawa dans la fondation du Japon moderne,
souvent mis en avant dans la littérature spécialisée, oblige & reconnaitre
limportance de la fermeture du pays au monde dans cette période .
Clest contre cet isolement que se dressera plus tard, non sans tensions, la
Révolution Meiji en 1868.

C'est pourquoi Pierre-Frangois Souyri soutient que la modernisation
japonaise fut anti-occidentalisation autant qu'occidentalisation. En fait, les
processus refletent une acceptation particuliére et mouvante de la modernité
selon les périodes, le pays passant par divers moments d'approximation ou de
refus de I'Occident a partir de cette révolution Meiji. A une phase hautement
volontariste visant a adopter les valeurs occidentales (1870), y compris les
droits du peuple et la liberté (1880), phase basée sur une forte mobilisation
qui questionne en profondeur les structures sociales héritées, succéde avec les
nationalistes nippons une période de résistance envers l'aliénation occidenta-
lisante et une volonté de formation d'une nation japonaise. Les changements
sont majeurs entre la date de la mort de I'Empereur Meiji (1911) et le milieu

287. Pena de Matsushita M., op. cit.

288. Souyri P.-F., op. cit., p. 444.

289. Pena de Matsushita M., op. cit., p. 87.
290. Pons Ph., op. cit., p. 57.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 147

des années 1930, période marquée par une forte augmentation de la produc-
tion industrielle et aussi par l'agitation sociale et politique *'. Mais tout au
long de son histoire, I'évolution du pays fut toujours pensée en résonance avec
celle du monde.

Dans les sociétés non occidentales, les élites ont été donc contraintes, tout
en s'appuyant sur certains facteurs de tradition compatibles avec elle, de
mettre en ceuvre un processus de modernisation qui en secouait bien des
bases. A ce jeu, certaines sociétés ont mieux réussi que d'autres. Une moder-
nisation en forte tension avec le processus d'occidentalisation a pu étre mise
en ceuvre dans un pays qui a su s'appuyer sur les traditions nationales — a
commencer par la force des loyautés politiques et la capacité de ses élites a
transférer les loyautés dues au Seigneur féodal vers 1'Etat moderne. Mais si la
transition entre loyautés marque ce processus, elle était déja bien entamée
avant la modernisation proprement dite, assurant la primauté de I'Etat sur
l'individu et les intéréts privés (situation différente de celle de la Chine). En
méme temps, toujours au Japon, l'insertion de l'individu dans le groupe et
la forte conception collective du pouvoir — et de l'honneur - ont également
ceuvré pour empécher I'émergence d'autoritarismes personnels. Méme le
libéralisme et la modernisation juridique que sa mise en ceuvre a exigés au
Japon ont été pensés comme une maniére de renforcer I'Etat et nullement de
légitimer une opposition au pouvoir impérial. Autant dire que la modernisa-
tion au Japon est un cas paroxystique de la capacité a faire du sien avec de
l'altérité; et a articuler des traits prémodernes internes avec des traits
modernes externes.

Le processus de réforme a été profond. Comme le montre 1'ceuvre de
Yukichi Fukuzawa, il fut nécessaire d'introduire, dans un pays fortement
marqué par le primat des obligations (d'origine confucéenne), une culture
portant sur les droits des individus ?*2. Les débats furent vifs et les déchi-
rements multiples a propos de la question de I'égalité mais aussi du libre choix
personnel (responsabilité et initiative individuelles) pendant tout le XIX*me
siecle et méme dans une bonne partie du XX, Les questions portérent

291. Ibid., p. 131.
292. Fukuzawa Y., Plaidoyer pour la modernité, op. cit. ; Pena de Matsushita M., op. cit.,
pp- 197-198.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

148 Une autreintroduction aux sciences sociales

maintes fois sur 1'équilibre nouveau a trouver entre individu et société, sur la
base de la tradition. Yukuchi Fukuzawa est encore une fois exemplaire : tout
en reconnaissant l'importance de I'égalité entre tous les hommes mais aussi
celle de l'initiative individuelle (voire en exprimant un trés haut sentiment
quant a la valeur de sa propre individualité), il donne dans sa théorie de la
civilisation la priorité au politique, et en fait a l'indépendance de la nation. Et,
en méme temps, il exprime clairement la nécessité de réformer ou de trans-
former l'individu, avant tout via l'éducation, afin d'assurer le progres de la
civilisation. Il pouvait ainsi attribuer les insuffisances du Japon dans les
années 1880 au fait d'étre une société « semi civilisée », avec des traits
« féodaux » qui empéchaient les Japonais de se libérer de leur fascination pour
l'autorité .

Ainsi, c'est au milieu de trés importants débats internes, qui ont souvent
eu des équivalents ailleurs, que la société japonaise a su s'approprier la culture
matérielle occidentale. La dichotomie 4me japonaise/technique occidentale,
clairement énoncée dés les années 1860, aura une trés longue postérité. Elle
marquera méme de maniére importante la représentation du génie national.
Clest en tout cas une opposition de ce type qui en 1933 se trouve au coeur de
l'affirmation d'orgueil national de Junichiro Tanizaki. Apres avoir affirmé la
faible capacité d'invention matérielle du Japon, il affirme que « nous autres
Orientaux nous créons de la beauté en faisant naitre des ombres dans des
endroits par eux-mémes insignifiants » 2.

On peut voir que s'agissant du rattrapage et de la Grande convergence
des sociétés autour de la modernité, un role spécifique revient au Japon sans
qu'il soit le premier ni le dernier pays a se lancer dans cet effort. Si d'autres ont
rapidement compris I'importance des inventions techniques modernes, voire
cru a la nécessité d'adopter les institutions occidentales, la plupart n'ont pu,
ou difficilement ou partiellement, réussir le rattrapage. Le Japon a réussi. Il fut
la premiére société non occidentale & devenir moderne ; et cette réussite a
signifié la fin du complexe d'infériorité du pays **. Rien d'étonnant alors, tant
était profond le défi que sa modernisation lancait au récit hégémonique

293. Souyri P.-F., op. cit., pp. 80-81.
294. Tanizaki J., Eloge de l'ombre, Paris, Editions Verdier, 2011 [1933], p. 63.
295. Ortiz R., Lo préximo y lo distante, Buenos Aires, Interzona, 2003, pp. 101-102.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 149

occidental moderne, qu'l ait été longtemps saisi comme une anomalie, et
largement ignoré par les sciences sociales.

Cependant 'exceptionnalité du rattrapage japonais ne doit pas faire né-
gliger le fait que dés le dix-neuviéme, la plupart des sociétés se sont lancées
dans la méme entreprise. En fait, le processus avait eu un antécédent dans la
Russie de Pierre le Grand (1694-1725), avec son projet explicite d'occiden-
talisation du pays — mais cet effort s'inscrit avant et avec d'autres critéres que
ceux qui s'imposeront apres la révolution industrielle. Face au différentiel de
puissance qu'elle introduit dans le monde, diverses stratégies s'élaborent. En
dépit de variantes nationales de taille autant au niveau des projets que des
résultats, c'est cette volonté qui unifie le monde et qui est commune a l'Egypte,
a la Russie — de nouveau et sous d'autres modalités —, au Japon, a la Chine, a
la Turquie ou, un peu plus tard, I'Tran. C'est encore la conscience du différen-
tiel de puissance qui se trouve a l'origine des grandes préoccupations des élites
hispano-américaines au XIX*™siecle, aprés l'indépendance de leurs pays par
rapport a I'Espagne. Notons-le : dans ce dernier cas de figure et a la différence
notoire des autres expériences nationales, la méfiance (et la peur) des élites
envers les classes populaires ou les ethnies qui peuplaient leurs pays furent
telles que le projet de rattrapage prendra la forme étonnante d'un appel massif
a limmigration européenne. A leurs yeux, pour rattraper 'Occident moderne
et pour occidentaliser ' Amérique (latine) de I'époque, il n'y avait d'autre voie
que de la peupler d'occidentaux.

Retenons l'essentiel : siles processus et les résultats différent grandement,
la préoccupation et l'objectif furent similaires. Pour préserver l'indépendance
nationale, il fallait rattraper 'Occident moderne en imitant ses institutions.

La question de l'authenticité

Si le rattrapage pouvait étre un destin, il n'était pas forcément un souhait
partout et pour tous, c'est le moins que l'on puisse dire. Méme lorsqu'il était
vu comme une nécessité ou une fatalité historique, les débats autour de l'au-
thenticité ont fait rage. En fait, il y a eu - et il y a toujours - deux grands
discours sur la génuinité qu'il est indispensable de bien distinguer.

[1.] Dans la premiere catégorie de discours, il est presque possible de dire
que la thése de l'exceptionnalisme moderne occidental a eu - et a toujours -
son pendant du coté des travaux qui revendiquent une authenticité sous la


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

150 Une autreintroduction aux sciences sociales

forme d'une apparition initiale. Il est chaque fois question de rétablir les ori-
gines réelles d'une institution ou d'une invention dont la « paternité » semble
faire corps avec un sentiment de fierté retrouvée. Parmi ces travaux, I'étude de
Martin Bernal sur les origines africaines, en fait afro-asiatiques, de la culture
occidentale — et qui a suscité une vive controverse entre spécialistes — mérite
une mention spéciale 2%, C'est 'exemple de proue d'une stratégie qui articule
des analyses & proprement parler avec des affirmations explicitement poli-
tiques et des études visant a rétablir un passé glorieux détruit par l'arrivée des
Occidentaux (perspective qui n'est pas sans lien avec la tradition du bon
sauvage en tant quhorizon critique de la modernité, invention occidentale
récurrente de Michel de Montaigne a Claude Lévi-Strauss en passant par
Jean-Jacques Rousseau). Au fondement de ce recours a la question de la gé-
nuinité se trouve laffirmation hautement idéologique que le fait d'avoir
inventé une tradition donne un surcroit de maitrise — ou de droits - dans le
monde d'aujourd'hui. Derriere cette attitude, il y a souvent un nationalisme a
peine déguisé et un anti-occidentalisme plus ou moins agressif 2%’.

Soyons précis: au vu du nécessaire dé-cloisonnage des regards histo-
riques, il est important que les études parviennent a relativiser lorsque cela
simpose les prétendues exceptionnalités du récit hégémonique occidental
moderne (cf. supra le chapitre 3). A d'autres moments, la problématique de la
génuinité est aussi stimulante, lorsqu'il est question de racheter de l'oubli
(souvent occidental) des ceuvres majeures qui, par leur entrée dans le canon
inter civilisationnel, obligent a de nécessaires corrections intellectuelles *.
Pensons, entre autres, a I'ccuvre d'Ibn Khaldin, a celle du philosophe chinois
Wang Yangming (1472-1529), ou encore a celle du jésuite Francisco Clavijero
(1731-1787) qui propose un magnifique regard du bas de l'histoire mondiale

296. Bernal M., Black Athena, New Brunswick, Rutgers University Press, 1987.

297. Pour une critique par un auteur du mouvement décolonial de cette dérive décoloniale,
cf. Castro-Gémez S., El tonto y los canallas, Bogotd, Editorial Pontificia Universidad
Javeriana, 2019.

298. Ces démarches sont importantes. Elles ont permis de construire un contre-Panthéon
intellectuel face au canon occidental (allant, par exemple, de William Du Bois & Guaman
Poma de Ayala ou Ottobah Cugoano, sans oublier la reconsidération - entamée deés la
publication en 1938 par l'étude de Cyril Lionel Robert James - de la révolution haitienne).


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 151

en critiquant 'eurocentrisme moderne dés sa naissance méme et de l'inté-
rieur 2. Ces efforts sont importants : ils réhabilitent des ceuvres injustement
ignorées ou mal interprétées, introduisent de nouvelles focales et contraignent
surtout a élargir et a complexifier le périmetre du monde intellectuel partagé.

Précisons encore l'enjeu. Face a l'arrogance du récit hégémonique occi-
dental moderne et de l'altération de la vérité dont il a été acteur, il est impor-
tant de saluer la longue liste des travaux s'efforcant de montrer que dans
l'histoire de diverses traditions nationales, on trouve des expériences de tolé-
rance envers la religion et méme de valorisation de la pluralité ; tout autant
que des périodes d'ouverture ou de fermeture dans diverses sociétés. Amartya
Sen rappelle par exemple le sort du juif Maimonide qui s'échappe d'une

Europe intolérante et trouve refuge dans le monde arabe *®

; on pourrait bien
entendu relever la méme chose a propos de nombre d'exilés entre les deux
guerres mondiales. Et il est sans doute important de rappeler l'existence d'une
vaste tradition de débat public sur des problémes politiques, sociaux ou
culturels en Chine, Japon, Corée, Iran, Turquie, dans le monde arabe et beau-
coup d'autres régions d'Afrique *°'. Bien entendu, cela ne doit pas faire ignorer
I'historicité spécifique de l'institutionnalisation de la démocratie ni la portée
de l'égalité dans les sociétés occidentales modernes, mais cela recadre de
maniére importante les évolutions historiques.

Ce qui est cependant contestable est l'instrumentalisation politico-épis-
témologique de certains usages de l'authenticité, démarche qui n'est pas sans
danger. Plus ou moins souterrainement la critique épistémique peut se trans-
former en attitude axiologique. Or la revalorisation de la réalité historique
d'autres traditions (communautaires, religieuses, formes de savoirs) mais
aussi des luttes passées (y compris en Occident, pensons aux luddites),

299. Francisco Clavijero : « Notre monde, que vous appelez nouveau parce qu'il y a trois
siecles il n'était pas encore connu par vous, est aussi ancien que votre monde, et nos ani-
maux sont également contemporains des votres. [Et si vous n'acceptez pas qu'elles sont]
irréguliéres vos autruches parce qu'elles ne se conforment pas avec les notres, alors les
notres ne doivent pas se dire irréguliéres parce qu'elles ne se conforment pas avec les
votres ». Le texte appartient a Historia antigua de México (1770), cité in Dussel E., Politica
de la liberacién, op. cit., p. 409. D’emblée tout est dit sur I'eurocentrisme.

300. Sen A., La Démocratie des autres, Paris, Editions Rivages Poches, 2006 [2004], p. 27.
301. Ibid., p. 16.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

152 Une autreintroduction aux sciences sociales

longtemps décriées ou ignorées par le récit hégémonique moderne occidental
est une chose ; leur revalorisation axiologique est une toute autre affaire. Les
partisans de la génuinité subordonnent souvent la seconde a la premiere opé-
ration en faisant, sans examen suffisant, de traces et de résidus de résistance a
la modernité occidentale des réalités politiquement souhaitables.

En fait, la question tourne autour de la valeur accordée a l'invention. I
est — ou non - contestable qu'elle ait été inventée en Gréce, mais cela n'ote
rien au fait que la démocratie est un régime politique qui s'est répandu histo-
riquement, qui a méme connu des formes plus approfondies ailleurs et bien
plus tard, et que l'on peut en étre partisan, indépendamment de la question de
son origine. L'histoire du monde est faite d'emprunts institutionnels et il est
indispensable que des enjeux et des rivalités identitaires ne pésent pas sur des
débats historiques légitimes. D'ailleurs, le caractére importé et artificiel des
institutions est tout sauf une évidence tant dans maints contextes et tout au
long de l'histoire, bien des sociétés ont su et dtt métaboliser des formes insti-
tutionnelles externes, afin de produire le propre et parfois l'illusion du méme.
Et cela vaut autant pour des modes de gestion incorporés par Rome que pour
I'invention de la démocratie dans 1'Occident moderne (des Cités italiennes a
la Révolution francaise ou américaine) ; autant également pour la pénétration
du capitalisme - et avant elle du communisme — en Chine que pour la créa-
tion politique des Etats-nations sur la base du découpage des colonies espa-
gnoles en Amérique latine.

Si le terrain est glissant, c'est que bien des travaux sur la génuinité sont
parfois avant tout des réponses aux lectures péjoratives que le récit hégémo-
nique moderne occidental a projeté sur d'autres sociétés, et dont il est indis-
pensable de se défaire. Malgré les travers identitaires trop présents dans ces
études, elles n'en ont pas moins eu le mérite d'ouvrir les sciences sociales a de
nouveaux enjeux de connaissance.

Et ceci est d'autant plus vrai que la question de la génuinité concerne
désormais aussi le récit hégémonique occidental moderne. Les critiques n'ont
pas suffisamment souligné cela, mais elle taraude de sa dénomination méme
la theése des modernités multiples : c'est une civilisation, celle de la modernité,
qui, née et inventée en Occident, serait en train de se répandre dans le monde.
Cette problématique reconnait, on l'a vu, une diversité de parcours possibles
(notamment au niveau des institutions politiques), mais ne présuppose pas


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 153

moins que c'est bien le noyau de la civilisation moderne occidentale - avec la
fin de la religion en tant qu'économie générale d'un monde ordonnancé
autour de Dieu et sous 1'égide de ses interpreétes légitimes — qui fagonne 1'uni-
vers contemporain **2. Et en tant qu'inventeur de cette civilisation, comme
dans tout raisonnement sur la génuinité, I'Occident garde quelques priviléges.
L'aggiornamento, on le verra dans le prochain chapitre, doit étre plus
prononcé.

[2.] Pour notre propos, c'est la seconde mobilisation de la question de
l'authenticité qui nous intéresse le plus. En effet, I'enjeu de la génuinité - en
d'autres termes l'authenticité, la tradition, les racines — a été le revers inévi-
table de celui du rattrapage. Or, tant que le récit hégémonique de la modernité
occidentale était de mise et qu'a 'horizon il n'y avait qu'un seul destin possible
— celui du rattrapage —, les questions de génuinité pouvaient au mieux étre
considérées comme des résistances ou des résidus du passé. Notons-le : une
des premiéres grandes manifestations de défense de l'authenticité a lieu en
Europe avec les Romantiques qui, dés le tout début de l'industrialisation,
vantent la nature et les traditions et déplorent leur destruction. Rien d'éton-
nant a ce que dans le sillage du romantisme ou des mouvements empruntant
explicitement ou pas ses mots se soit constitué un fort et durable rejet de la
modernité .

Arrétons-nous un instant sur la dichotomie qui s'est construite au nom
de la génuinité contre la modernité occidentale, car elle est commune et ré-
currente dans l'histoire. Evoquons par exemple, a l'instar de celles de José
Enrique Rodé en Amérique latine (dans Ariel, publié en 1900), les analyses
proposées sur une ligne proche par le critique d'art japonais Okakura Tenshin
en 1903 (Les Idéaux del Orient, publié en anglais en 1903 et traduit en japonais
seulement en 1943). Tous deux mobilisent 1'idée d'une culture (d'une « 4me »)
qui se devait de résister au matérialisme et a l'idolatrie occidentale de la
richesse. Mais pensons aussi, comme le montre Georges Corm, al'importance
accordée au theme de l'authenticité dans la culture arabe en tant que maniére
de s'émanciper de la culture occidentale importée, perspective qui, rappelle

302. Eisenstadt S.N., « Some Observations on Multiple Modernities » in Sachsenmaier D.,
Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), op. cit., p. 28.
303. Mishra P., Age of Anger, London, Allen Lane, 2017.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

154 Une autreintroduction aux sciences sociales

l'auteur, témoigne d'un oubli de double sorte: non seulement celui d'une
tradition culturelle arabe irréductible a l'islam, mais aussi de l'existence d'une
pensée et d'une Renaissance arabes modernes au début du XIX*™siecle .
L'effort mené au nom du rattrapage a un peu partout nourri dans son
ombre le discours de la génuinité. Puisque les civilisations sont non seulement
différentes entre elles, mais méme non comparables, la volonté de rattrapage
via l'adoption d'éléments externes ne peut tot ou tard qu'entrainer ou accé-
lérer le déclin. L'importation d'idées ou d'institutions étrangeres fonciérement
inadaptées et plaquées fait perdre a une civilisation le fil de son identité.
D'ailleurs, la thématique de la corruption par l'adoption d'éléments externes
fait souvent corps avec celle de la corruption des moeurs. Résultat : aux yeux
des partisans de la génuinité le projet du rattrapage (et I'occidentalisation iné-
vitable), au-dela des souffrances qu'il entraine parce que dépourvu de tout
ancrage social et culturel effectif et authentique ne peut qu'échouer.
L'opposition entre génuinité et modernité occidentale a un peu partout
appelé a une nécessaire réaction collective qui a pris une expression nationa-
liste et a parfois alimenté un discours expansionniste militaire comme au
Japon, quand ce n'est pas un appel cathartique a la violence des colonisés **.
Certes, la dimension expansionniste et militaire est un avatar quelque peu
spécifique au nationalisme japonais, mais il ne s'agit pas moins la d'un natio-
nalisme qui partage quelques traits avec des mouvements comme l'ariélisme
latino-américain (une spiritualité latine opposée au matérialisme états-
unien), le panslavisme (en fait le combat entre les slavophiles trouvant de l'au-
thenticité du coté de I'Eglise orthodoxe et les pro-occidentaux attirés par
les Lumiéres), la Grande Turquie, le panarabisme - souvent a l'arriére-plan

d'études sur la personnalité arabo-islamique 3°

- le panafricanisme de
Nkrumah (1957-1966) au Ghana, et presque pourrait-on dire un certain pan-
européisme face aux Etats-Unis. En dépit de la diversité des civilisations dont
elles se réclament, la plupart de ces divisions ont une profonde similitude : ce

sont des postures réactionnelles contre la modernisation occidentale.

304. Corm G., op. cit.
305. Fanon F., Les Damnés de la terre, Paris, Editions Maspero, 1968 [1961].
306. Djait H., La Personnalité et le devenir arabo-islamiques, Paris, Editions du Seuil, 1974.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 155

Malgré de profondes différences, une continuité se dessine entre Rodé en
Amérique latine, Gandhi en Inde ou Sun Yat-sen en Chine (ce dernier se
réclamant de I'harmonie confucéenne), mais aussi, plus tard dans l'asiatisme
de Lee Kuan Yew a Singapour ou Mahatir en Malaisie, voire dans certains
versants critiques de l'islamisme comme chez Al Afghani, un Iranien, écrivant
en Inde en 1881 qui parle de la conspiration du matérialisme contre la reli-
gion, ou chez Hasan al-Banna et les Fréres musulmans depuis 1928 en Egypte.
L'instrumentalisation politique du discours de l'authenticité a jeté les bases de
bien des expériences autoritaires légitimant parfois la réinvention de rigo-
rismes religieux ou l'invention de multiples identités ethniques. Il est chaque
fois question de faire de la culture une protection contre les secousses de la
modernité. Mais la génuinité est également - et a souvent été — une virulente
manifestation de rejet de la modernité occidentale. La encore les représenta-
tions sont communes, au-dela des clivages civilisationnels. En Amérique
latine, par exemple, malgré la force de l'ariélisme s'est consolidée une autre
voie d'affirmation identitaire autour cette fois de la figure de Caliban -
maniére d'exalter et de revendiquer les anathémes dont les dominés et les
barbares furent stigmatisés **’. Et surtout de marquer, a partir de l'authenti-
cité, un antagonisme aux valeurs occidentales modernes. Frantz Fanon sera
pour toujours la grande figure de ce qu'il faut bien dénommer une nouvelle
version de l'histoire du monde.

La nouveauté de ces mouvements et les différences indéniables entre eux
ne doivent pas faire oublier l'existence de tensions similaires a l'intérieur
méme des sociétés modernes occidentales par de toutes autres voies — du ro-
mantisme jusqua une treés longue liste de mouvements antimodernes.
Comprenons bien le sens de cette remarque. Méme si c'est souvent en réfé-
rence a I'Occident moderne que les civilisations différentes ont souvent fini
par se positionner, l'enjeu porte au fond sur le changement, sur sa maitrise et
sa métabolisation. La coupure entre modernité et tradition, la difficulté en fait
de métaboliser et de maitriser le changement, traverse et structure aussi en
profondeur toutes les sociétés occidentales. La question de la génuinité est un
débat intra-occidental également. De la lutte des classes aux oppositions entre
régions, de la spécificité des guerres de religion, de la discordance des temps

307. Ferndndez Retamar R., Calibdn, México, Didgenes, 1974 [1971].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

156 Une autreintroduction aux sciences sociales

a l'opposition contre les individualités, la civilisation moderne n'a cessé de
rejouer en son sein des oppositions de méme type.

[3.] En termes de génuinité, il faut y revenir et insister, l'histoire du Japon
est édifiante a plus d'un titre. Premiére société non occidentale a s'étre vérita-
blement industrialisée (donc a réussir le rattrapage), le Japon est avec une rare
intensité le théatre du débat entre modernité et génuinité, la grande question
étant de savoir si la modernisation du pays signifiait ou non une occidenta-
lisation. L'étude de Pierre-Francois Souryi est précieuse a cet égard, parce que
tout en y reconnaissant bien des traits communs (construction d'un Etat cen-
tralisé capable de moderniser le pays et de créer un systéme éducatif efficace,
via un systéme politique despotique — a la prussienne), elle en souligne en
méme temps les expressions spécifiques **. Celles-ci, cependant, ne s'expli-
quent pas forcément a partir d'une génuinité culturelle, elles s'insérent dans
les dynamiques souvent conflictuelles propres a la société japonaise, a
commencer par l'opposition que la logique d'un Etat puissant affirme du coté
des revendications du droit. La tension aura été constante. Les partisans des
« droits de I'Etat » (« amour du pays », « loyauté envers le souverain ») s'ins-
crivaient dans le sillage de certaines traditions culturelles japonaises (harmo-
nie, réserve, modération, déférence) mais les valeurs des droits du peuple et
de la liberté ont ouvert d'autres fronts culturels, parmi lesquels sont visibles la
vulgarisation de thématiques des Lumiéres mais aussi la référence a des
modéles chinois **. Dans l'histoire sociale du Japon, le combat entre partisans
du peuple et partisans de la nation a souvent exprimé un conflit dont I'objectif
était la défense — ou non - d'un conservatisme réformateur.

Au moins jusqu'a sa victoire sur la Russie, en 1905, le Japon oscille entre
I'Occident - fascinant et menacant - et 1'Orient, avec la Chine comme
utopie *'°. Pourtant, dés les années 1890, & mesure que l'industrialisme prend
son essor, se répand le sentiment que pour parvenir a la « civilisation », il est
nécessaire de prendre de la distance avec la Chine et la Corée et leurs « vieilles
coutumes » *''. Il faut dire « adieu a I'Asie et bonjour a 'Europe ». Nous ferons
référence a cet événement a propos d'une considération a venir, mais notons

308. Souryi P.-F., op. cit., p. 119.

309. Ibid., p. 163 et p. 167.

310. Ibid., pp. 173-174 ; cf. aussi Devés Valdés E., op. cit., pp. 172-176.
311. Souyri P.-F., op. cit., p. 228.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 157

que la victoire militaire du Japon en 1905 peut largement étre associée au re-
tentissement qu'aura en 1979 la révolution iranienne *'?: dans les deux cas,
méme devant des phénomenes tres différents, c'est d'une histoire décentrée
voire opposée a l'occidentalisation dont il est question.

On trouve a cette période l'expression de cette oscillation profonde et
émouvante chez 'écrivain Natsumé Soseki (1867-1916), notamment dans la
conférence « Mon individualisme », ol il tente en 1914 une conciliation entre
lindividu et le groupe et défait toute opposition entre individualisme et
nationalisme, tout en exprimant un besoin personnel d'étre en mesure d'agir
par lui-méme *. I revient sur des thémes abordés par lui quelques années
auparavant : celui notamment d'une dualité intime qui, par la profondeur des
changements connus par le pays, fait peu ou prou des Japonais de son temps
des « névrosés » ou des « amphibiens » entre deux mondes **.

En tout cas, et au-dela de tensions plus ou moins intimes, I'occidentalisa-
tion n'a jamais cessé d'étre un objet de discussion. La réaction a I'imitation des
Lumiéres a donné lieu a un mouvement de défense et de réinvention d'une
identité japonaise - identité qui, contre l'universalité, défend le particulier et
l'individuel. Sur ce point, les interprétations sont divergentes, mais si 'on suit
l'analyse de Pierre-Frangois Souyri sur le nationalisme japonais, il serait, dés
la fin du XIX*™e siécle, moins question d'un repli que d'une volonté d'affirmer
la nation japonaise tout autant face a1'Occident qu'a I'Orient *'>. Ce fut en tout
cas le titre d'un célébre colloque en 1943 : « Dépasser la modernité ». Les nip-
ponistes de 1890 et les romantiques de 1940, tensions nostalgiques du passé
et de la génuinité, sont deux représentations d'un nationalisme qui s'oppose a
la modernisation. L'ouvrage de Junichiro Tanizaki, L'Eloge de I'ombre synthé-
tise en 1933 bien des tensions autour d'un génie de 'ombre qui serait propre
aux Japonais. « En un mot, 'Occident a suivi sa voie naturelle pour en arriver
a son état actuel ; quant a nous [Japonais], mis en présence d'une civilisation

312. Borzarslan H., « Le Moyen-Orient. Heurs et malheurs des passions révolutionnaires »
in Borzarslan H., Bataillon G. & Jaffrelot C. (éd.), Passions révolutionnaires, Paris, Editions
de PEHESS, 2011, pp. 83-120.

313. Soseki N., Mon individualisme, Paris, Editions Rivages, 2004 [1914].

314. Soseki N., Mi individualismo y otros ensayos, Gijén, Satori Ediciones, 2017 [1911-
1914], p. 45 et p. 91.

315. Souyri P.-F,, op. cit., p. 211.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

158 Une autreintroduction aux sciences sociales

plus avancée, nous n'avons pu faire autrement que de l'introduire chez nous,
mais, par contrecoup, nous avons été amenés a bifurquer vers une direction
autre que celle que nous suivions depuis des millénaires : bien des embarras
et bien des déconvenues nous sont, je pense, venus de 1a » *'¢. Et a la fin de ce
texte, tout en reconnaissant que « le Japon est irréversiblement engagé sur les
voies de la culture occidentale », il affirme vouloir scruter la possibilité, de
maniére partielle méme, de retrouver une authenticité : « savoir si, dans telle
ou telle direction, par exemple dans les lettres ou les arts, il ne subsistait pas
quelque moyen de compenser les dégats. Pour moi, j'aimerais tenter de faire
revivre, dans le domaine de la littérature au moins, cet univers d'ombre que
nous sommes en train de dissiper » 7.

Il est intéressant d'évoquer dans ce contexte le travail de Masao
Maruyama, l'un des plus importants philosophes japonais du XX*™ siécle, qui
a su revendiquer, bien mieux que d'autres, les racines d'une modernité pro-
prement japonaise. Dans son Essai sur l'histoire de la pensée politique au
Japon, publié en 1952, mais rédigé dix ans auparavant, il s'oppose au mouve-
ment que nous venons d'évoquer (et qui a eu un grand impact dans les années
1940 pendant la Seconde guerre mondiale) de « dépassement de la moder-
nité » 8. Ce mouvement a proposé le refus de toutes les idéologies modernes
occidentales (y compris le libéralisme et le marxisme) et le retour a des
doctrines traditionnelles dans le contexte du tenndcentrisme impérial, afin de
faire du Japon le porte-étendard de la résistance asiatique a la modernité .
Masao Maruyama s'insurge contre cette these et s'efforce de montrer, a l'inté-
rieur de la tradition japonaise et en s'appuyant sur elle, l'existence d'éléments
prémodernes autochtones — c'est-a-dire authentiques - témoignant d'une
authentique aspiration japonaise a la modernité. Autant dire que pour lui,
l'opposition entre « l'autocratisme traditionaliste japonais » et « I'émancipa-
tion moderniste occidentale » était une erreur.

316. Tanizaki J., L'Eloge de l'ombre, op. cit., pp. 27-28.

317. Ibid., p. 84.

318. Maruyama M., Essais sur l'histoire de la pensée politique au Japon, Paris, Les Belles
Lettres, 2018 [1952].

319. Stevens B., Maruyama Masao. Un regard japonais sur la modernité, Paris, CNRS
Editions, 2018, p. 24.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 159

L'appel a la nation japonaise et a sa génuinité s'inscrit dans la tres longue
histoire de défenses d'un collectif face aux malaises induits par le changement
social. Mais l'intérét de I'histoire japonaise est que le pays a articulé de maniére
inédite et plus précoce que toute autre société non occidentale, les épineuses
questions du rattrapage et de l'authenticité. Nous reviendrons sur ces points
au chapitre 5, mais au vu de l'intensité et de la force de la discussion identitaire
qui s'est emparée du pays dés la fin du XIX*™ siécle et pendant une bonne
partie du XX*™e siécle, la relative accalmie identitaire du Japon actuel mérite
attention. Le pays a trouvé sa voie pour se sentir - et se savoir — a la fois
moderne ef japonais.

[4.] Les deux types de discours sur la génuinité, tout en étant différents
(dans le temps, sur les protagonistes, pour les enjeux), ont cependant donné
lieu au travers d'expressions analogues un peu partout dans le monde a des
démarches qui, débutant sur la dénonciation de la domination occidentale
finissent parfois sur des attitudes anti-occidentales — pour proner alors une
nécessaire désoccidentalisation du monde. Puisque 1'Occident est un blog, il
est question de le rejeter en bloc. Ce qui ne tarde pas a se révéler plus problé-
matique que prévu. S'impose ainsi la nécessité de montrer par exemple l'exis-
tence de pratiques démocratiques ou égalitaires existant ailleurs qu'en
Occident et avant la modernité comme si la question de la validité de la dé-
mocratie pouvait se dissoudre dans celle de sa génuinité. S'impose également,
malgré 1'éloge de I'hybridité, du métissage ou de la réciprocité, une certaine
obsession de la question des racines, avec la quéte de pratiques politiques
originelles enfouies ou détruites par la colonisation ou l'occidentalisation.

Plus largement se pose la question de savoir si l'analyse sociologique
— dans ses versants critiques - a intérét a épouser la question de l'authenticité
dans un monde ou, de maniére de plus en plus transparente et avérée, le Nord
Global fait siennes des innovations politiques ou culturelles venant du Sud
Global - ce qui complexifie la direction des échanges dans un espace soumis
a une interdépendance toujours hiérarchisée, mais désormais largement
générale. Comme le signale Eric Macé, I'heure est aux sociologies connectées
des savoirs situés **. Dans ce contexte, la génuinité ne peut jamais rendre
entierement justice a l'histoire des civilisations : tot ou tard ses partisans se

320. Macé E., Aprés la société, Lormont, Editions Le Bord de l'eau, 2020.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

160 Une autreintroduction aux sciences sociales

révelent, au nom d'un trés discutable essentialisme culturel, obnubilés par leur
combat contre un bloc tout aussi discutable dénommé « Occident » **. La
these de l'authenticité doit désormais se mesurer a une réalité qu'elle avait
sciemment refusé de concevoir - a savoir qu'il est possible d'étre moderne

1 322

sans étre occidental *>>. Reste a comprendre la pleine signification de la

formule.

Ces grands débats a teneur tres différente soulévent une question centrale sur
le degré effectif d'uniformisation du monde. Dans un contexte nouveau de
modernisation achevée du monde, les débats se transforment. Les civilisations
ne sont plus considérées comme des blocs fermés. Une autre représentation
s'impose : tout emprunt, toute importation — d'une pratique ou d'une institu-
tion — suppose un travail de réappropriation et de réinvention et passe par lui.
Les phénomeénes d'hybridation sont dés lors ouvertement reconnus dans les
sociétés non occidentales mais aussi dans les sociétés occidentales.

Cependant, méme ainsi compris, 1'aggiornamento est insuffisant pour
rendre compte a la fois de la diversité des situations mais surtout de la pro-
fondeur du défi historique et intellectuel contemporain. L'enjeu est d'une tout
autre portée. Si comme nous nous effor¢cons de le faire, il est indispensable
d'inscrire cette réalité dans ses interdépendances géographiques et aussi dans
le sillage d'une histoire globale non réductible a la version donnée par 'hégé-
monie occidentale moderne, en revanche il est impossible de minimiser les
effets toujours actifs de cette hégémonie dans les transformations du monde
d'aujourd'hui.

A ce stade, la conclusion n'est en rien surprenante : nous assistons depuis
quelques décennies au triomphe de récits différents ou critiques envers la

321. Dans ce contexte, la « tradition » ainsi que I' « authenticité » ne sont que des stratégies
savamment instrumentalisées idéologiquement par un groupe d'acteurs politiques et
culturels, afin de maitriser a leur avantage l'inévitable processus de transformation et
d'échange.

322. Souyri P.-F., op. cit. ; Das V. & Randeira S., « Social sciences and public debates : the
case of India » in Socio, n° 5, octobre 2015, pp. 81-98.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Nouvelles narrations et géographies de la modernité 161

narration hégémonique occidentale moderne, situation qu'il faut comprendre
comme la continuation et le dénouement inattendu des grands débats du
XIX¥me siecle. Le rattrapage économico-industriel a eu lieu, ou est en cours,
dans certains pays non occidentaux sans que cela se traduise par une perte de
la génuinité civilisatrice de ces sociétés. Or, c'est justement cette possibilité
(I'effectuation du rattrapage et le maintien de l'authenticité) que les sociétés
dominées par 'hégémonie occidentale moderne ont activement cherchée des
le XIX¥™e siecle, alors que le Récit de cette hégémonie la leur avait interdite.
En bref, et de maniere plutodt surprenante, la compréhension de l'avenir s'ins-
crit davantage dans le sillage des problématisations anciennes - rattrapage et
authenticité — que dans la rupture annoncée par celles qu'offre aujourd'hui la
modernité - le postcolonialisme et les modernités multiples.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Chapitre 4
Industrialisme, civilisations, désencastrement :
les nouveaux scénarios

LA REVISION QUE NOUS venons de faire dans le chapitre précédent nous
a conduit, tout en déjouant certaines impasses analytiques, a constater d'une
part la difficulté & rompre avec le récit de I'hégémonie occidentale moderne et
d'autre part, la nécessité de cet effort. De la question de l'exceptionnalité de
I'Occident a son expansion planétaire, ce qui se révéle systématiquement ré-
fractaire aI'étude n'est rien d'autre que la réalité d'un monde a la fois fortement
marqué par la modernité occidentale et irréductible a elle. Pour réinitialiser les
sciences sociales, il est indispensable de creuser cette équation.

Partons d'une double régle : aussi longtemps que I'on entre dans ce débat
en privilégiant d'emblée le récit de l'exceptionnalité de 'Occident moderne, il
est impossible d'éclaircir vraiment la réalité du monde actuel - une position
qui, au fond, est celle de la thése des modernités multiples. Mais, en sens
inverse, tout essai de minimisation déconstructiviste de cette hégémonie passe
a coté de l'enjeu de puissance qu'elle a durablement inscrit dans I'histoire.

N'en déplaise a un certain regard académique post-, dé-, alter- ou anti-,
et comme l'ont trés vite compris les élites des pays non occidentaux dés le
XIX*me siecle, il est inutile de faire comme si les rapports d'asymétrie et surtout
la césure moderne n'existaient pas. C'est au contraire en reconnaissant la force


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

164 Une autreintroduction aux sciences sociales

de celle-ci et l'écueil intellectuel qu'elle représente toujours qu'il faut com-
prendre le monde actuel. Car c'est bien elle, la modernité, qui se trouve au
ceeur des enjeux d'analyse et qui, sur la longue durée, explique pourquoi
les sociétés du reste du monde ont été si durablement percues comme
porteuses de déficits irréparables. Et c'est contre cette césure, et ses préten-
tions politiques et épistémologiques, que se sont en fait dressées les figures de
sociétés non modernes, non occidentales, organisées autour d'une expérience
directe et harmonieuse du collectif, des sociétés holistes, « dépourvues »
d'individus. Or la césure moderne continue de diviser et de structurer les
grands débats contemporains.

Le risque alors de bien des interprétations, passées ou actuelles, critiques
ou non, est d'adhérer implicitement ou explicitement a une figure de la mo-
dernité incarnée par la société occidentale moderne et sommée de se repro-
duire ailleurs. Certes les modernités multiples, et plus largement la réalité des
articulations entre rattrapages et authenticités, ont modifié les termes et les
horizons du débat. Pourtant méme souterrainement, 1'Occident moderne a
toujours été considéré comme un bloc dans ces interprétations. Cela arrive a
son terme. Tout ce qui, définissant les contours d'une civilisation moderne
occidentale, allait nécessairement ensemble — capitalisme, démocratie, plura-
lisme, sécularisation, individualisme... — ne permet plus de cerner 1'époque
de maniere intégrée. Le moment est venu de comprendre a la lumiére de
l'histoire contemporaine 1'évolution — en vérité la séparation — de ce que le
récit occidental moderne était parvenu a souder pendant sa période propre-
ment hégémonique : I'industrialisme, les enjeux civilisationnels, l'expérience
d'individus désenchassés 2.

Nous le verrons, la similitude structurelle de ces trois grands phéno-
menes plaide pour une certaine articulation du monde. Mais dans la mesure
ou chacun de ces facteurs fait intervenir, a doses différentes des dimensions
présentes avant la modernité occidentale proprement dite, il est fautif d'inter-
préter tout I'éventail des situations comme un ensemble de variantes de la
modernité, et encore moins d'une globalisation occidentale. La modernité

323. Bien entendu, beaucoup d'autres facteurs auraient pu étre pris en compte. L'élection
de ces trois dimensions ne se justifie donc que pour des raisons heuristiques.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 165

est une civilisation a coté d'autres ; une interprétation et une réponse institu-
tionnelle spécifique aux défis du monde.

L'industrialisme et les technosciences: vers
l'universel-monde

Comme nous l'avons évoqué au chapitre précédent, il est important de se
rappeler que la société industrielle a rapidement joui d'un choix privilégié,
sinon incontestable du moins largement consensuel, de la part de plusieurs
acteurs — notamment des élites en Occident et ailleurs. On a tendance a
l'oublier depuis quelques décennies mais pour une partie importante de la
sociologie du XX siecle, la société industrielle fut un type sociétal commun
aux sociétés modernes ou développées auquel on pouvait accéder par une voie
capitaliste ou par une voie communiste ***. Derriére la Guerre froide et les
grands affrontements idéologiques du siécle dernier existait un objectif
commun - la société industrielle.

Industries

C'est donc dans cette profonde continuité qu'il faut comprendre l'inflexion
des derniéres décennies. Les dénominations ont fait florés dans la derniére
période (sociétés hyper-industrielles, informationnelles, globalisation), mais
une représentation dont on ne peut aucunement négliger la nouveauté dans
la période moderne s'impose autour de la troisiéme révolution industrielle et
de son expansion planétaire. L'industrialisme a cessé d'étre un monopole
occidental. Certes dans ce processus et avec cette dimension l'influence de la
modernité occidentale reste indéniable, mais une nouvelle géographie écono-
mique se dessine.

Evitons tout malentendu. Dans ce contexte, il ne faut pas entendre par
industrialisme un secteur particulier de I'économie, mais plutét une période
ou les services, l'industrie, le numérique et la recherche-innovation s'articu-
lent autour d'une configuration de production qui exige la mobilisation iné-
dite de tous les acteurs de la société.

324. Aron R., Dix-huit legons sur la société industrielle, Paris, Editions Gallimard, 1962.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

166 Une autreintroduction aux sciences sociales

Dans I'expansion contemporaine de cette représentation et de cette réa-
lité, il est impossible de minimiser le role des centres de formation, des orga-
nisations internationales, des procédures de benchmarking ou de la produc-
tion d'indicateurs mondiaux. Les anciennes dénonciations des processus
d'impérialisme se sont déplacées et sont remplacées, plus ou moins en dou-
ceur, par tout un arsenal de politiques de benchmarking international qui un
peu partout approfondissent les similitudes structurelles entre Etats.

Il est sans doute contestable d'affirmer que nous sommes vraiment dans
le monde de l'acronyme TINA (There is no alternative), en revanche s'est im-
posée au niveau planétaire lidée qu'en appliquant les mémes reégles de gou-
vernance économique, il serait possible de parvenir partout aux mémes résul-
tats en termes de croissance — perspective que le Consensus de Washington
(1989) exemplifie parfaitement. Cette position extréme est cependant contes-
tée par ceux qui soutiennent que les politiques de croissance adéquates sont
toujours spécifiques a leurs contextes — ce qui serait attesté empiriquement
par nombre de pays dont la forte croissance ces derniéres décennies a suivi
des voies différentes et parfois opposées a celles que préconisent les orga-
nismes internationaux. Dani Rodrik montre sur une importante base empi-
rique qu'on peut atteindre les mémes objectifs a partir de différentes poli-
tiques. Selon sa formule, il existerait donc une économie, mais plusieurs
recettes *%°.

« Une » économie. C'est cela l'essentiel. Aulendemain de la chute du Mur
de Berlin (1989), Michel Albert (1991) a résumé la nouvelle donne mondiale
avec la formule capitalisme contre capitalisme **°. L'histoire, désormais, ne se
jouerait qu'a l'intérieur de variantes du capitalisme **’. En fait, il faudrait
parler d'un large consensus — pour critiquable que cela s'avere - sur l'existence
sinon du one best way au moins de best practices susceptibles d'étre mises en
ceuvre partout au coeur des variantes capitalistes. Du modele tayloriste, au
fordisme ou au toyotisme, les chaines de montage traversent le monde du

325.Rodrik D., One Economics, Many Recipes, Princeton, Princeton University Press,
2007.

326. Albert M., Capitalisme contre capitalisme, Paris, Editions du Seuil, 1991.

327. Esping-Andersen G., Les Trois mondes de I'Etat-providence, Paris, Presses universi-
taires de France, 2007 [1990] ; Amable B., Les Cing capitalismes, Paris, Editions du Seuil,
2005.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 167

secteur secondaire au tertiaire. Les processus de production et les cercles de
qualité se multiplient, suscitant bien des tensions et des résistances derriére
l'uniformisation productive en cours. Cependant, malgré ces réactions, la
rationalité industrielle s'impose partout. Les grands traits de I'industrialisme,
en ce qui concerne notamment les processus de production, la technique ou
la science, se répandent factuellement dans le monde. Un arsenal d'indicateurs
a méme été mis en ceuvre afin d'accélérer et d'encadrer la convergence géné-
rale et la mise en forme moderne du monde. Les normes de qualité du type
ISO en sont une bonne illustration, d'autant que le transfert des criteres est
loin d'étre équitable entre régions du monde, ce qui inaugure une nouvelle ére
de colonisation, d'invention et de métissage ***. Les thérapies de choc des
derniéres décennies et leur rhétorique technique ont aussi servi une action
délibérée de transformation - et de convergence — des économies nationales
autour de certaines politiques *%.

Cependant, la convergence économique n'exige pas la convergence insti-
tutionnelle, notamment politique et ne passe pas par elle. Elle demande
seulement de se plier a un « cercle de raison ». Cela n'élimine pas les débats
(comment cela le pourrait-il ?) sur le role et I'étendue de la propriété privée
- trés peu mise en question en elle-méme depuis quelques décennies en tant
que facteur institutionnel décisif du capitalisme -, sur les bienfaits de
l'accroissement de la présence de 1'Etat dans 1'économie ou de la nécessaire
dérégulation de cette derniére, sans oublier ceux qui portent sur les épineuses
questions que l'enjeu écologique pose désormais. Mais au-dela des débats sur
les voies a choisir, l'impératif de la croissance témoigne de la force planétaire
de l'industrialisme. Cela passe parfois par des modéles trés intensifs d'extrac-
tion agricoles ou minieres (I'extractivisme) et d'autres fois par la mise en place
d'entreprises a forte productivité et tres grandes capacités de production de
biens et de services.

N'allons pas trop vite cependant puisque derriére le consensus autour de
la puissance de l'industrialisme se joue une des polémiques les plus impor-
tantes du XXI*™ siécle. Elle porte sur la viabilité écologique du monde et la

328. Metzger J.-L., « Gestion et mondialisation. Entre colonisation, invention et métis-
sage » in Recherches sociologiques et anthropologiques, n° 2, vol. XL, 2009, pp. 1-10.
329. Stiglitz J., La Grande désillusion, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 2002.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

168 Une autreintroduction aux sciences sociales

viabilité a venir de la réponse fondée sur le progrés technique. Au vu des
ressources limitées de la planéte, la croissance économique jusque-la considé-
rée comme la grande réponse est soumise a critique **°. Si l'idéal de la
croissance et le productivisme continuent a régner, une conscience critique
s'impose, a mesure que se multiplient les indicateurs négatifs : atteintes a la
couche d'ozone, déréglement climatique, transmission de maladies a de nou-
velles régions, désertification, épuisement des ressources non renouvelables,
destruction de la biodiversité et disparition des espéces, fonte des glaciers et
hausse du niveau de la mer, la liste n'est pas exhaustive.

L'¢re de la révolution industrielle née en Grande-Bretagne, et qui a fini
par embrasser le monde entier avec l'essor des pays émergents, a organisé le
pillage systématique et longtemps inconsidéré du capital naturel de la planete.
Est alors remis en cause un des postulats majeurs de la modernité, l'autono-
misation large des sociétés humaines par rapport a la nature. Cela entraine
une conséquence de taille: le défi écologique sonne le glas du projet de la
Grande Convergence. En effet, la généralisation a la planéte du mode de
développement industriel mais aussi du style de vie occidental entraine de trés
importants dangers. Maintes fois mobilisée, la crainte principale tient a ce que
la planéte ne résisterait pas a l'extension mondiale du mode de vie occidental,
ne serait-ce qu'a la seule population de la Chine *!. L'industrialisation qui
court dans les pays émergents augmente les émissions mondiales de CO? et la
volonté d'imitation du style de vie des pays occidentaux par les classes
moyennes et supérieures des premiers (ou, au cceur des pays occidentaux, le
désir d'imitation du style de vie des plus riches), ces phénomeénes accélérent
la dégradation écologique.

Si l'essor économique -le doux commerce - avait été entrevu au
XVIII*™ comme réponse au probléme de la guerre entre nations (I'échange
permettant une relation gagnant-gagnant entre deux parties), son développe-
ment, accompagné de conflits d'intéréts entre nations, devient un probléme
et non plus une solution. D'ores et déja le nombre de réfugiés climatiques est

330. Martuccelli D., Les Sociétés et l'impossible, Paris, Editions Armand Colin, 2014.
331. Brown L.R,, Le plan « B », Paris, Editions Hachette, 2007 [2003].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 169

hautement significatif dans le monde, ce qui laisse entrevoir un « nouvel ordre
de la violence au XXI*™ siecle » 332,

Retenons l'essentiel : a la lumiére de cette nouvelle représentation, les
«autres » ne devraient pas — surtout pas — avoir le méme style de vie que les
« modernes ». L'exceptionnalité historique du développement occidental se
mue en privilege géopolitique affirmé. Si continuité il y a avec I'époque des
guerres coloniales ou les interventions pour contrdler l'exploitation des
matiéres premiéres, la situation n'en est pas moins nouvelle. L'effet de
démonstration comme grand ambassadeur de la modernité face a la tradition
(et du capitalisme contre le communisme hier) est désormais sous surveil-
lance. En fait, c'est bien de la fin de I'idéal de la Grande Convergence autour
du consumérisme dont il s'agit, méme si tout le monde ou presque refuse de
l'assumer. Si le développement de nouvelles classes moyennes dans bien des
pays du Sud est un atout possible pour l'extension de la démocratie, leur aspi-
ration a la consommation est en revanche pergue comme menace écologique.
La secousse est profonde : une des expressions propres au récit hégémonique
occidental moderne (projet généreux et souvent indissociablement colonisa-
teur) se rétrécit et devient alors un privilege jalousement gardé, peut-étre a
l'avenir pour quelques-uns par des voies militaires.

Une bonne nouvelle se fait jour malgré tout: en dépit de lancinantes
questions écologiques, les dernieres décennies ont montré sinon la rapidité
des rattrapages au sens strict, au moins une capacité de faire sortir des
centaines de millions des personnes de la grande pauvreté et de les faire accé-
der aux classes moyennes, méme avec des revenus modestes et sur des bases
socialement fragiles (plus de 400 millions en Chine, plus de 300 millions en
Inde en quelques décennies). Face a ces réalités historiquement inédites par
leur taille, l'essor industriel de 1'Occident et les Trente glorieuses apres la
Seconde guerre mondiale doivent étre sérieusement mis en perspective. Une
conclusion simpose sans détours: la suprématie blanche n'est désormais
qu'un racisme abrupt ; il faut se rappeler qu'il a pu longtemps étre un discours
impérialiste performatif sur le monde.

332. Welzer H., Les Guerres du climat, Paris, Editions Gallimard, 2009 [2008].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

170 Une autreintroduction aux sciences sociales

Technosciences

Il est indispensable d'associer ce processus a celui qui, depuis la révolution
industrielle, lui est intrinséque. S'il est sans doute excessif de réduire le capi-
talisme industriel a des modes techniques de production en essor au cceur de
I'hégémonie occidentale moderne, ces derniers ont cependant joué un role
décisif. Comme on 1'a vu, bien des débats depuis le XIX*™ siécle, tournent
autour de la possibilité ou non de s'approprier latechnique (le feu du
Prométhée moderne) sans perdre son dme.

Le Japon d'abord, la Chine aujourd'hui et bien d'autres pays du Sud-Est
asiatique, I'Inde en partie et entre temps 1'URSS, ont montré chacun que cela
était possible. Des transformations y ont coincidé avec une profonde modifi-
cation des relations entre science et technique. La différence est nette entre la
maniére dont la révolution pasteurienne a peuplé le monde d'étres nouveaux
(les microbes) et la facon dont les travaux et les techniques scientifiques trans-
forment aujourd’hui le monde, méme si superficiellement les deux processus
se ressemblent. Les sociétés contemporaines assistent a la consolidation d'un
nouveau mode de production scientifico-industriel, a la suite d'une interpé-
nétration croissante entre le monde de I'économie et celui de la production
des connaissances ; un mode de production qui estompe la frontiére entre
science appliquée et science pure, au profit d'une technoscience des proto-
types **.

Un monde commun s'est construit sur les principes universellement
partagés des technosciences. Et cela peut sembler paradoxal, mais la cristalli-
sation de ce regard planétaire commun coincide d'ailleurs dés le début du
vingtiéme siécle avec un ensemble de réflexions épistémologiques qui n'ont
cessé d'ébranler la conception de la science produite au XVII*™ siecle.

Il n'est pas ici question de revenir en détail sur ce processus, mais de bien
comprendre la tension a l'ceuvre. D'un point de vue culturel large, il revient
au mouvement postmoderne et aux Sciences Studies d'avoir livré dans le

333. Gibbons M. et al., The New Production of Knowledge, London, Sage, 1994 ; Nowotny
H., Scott P. & Gibbons M., Rethinking Science, Knowledge and the Public in an Age of
Uncertainty, Cambridge, Polity Press, 2001 ; Pestre D., A contre-science, Paris, Editions du
Seuil, 2013.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 171

dernier quart du XX*m¢siécle un des grands diagnostics de cette transforma-
tion. Cependant, la ou ces mouvements critiques ont pensé que ce tournant
épistémologique devrait mener au double abandon des notions de réalité
objective et de langage universel, au niveau mondial c'est exactement l'opposé
qui s'est produit. La réalité est toujours objet de disputes épistémologiques,
mais elle n'est nullement devenue un champ agonistique de représentations
incommensurables. S'il est vrai que s'est généralisée une exigence pragmatique
faisant reposer la vérité sur la seule preuve de son efficacité, ce bouillonne-
ment épistémologique n'a en revanche absolument pas mené a une crise
générale des représentations scientifiques. La fin de la pensée du fondement
du monde a eu dans la vie sociale, via le triomphe des technosciences, un
résultat tout opposé a celui que les critiques épistémologiques avaient
escompté. Comme le dira Deng Xiaoping (chef de la Chine entre 1978 et
1992), s'inscrivant dans le pragmatisme millénaire chinois, « peu importe que
le chat soit noir ou blanc pourvu qu'il attrape les souris ».

Il s'agit d'un résultat d'autant plus étonnant que l'incertitude ne cesse de
travailler les sciences et les technosciences contemporaines, a mesure que la
réalité cesse d'étre congue comme statique pour étre appréhendée comme
une dynamique en constante évolution. Mais la reconnaissance de formes
nouvelles d'incertitude ne s'est pas traduite, pour I'heure, par I'abandon de la
croyance dans le bien-fondé des postulats scientifiques. Au contraire, en dépit
de légitimes inquiétudes, la science est plus que jamais le seul langage hégémo-
nique légitime pour dire le vrai et le réel au niveau planétaire.

Davantage encore. Une frénésie technophile d'un nouveau genre, infini-
ment plus messianique que jadis, simpose chez certains, surtout au niveau des
imaginaires utopiques. Certes ses manifestations, qui ne concernent que
quelques acteurs, sont circonscrites et accotées géographiquement dans la
planéte. Mais le résultat n'en est pas moins inédit. La prise de conscience
croissante que la frontiére entre nature et culture est ébranlée par l'apparition
de nouvelles entités sociotechniques hybrides, qu'il est nécessaire de parvenir
a une profonde reconsidération de la frontiére entre humains et
non-humains. Ces deux idées imposent la nécessité de nouvelles représen-
tations du lien entre humains, nature et culture. Autrement dit, ce que
la science a jadis établi — le Grand Partage entre nature et culture -, elle le
questionne aujourd'hui. La nature, qui longtemps a désigné ce qui était un réel


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

172 Une autreintroduction aux sciences sociales

en dehors des capacités de création humaine, voit son statut se transformer
profondément.

L'imagination historique tend alors chez certains a se confondre avec
l'imagination scientifique. Désormais, il n'y aurait plus lieu d'opposer le cons-
truit et le réel ; le réel est un construit et dans leur capacité de création les
sciences contemporaines seraient au fondement d'une cosmopolitique parti-
culiere **%. A suivre les arguments les plus enthousiastes, la principale et la plus
irréductible frontiére ne se trouverait plus dans les moeurs ou l'infrastructure
économique, mais dans les cosmogonies, les maniéres de circonscrire le social
et le naturel ; les humains et non-humains ; les hommes, les femmes et les
dieux ; la nature et la culture 3.

L'aura de nouveauté qui entoure ces affirmations a de quoi surprendre.
Ces énoncés - leur critique en fait - ont bel et bien été a la base, et depuis
toujours, du regard occidentalo-centriste et de son sentiment de supériorité.
L'enjeu est autre : c'est le différentiel de puissance et 'asymétrie des rapports
de pouvoir qui doit continuer a se tenir au cceur de l'interrogation sociolo-
gique. La vie sociale avant d'étre un possible lieu de controverses est toujours et
surtout un espace irrépressible de conflits. Telle est la limite principale des
études sur la symétrie des représentations ou la cosmopolitique. Dans la vie
sociale, on a beau vivre dans une ontologie faisant d'une Montagne un « Etre
terre », cela ne prémunit nullement de la nécessité, par exemple lorsque
s'installent les industries miniéres, d'affronter la réalité d'une Montagne
devenu source de profit et valeur d'échange **. On peut bien entendu re-
mettre en question la légitimité des rapports de force (et on doit surtout dé-
noncer des brutalités dans beaucoup d'épisodes historiques), mais sitot que
l'on sort du monde aseptisé des controverses cela ne change rien a la réalité de
l'asymétrie des rapports de forces dans le monde. Evitons tout malentendu.

334. Latour B., « Quel cosmos, quelles cosmopolitiques ? » in Hache E. (éd.), Ecologie poli-
tique, Paris, Editions Amsterdam, 2012 [2004], pp- 35-50.

335. Parmi d’autres : Viveiros de Castro E., op. cit. ; Latour B., Nous n'avons jamais été
modernes, Paris, Editions La Découverte, 1991 ; Descola Ph., Par-dela nature et culture,
Paris, Editions Gallimard, 2005 ; Haraway D.J., Simians, Cyborgs and Women, London,
Free Association Books, 1991.

336. De la Cadena M., Earth Beings, Durham, Duke University Press, 2015 ; Escobar A.,
Sentir-penser avec la terre, Paris, Editions du Seuil, 2018.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 173

Dans leurs études, les décoloniaux montrent bien les conflits, souvent violents,
opposant certaines communautés indigénes aux grandes corporations
miniéres ou aux Etats, mais ils ont tendance a « complexifier » leurs analyses
sous la forme de controverses épistémologiques et ontologiques (différentes
« représentations » sur le monde, diverses conceptions sur les étres qui le
peuplent ou sur la relation nature/société). Si ce deuxiéme niveau de réalité
est irréductible au premier, dans le cours effectif de l'histoire, c'est bel et bien
l'asymétrie des rapports de force qui décide largement de l'issue des contro-
verses. Il y va justement de la spécificité historique de I'hégémonie occidentale
moderne et de son sentiment de supériorité depuis la révolution industrielle.

On peut ne pas partager une scéne historiographique commune et main-

tenir vivant pendant des siécles un contre récit souterrain de I'histoire *

, on
n'échappe pas pour autant a ce que les rapports asymétriques de pouvoir fini-
ront par imposer - et donc au différentiel de puissance accolée aux techno-
sciences. Comme on l'a évoqué dans le chapitre 1, Robert Merton, croyait
encore & l'évidence du différentiel de véracité a propos des mécanismes
responsables de la pluie pour les indiens hopis et pour la science moderne ;
certains scientistes sociaux disent en douter profondément aujourd'hui. Mais
ce débat (6 combien!) important ne change rien a ce que structurent les
rencontres entre civilisations ou acteurs — l'asymétrie de leurs pouvoirs.

Les discours les plus exaltés se révelent trés éloignés de la réalité. Le
monde n'est pas entré dans une phase intense de cosmopolitiques (des conflits
autour du réel lui-méme) ; au contraire il ne cesse d'étre aux prises un peu
partout avec l'expansion et l'adhésion croissante des Gouvernements aux
discours et aux effets de réel des technosciences **. La confiance et méme
la foi dans le progres scientifique n'ont pas cessé d'étre actives au niveau de
l'opinion publique. Partout les technosciences sont les grandes productrices

337. Wachtel N., La Vision des vaincus, Paris, Editions Gallimard, 1971 ; Flores Galindo A.,
Buscando un Inca, Lima, Editorial Horizonte, 1988 [1987].

338. Ceci rend compte d'ailleurs du caractére atypique, pour des raisons historiques et
politiques locales, des débats autour du Sida en Afrique du Sud. Cf. Fassin D., Quand les
corps se souviennent, Paris, Editions La Découverte, 2006.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

174 Une autreintroduction aux sciences sociales

de visions du monde et de la réalité, méme si c'est désormais a partir de
données épistémologiquement plus incertaines **.

Certes, un certain esprit des Lumieres — et ne parlons méme pas de la foi
positiviste - n'a jamais vraiment éradiqué dans le monde entier d'autres
formes de croyances. Cependant, et malgré tout ce que disent les discours
critiques, voire en dépit de I'état effectif des croyances des individus, jamais
les technosciences, en tout cas en ce qui concerne les relations entre Etats, n'ont
joui d'un tel poids dans les prises de décisions. Rien ne l'illustre mieux que le
débat — avec les accords et les engagements internationaux — sur la lutte
contre le réchauffement climatique. Malgré une opposition qui oscille a ses
extrémes entre ceux qui proposent des images apocalyptiques de l'avenir et
ceux qui, désormais minoritaires, minimisent — voire dénient - les risques
climatiques, s'est imposée sur la scéne internationale une véritable Décla-
ration Universelle. Tous les gouvernements du monde pratiquement ont si-
gné 1'Accord de Paris en 2015. Autant dire qu'ils ont publiquement prété foi
et confiance aux conclusions des technosciences, jugées dés lors universelles.
Malgré l'existence de points de litige (le partage des responsabilités et des
efforts entre pays, la question de 'ampleur des conséquences que produira le
changement climatique dans les décennies a venir) un accord - plus ou moins
contraignant - a pu étre trouvé.

Les modeles de simulation du climat et des changements clima-
tiques s'appuient sur des hypotheéses, elles-mémes résultats de discussions pla-
nétaires entre scientifiques et politiques, qui décident au vu de certains para-
metres de proposer — ou d'imposer — des réglementations. L'autorégulation

339 . Cest pourquoi il est important, au-dela des discussions cosmopolitiques ou
ontologiques, d'historiciser les phénomenes sociaux. Dans les discours indigénistes des an-
nées 1950-1960, la question écologique ou environnementale n'existait guére ; ce fut le dé-
veloppement dans les années 1970 d'un discours environnemental en Europe et aux Etats-
Unis qui a rendu possible, une décennie apres, la rencontre entre le discours post-dévelop-
pementiste de I'écologisme et le discours du nouvel indigénisme en Amérique latine autour
d'un double ordre brisé : communautaire - entre personnes — et avec la nature. Cf. Bengoa
J.» La emergencia indigena en América Latina, Santiago, F.C.E., 2016, pp. 57-60. Comme
l'auteur le précise, cela ne veut pas dire que les indigénes n'ont pas eu une relation vivante
avec la terre, les montagnes ou les fleuves, bref, une nature vivante, mais cela ne fait « aucun
doute que le discours écologiste est une recréation de ce culte a la nature » (ibid., p. 100).


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 175

collective, et mondiale, s'appuie sur l'idée d'un seuil que l'on a intérét a ne pas
franchir parce que, au-dela d'un point de bascule, il expose a des conséquences
irréversibles et peut-étre fatidiques dont la portée exacte ne peut encore étre
cependant que de nature hypothétique. Au vu de cette incertitude épistémo-
logique, la conclusion de 1'Accord de Paris et ce qu'il dit sur le partage d'une
vision commune - technoscientifique — du monde n'en est que plus surpre-
nante.

Le récit hégémonique occidental moderne n'a pas hésité a faire de
l'alliance entre la technique et la science modernes une spécificité civilisation-
nelle. Quant aux autres peuples, ils n'ont cessé de vouloir s'en emparer. C'est
désormais chose faite, par des voies en partie prévues et en partie inédites.
Tout autant que le capitalisme (au pour étre plus précis, l'imposition et 'adop-
tion croissantes des critéres de la rationalité économique et productive),
les technosciences se sont détachées de leur asservissement exclusif a une
civilisation. Ce que méme implicitement le récit hégémonique occidental
moderne avait, pendant des siécles, farouchement refusé comme possibilité a
bel et bien eu lieu : aprés s'étre longtemps fait voler leur histoire, les autres ont
fini par voler la technique. Du coup, 1'Occident, comme civilisation et
ensemble historique d'institutions, voit son futur se séparer du long monopole
de la technique et des rationalités productives.

Notre époque se rapproche de nouveau de ce qui a longtemps été dans
l'histoire le propre des différentiels de puissance entre civilisations : le monde
redevient le théatre d'un ensemble de concurrences et de coopérations,
d'interdépendances réciproques et hiérarchisées entre civilisations, et n'est
plus celui de I'hégémonie écrasante de l'une sur les autres. L'important est
qu'infiniment plus que la langue anglaise, c'est celle des technosciences qui est
devenue celle du monde entier.

Retour vers le futur : la dynamique des civilisations

S'agissant de la dynamique entre civilisations, le chemin parcouru frappe a la
fois par la radicalité des nouvelles questions ouvertes et par la rapidité du
processus. Eiko Tkegami pouvait ainsi en 1995, par exemple, débuter son livre
sur la modernisation du Japon par cette interrogation : « Comment le Japon
peut-il étre considéré un pays a succes dans l'industrialisation et les négoces,
s'il favorise le collectivisme et le statu quo et dévalorise l'individualisme et


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

176 Une autreintroduction aux sciences sociales

l'innovation ? » **°. Sa réponse, comme on l'a vu dans le chapitre 2, se trouvera
dans le processus particulier de domestication des samurais. Mais ce qu'il
nous intéresse de souligner ici est le présupposé de la question. A cette date,
et son interrogation le dévoile a rebours, il était encore évident qu'une seule
voie de modernisation s'offrait, celle de l'individualisation a I'occidentale, le
facteur décisif pour atteindre le développement moderne. Depuis, s'est impo-
sée l'idée de l'existence d'une société japonaise développée qui ne peut plus
étre lue essentiellement en termes d'occidentalisation et encore moins d'insuf-
fisance. Il s'agit plutét d'une modernisation qui, avec ses réponses propres,
s'est effectuée a des rythmes analogues a ceux de 'Occident.

En réalité, s'agissant des enjeux civilisationnels, le dossier est complexe et
il est important d'en différencier avec soin les divers enjeux.

L'Occident a l'épreuve

[1.] Tout dabord, il faut reconnaitre le caractére ambigu de la notion
d'« Occident », ce qui n'a jamais fait vraiment mysteére. Il n'en est pas moins
vrai que, dans ses dimensions proprement idéologiques, le terme a souvent
été associé a une articulation de la démocratie et de la philosophie grecques
avec le droit romain et la religion judéo-chrétienne, puis en tant que marqueur
des temps modernes avec la Renaissance, avec les Lumiéres et la Révolution
industrielle et francaise, enfin avec les Droits de 'homme. S'agissant de la
civilisation occidentale, le récit identitaire a donc incorporé la Gréce, Rome,
les Gaulois ou les Germains mais exclu les Egyptiens, les Arabes ou les Perses.

Or, comme on l'a vu, chacune de ces dimensions identitaires peut étre —
et I'a été - sujette a révision. A commencer par l'association de la Grece
antique et de Rome a la civilisation occidentale, tant ces deux sociétés se sont
largement construites en rapport, en concurrence et en échange avec les so-
ciétés du Sud de la Méditerranée plus qu'avec les peuples du Nord de I'Europe
(et I'équation est encore plus problématique et indirecte s'agissant des Etats-
Unis). Plus surprenant encore, 'Empire romain d'Orient qui survécut mille
ans a la chute de Rome est non seulement rarement intégré a 'Occident (sinon
via le code juridique de Justinien, donc sous forme de droit romain), mais a
vu la ville de Constantinople étre pillée par les Croisés en 1204 (au moment

340. Ikegami E., op. cit., p. 15.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 177

ou l'enjeu prétendu était de souder la chrétienté), et la branche chrétienne
byzantine, qui a pourtant donné forme a I'Eglise Orthodoxe en Russie, mise a
distance du récit hégémonique occidental moderne. En revanche, ces omis-
sions ou oublis sélectifs n'ont empéché ni la renaissance ni l'appropriation
d'une tradition démocratique grecque et républicaine romaine par les Etats-
Unis ou la France. L'invention de telles continuités, souvent imaginaires,
contraste fortement avec le refoulement d'autres influences pourtant bien plus
réelles venues des Perses ou des Arabes.

Prenons-en un exemple. Pour Aldo Schiavone, l'exceptionnalité occiden-
tale remonte a Rome ou, pour la premiére fois, un corps de spécialistes se
constitue autour de 'ordonnancement juridique de la société, donnant forme
a une véritable technologie sociale autour d'une « rationalité spécifique et
puissante. Sa séparation [du droit] apparaitra comme une particularité de
'Occident » **!. S'agissant de la spécificité de 1'Occident, il soulignera méme,
dans le sillage de cette construction, deux grands dispositifs inventés large-
ment indépendamment I'un de l'autre : « le paradigme, d'ascendance grecque,
de la politique comme souveraineté populaire et de la loi égale pour tous, et
celui, de dérivation romaine, du droit comme conformité a un systeme auto-
référent de régles rationnellement définies » **%. Deux dispositifs uniques que
seule 'Europe moderne aurait réussi a associer. En revanche, dans d'autres
civilisations, la dissociation entre ces deux dispositifs expliquerait, toujours
selon Aldo Schiavone, l'absence « d'un individualisme aux bases solides,
capable de se projeter pleinement sur le terrain du droit et de la politique », ce
qui justement serait le grand acquis exclusif des temps modernes **.

Pourquoi évoquer en particulier cette analyse convaincante a certains
égards seulement et a laquelle on pourrait en ajouter beaucoup d'autres ? C'est
qu'il s'agit d'un mode de raisonnement et d'argumentation longtemps de mise
dans les sciences sociales largement sous hégémonie occidentale, et dont il
faut apprendre a distinguer les ressorts : a savoir la liaison plus ou moins indue
entre des études remarquables et approfondies sur I'histoire occidentale et
des affirmations bien moins étayées & propos d'autres sociétés et périodes.

341. Schiavone A, op. cit., p. 14.
342. Ibid., p. 26.
343. Ibid., p. 623.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

178 Une autreintroduction aux sciences sociales

L'exceptionnalité du droit romain est en effet moins établie a la suite d'exi-
geantes comparaisons que donnée d'emblée comme vérité historique. Racon-
ter l'histoire de 1'Occident équivaut a rendre compte de son exceptionna-
lité 34,

[2.] Une sensibilité historique relativement nouvelle simpose aujour-
d'hui. Certes, de Jean-Jacques Rousseau a Claude Lévi-Strauss, des voies cri-
tiques et dissonantes s'étaient fait entendre, mais, comme on l'a vu, s'appuyant
sur son indéniable supériorité industrielle, la civilisation occidentale a pu
imposer la nécessité de ses institutions. Désormais, & part le domaine
technique ot 1'Occident moderne a indéniablement témoigné d'une meilleure
efficacité instrumentale, sa plus grande complexité dans d'autres domaines lui
est systématiquement contestée. Par exemple, la conception des sociétés
primitives en tant que sociétés simples est remise en examen et fortement
questionnée ; or, il s'agit d'une thése majeure a propos de la différenciation
sociale dans les travaux des sociologues classiques. En fait, les sociétés primi-
tives auraient été organisées autrement. Alain Testart est emphatique : « on
peut (sous certaines réserves, d'ailleurs) parler de complexification croissante
pour l'infrastructure matérielle des sociétés ; en ce qui concerne leurs struc-
tures sociales, on ne voit pas quel sens cela pourrait avoir » 3. S'il reconnait
l'existence d'une plus grande division sociale du travail dans les sociétés
modernes, il conteste en revanche l'idée d'une plus grande différenciation par
exemple en ce qui concerne la hiérarchie infiniment plus complexe, parce que
plus diversifiée des sociétés précédant la période moderne 6.

Certes, c'était déja en partie la position de Claude Lévi-Strauss et méme
le soubassement de la critique de Jean-Jacques Rousseau. Ce qui exige alors

344. D'autres fois, ' Occident est associé a une histoire du sujet/individu qui lui serait spé-
cifique ; selon ce récit, a partir de la Renaissance et seulement, grice a I'importance de
I'héritage grec, romain et chrétien, l'histoire de I'individu aurait cessé d'étre accidentée ou
a éclipses (on le reconnait pour d'autres périodes historiques). Or méme sous cette moda-
lité adoucie, une telle version néglige le fait que dans l'histoire de 'Occident, les processus
d'individuation modernes alternent avec des processus de re-communautarisation, de
fondamentalismes divers, voire avec des retours en arriére totalitaires.

345, Testart A., Eléments de classification des sociétés, op. cit., p. 19. Cf. aussi ibid., annexe
1, pp. 135-144,

346. Ibid., pp. 20-21.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 179

de bien cerner ce qui a vraiment changé, et profondément ces derniéres dé-
cennies dans le débat entre tradition et modernité, entre 'Occident et le reste
du monde. Il n'est plus question d'un billet d'humeur, pour brillant qu'il soit,
contre la civilisation moderne a I'horizon d'une critique radicale. Désormais,
le débat est plus circonscrit et surtout mieux informé historiquement. Par
différents chemins, I'exceptionnalité et la supériorité de la modernité occiden-
tale sont de plus en plus cantonnées & un différentiel technique - avec des
effets induits en cascade par la Révolution industrielle. Cela peut sembler
mineur mais c'est un bouleversement dont les conséquences analytiques sont
énormes. La complexité n'est plus le signe incontestable et univoque de la
supériorité occidentale moderne.

[3.] Si le récit hégémonique occidental moderne n'est plus a méme de
rendre vraiment compte de l'évolution du monde, cela ne veut aucunement
dire ni qu'il a perdu sa pertinence analytique, ni - mais cela sort du cadre de
notre étude — qu'il vit ses derniers moments de gloire. L'effet de démonstra-
tion des sociétés occidentales — l'attirance du reste du monde pour leur style
de vie — est toujours réel et I'expansion des modeles organisationnels occiden-
taux, des principes de l'économie de marché ou des produits de l'industrie
culturelle (musique, cinéma, sport...) continuent d'étre a l'ordre du jour.
L'Occidental Way of life jouit d'une capacité d'attraction indéniable, et dans ce
cadre le modele social européen exerce une séduction certaine, ce que I'on
souligne moins. De nombreux processus d'occidentalisation, et non des
moindres, marquent toujours le monde contemporain. La primauté de la
modernité occidentale est telle pour I'heure qu'elle reste factuellement hégé-
monique y compris au travers de la diversité de projets de résistance ou de
contestation dont elle est I'objet.

Pensons par exemple a la force de I'expansion du modele de la nation
dans les derniers siécles et a sa vigueur actuelle - réalité dont il est difficile
de nier a I'époque moderne ce qu'elle doit a la Révolution francaise -, en vif
contraste avec la réalité millénaire des Empires **”. Mais aussi a I'expansion de
la notion d'égalité en tant que grand horizon d'attente dans les sociétés

347. Par sa « diversité culturelle et leur flexibilité territoriale » 'Empire a été «la forme
d'organisation politique la plus courante dans le monde au cours des 2500 derniéres
années » Cf. Harari Y.N., Sapiens, Paris, Editions Albin Michel, 2015 [2011], p- 229.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

180 Une autreintroduction aux sciences sociales

actuelles, et dans un sens proche, a la thése discutée et déja infiniment moins
consensuelle d'une troisiéme vague de démocratisation planétaire entre 1974
et les années 1990 3. A ce sujet, celle de la fin de l'histoire exprimée par
Francis Fukuyama en 1989 ne disait au fond rien d'autre - égalité et démo-
cratie étaient I'horizon indépassable du monde. Or apreés une phase d'enthou-
siasme post-Guerre froide, les représentations sont désormais plus inquiétes.
Il n'est pas question ici de s'appesantir sur des mouvements conjoncturels
d'opinion, cependant derriére les doutes actuels (partiellement comparables &
ceux des années 1930) sur la vigueur et 'efficacité des démocraties libérales
pluralistes se joue une polémique au sujet de la valeur des institutions asso-
ciées a 'Occident moderne.

A d'autres moments, c'est le caractére occidental de certains processus
qui est sujet a discussion. Urbanisation, monétarisation, capitalisme, citoyen-
neté, alphabétisation, consommation de masse, transition démographique,
tous ces phénomenes cessent d'étre immédiatement percus comme des
facettes propres a la modernisation occidentale. La déstabilisation du patriar-
cat visible dans différentes parties du monde - et qui s'opére par des voies
différentes : aprés-patriarcat en Occident, patriarcat modernisé ou arrange-
ments composites ailleurs **° - n'est plus interprétée comme une onde de choc
sous l'égide - ou la nécessaire impulsion - de 1'Occident moderne. Bien
entendu, cette derniére position est toujours active et présente dans les débats.
Mais quelque chose a changé, et rapidement. Cette these n'est plus une
évidence absolue.

L'enjeu de ces débats n'est pas exclusivement intellectuel. Il est profon-
dément politique. Si 'Occident moderne jouit d'un exceptionnalisme histo-
rique, il est légitime alors de juger les autres expériences a partir d'elle. En
1991, Samuel Huntington pouvait, sans hésiter, encore écrire sur les précon-
ditions économiques et culturelles nécessaire a la démocratie qui a ses yeux
étaient visibles dans les pays de tradition chrétienne mais absentes dans des
pays a matrices islamique ou confucéenne — méme si, avec une certaine pru-
dence, il laissait entrevoir la possibilité que le développement économique

348. Huntington S.P., The Third Wave, Norman, The University of Oklahoma Press, 1991.
349. Macé E., L'Aprés-patriarcat, Paris, Editions du Seuil, 2015.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 181

finisse par vaincre les résistances culturelles a la démocratie **°. Depuis, la
sensibilité analytique a changé.

Bien stir, la défense du caractére incontournable des institutions occiden-
tales modernes afin de parvenir au développement (... et a la modernité occi-
dentale) a toujours bien des partisans **'. Mais méme les travaux qui conti-
nuent & donner desconseils ou des prescriptions sont contraints de se
confronter a une dynamique nouvelle entre civilisations, au point de reposer
la question des liens nécessaires entre le capitalisme et la démocratie 2.

Nous ne sommes plus dans une période, les temps modernes, ou la do-
mination du monde a été exercée par une poignée de pays se réclamant tous
- a l'exception du Japon - de I'Occident. Dissociée du différentiel de puis-
sance que l'industrialisme lui a octroyé, la civilisation occidentale moderne
n'est plus aussi fermement l'arriere-plan évident et immédiat des analyses
sociologiques. Elle a surtout fini de tracer, et a 'avance, l'avenir nécessaire du
monde.

[4.] Enfin, depuis la fin du XX*m¢ siecle, la civilisation occidentale est
objet d'une remise en cause historiquement inédite. Pour ceux qui aimeraient
une date, ce sera 1979. La révolution iranienne est la premiere Grande révo-
lution non occidentale - et méme antimoderne - des derniers siécles **. La
réinvention de la tradition déstabilise une certaine représentation de la
modernité, contrainte de se mesurer a nouveau avec un adversaire qu'elle pen-
sait avoir enseveli depuis longtemps et pour toujours. Les adversaires de la
modernité occidentale ne sont plus seulement des ennemis de l'intérieur
(comme ce fut le cas avec les totalitarismes du siécle dernier) ; ils sont aussi a
l'extérieur et contestent les grands principes de la civilisation occidentale
moderne. Les autres deviennent une constellation hautement diversifiée dans
laquelle on trouve intégristes, néo-fondamentalistes, traditionnalistes, radica-
lisés, rigoristes, djihadistes, asiatistes, islamistes...tous proposant de
nouvelles interprétations civilisationnelles au XXI*™ siécle. On le verra au

350. Huntington S.P., op. cit., pp. 298-311.

351. Fukuyama F., La Fin de ['histoire et le dernier homme, Paris, Editions Flammarion,
1992 ; Fergusson N., op. cit. ; Acemoglu D. & Robinson J.A., Why Nations Fail, New York,
Crown Publishers, 2012.

352. Wagner P., Modernity. Understanding the Present, op. cit., chapitre 5.

353. Borzarslan H., op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

182 Une autreintroduction aux sciences sociales

chapitre prochain, ces remises en question tous azimuts et la nouvelle dyna-
mique des civilisations qu'elles engagent s'expliquent en partie — seulement —
par l'appropriation différentielle dont la rationalité techno-productive a été
l'objet dans les civilisations non occidentales. Sans abolir pour I'heure le
primat géopolitique de 'Occident — notamment celui des Etats-Unis -, un tel
constat impose désormais une autre vision de l'avenir, a partir d'un dialogue
renouvelé - post-occidental - entre différentes traditions culturelles 3>,

Des civilisations incommensurables ?

[1.] A la base de la thése de la génuinité que I'on a évoquée se trouve le pré-
supposé que les civilisations, en dépit ou a cause de leurs contacts, sont des
blocs relativement imperméables les uns aux autres. Or toute culture est le
résultat d'un palimpseste historique ot figurent des contenus dominants et
d'autres résiduels. Aucune n'est pure ou authentique. Certes, dans ce phéno-
mene, la circulation massive des modeles occidentaux modernes vers d'autres
pays du monde a supposé une importante inflexion mais le phénomeéne est
tout sauf une nouveauté historique récente. Comme on l'a signalé c'est, a des
degrés différents, a la confluence de cultures hétérogenes que toute civilisation
s'est construite avec des apports divers et dans des situations d'asymétrie de
pouvoir.

Méme si nul processus d'acculturation n'est a sens unique et aucune
incompatibilité culturelle établie une fois pour toutes, les stratégies sociales
mises en place par les différentes sociétés peuvent rendre certaines syntheses
plus ou moins probables **°. La greffe historique d'institutions, de religions, et
d'idéologies entre civilisations ne semble cependant pas avoir rencontré de
résistance rédhibitoire. Partout s'impose la nécessité de reconnaitre la grande
capacité des civilisations a articuler ou bricoler culturellement un nombre
important de traditions diverses. Toutes les civilisations sont hybrides ; toutes

354. Roulleau-Berger L., Post-Western Revolution in Sociology, Leiden/Boston, Brill, 2016,
p. 17;; Roulleau-Berger L. & Li P. (eds.), Post-Western Sociology. From China to Europe,
London-New York, Routledge Publishers, 2018.

355. Wachtel N., La Vision des vaincus, op. cit. et « L'acculturation » in Le Goff J. & Nora
P. (éds.), Faire I'Histoire, Tome 1, Paris, Editions Gallimard, 1974, pp- 126-133 ; Gruzinski
S., La Pensée métisse, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 1999.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 183

disposent de la capacité d'acclimater des formes symboliques diverses **. La
question centrale tourne alors autour de la constitution des frontieres.

Plus qu'une donnée de départ — I'incommensurabilité des civilisations ex
ante —, les frontiéres dites et congues comme infranchissables entre civilisa-
tions sont le fruit d'un important travail des sociétés sur elles-mémes. En fait,
il faut presque renverser le raisonnement. C'est l'incroyable élasticité cultu-
relle des civilisations qui est a la racine de la volonté, historiquement variable
dans ses formes mais permanente comme souhait, de construire des frontiéres
identitaires ou culturelles authentiques. Les diverses voies par lesquelles
s'inventent les civilisations, les cultures ou les nations, tout comme la tradi-
tion, sont souvent a mettre en relation avec des processus de changement
social ou des « rencontres » inter-civilisationnelles face auxquels le besoin se
fait sentir de construire une authenticité. Et de ce point de vue, aucune straté-
gie ne s'avére plus ordinaire que celle d'emprunter les traits d'une civilisation
a laquelle au moins en principe on prétend s'opposer. Comme le montrent,
parmi tant d'autres illustrations semblables, le fait que la jupe écossaise ait été
inventée par un quaker anglais au début du XVIII*™ %7 ou que les vétements
traditionnels de certaines populations indigénes de I' Amérique latine actuelle
aient emprunté beaucoup d'éléments aux habits de 1'Espagne du Siecle d'or.
Un nombre significatif des traits les plus naturels d'une identité ne sont
qu'emprunts historiques. Dans la formule de Jean-Francois Bayart, la culture
c'est toujours « faire du Soi avec de I'Autre » **%.

356. Sur ce point, cf. Hannerz U., Cultural Complexity, New York, Columbia University
Press, 1992, pp. 223 et suivantes. L'ouverture des formes culturelles est telle que de véri-
tables polémiques ont lieu afin de distinguer entre une logique métisse postulant un syn-
crétisme originel entre les diverses cultures (Amselle J.-L., Logiques métisses, Paris, Editions
Payot, 1990) ou une culture hybride (Garcia Canclini N., Culturas hibridas, México,
Grijalbo, 1990 [1989]), ou encore une pensée métisse pour bien souligner les mélanges
« entre des étres, des imaginaires et des formes des vie » de différents continents (Gruzinski
S., op. cit.).

357. Trevor-Roper H., « The Invention of Tradition : the Highland Tradition of Scotland »
in Hobsbawm E. & Ranger T. (eds.), The Invention of Tradition, Cambridge, Cambridge
University Press, 1983, pp. 15-41.

358. Bayart ].-F., L'Illusion identitaire, op. cit., p. 102.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

184 Une autreintroduction aux sciences sociales

Du fait de la perméabilité fonciére de toute culture ou de toute identité,
le premier acte d'une affirmation est de parvenir justement a refouler cette
évidence en construisant une origine mythique ou des barrieres immuables.
Le processus n'est pas le méme dans le domaine des grandes civilisations, des
religions, des traditions nationales ou des identités sociales, méme si chaque
fois un refoulement explicite de la porosité culturelle est systématiquement
mis en ceuvre **°. Sur une base commune aucune civilisation n'a pu échapper
au mélange ; se sont alors mises en ceuvre différentes stratégies pour métabo-
liser ces processus, afin de rendre endogéne les altérités incorporées. C'est sur
cette ligne de créte que se forge la stabilité des civilisations et se construisent
la représentation de leur puissance de domination et d'expansion, ou bien
leurs capacités de résilience ou de syncrétisme. Les stratégies sont bien diffé-
rentes mais l'objectif n'est pas moins commun : refouler tout ce qu'une iden-
tité propre doit a une autre.

La question de l'authenticité n'a pas attendu les temps modernes pour
s'ériger. Mais les dynamiques d'interdépendances sinon éparses au moins pé-
riphériques, avec la possibilité de métabolisations culturelles progressives
et souvent lentes, ont favorisé lidée de civilisations & bornes fermes et
immuables sans avoir forcément besoin de faire de la génuinité une théma-
tique politique. Aux temps modernes, l'intensification des échanges réci-
proques et hiérarchiques et l'instauration de nouvelles asymétries de pouvoir
entre sociétés a transformé la donne : la question de la frontiére entre civili-
sations - celle de I'authenticité - se pose désormais partout .

Dans ces processus, les sciences humaines et sociales ont maintes fois
joué un role. Comme on l'a indiqué dés l'introduction, elles ont aussi été
porteuses d'un souhait de compréhension au-deld des frontiéres et des

359. Sur ce point, la force de la thése de Fredrik Barth ne vient pas seulement de son affir-
mation du caractére fonciérement relationnel de toute identité ; ses travaux mettent sur la
voie de la compréhension intime du phénomeéne identitaire qui du fait de son élasticité
radicale n'existe que dans la mesure ot il parvient a établir, au travers de maintes stratégies,
l'idée d'une évidente et indépassable incompatibilité. D'ailleurs, plus forts s'avérent les mé-
langes culturels et plus actives se doivent d'étre les stratégies de fermeture identitaires. Cf.
Barth F., « Les groupes ethniques et leurs frontiéres » in Poutignat Ph. & Streiff-Fenart J.,
Théories de l'ethnicité, Paris, Presses universitaires de France, 1995 [1969], pp. 203-249.
360. Appadurai A., Géographie de la colére, Paris, Editions Payot, 2007 [2006].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 185

cultures. D'autres fois, méme si elles n'ont pas été les initiatrices de l'idée d'une
incommensurabilité entre civilisations et encore moins celles des stéréotypes,
elles ont néanmoins longtemps été aussi des vecteurs importants de telles
représentations. Parfois elles se sont efforcées sur cette base d'établir des
dialogues complexes entre civilisations **!, voire de défendre une certaine
conception de l'universel. D'autres fois, elles ont activement participé a la
construction de l'idée de civilisations différentes, voire incompatibles entre
elles.

Or, s'agissant de différences civilisationnelles fortes et tranchées, les re-
présentations savantes ne tardent pas a rencontrer des difficultés semblables
aux représentations ordinaires. A cet égard, et il s'agit encore une fois du
Japon, aucune étude n'a eu autant de retentissement que celle de Ruth
Benedict avec sa distinction célébre entre la culture de la culpabilité en
Occident et la culture de la honte (shame culture) au Japon - une des formu-
lations académiques les plus connues sur l'incommensurabilité entre civilisa-
tions *%2. En fait, la distinction établie par Ruth Benedict a aussi été retrouvée
ailleurs et la paire culpabilité-honte a servi pour différencier d'autres couples
culturels — a Bali **; entre I'Occident moderne et la Gréce ancienne *** ; ou en

361. C'est le cas par exemple de Roland Barthes qui questionne dans sa lecture du Japon,
tout en posant 1'idée d’une forte division culturelle, la fonction que la modernité occiden-
tale accorde au sujet comme foyer de la société, en constatant qu'a cette place la civilisation
japonaise n’aurait rien mis d’équivalent. Cf. Barthes R., L' Empire des signes, Paris, Editions
Flammarion, 1970. Ou encore de la vaste ceuvre de Frangois Jullien qui met en tension, par
exemple, un Occident animé par une pensée de la fondation et de la création, et une Chine
ou primerait plutot l'idée de déroulement et de proces. Cf. Jullien F., Procés ou création,
Paris, Editions du Seuil, 1989.

362.Benedict R., Le Chrysanthéme et le sabre, Paris, Editions Picquier, 1995 [1946],
pp- 253-258. L'étude de Ruth Benedict doit étre mise en relation avec les travaux de Ralph
Linton ou de Kurt Kardiner. Par des chemins différents, chacun s'est efforcé de rendre
compte des types différentiels d'individus présents dans les diverses sociétés et cultures. 11
existerait, a suivre ces travaux, des arrangements cohérents entre une culture, une société
et une personnalité (imbrication qui est justement au cceur de la notion de personnalité de
base).

363. Geertz Cl., Bali. Interprétation d’une culture, Paris, Editions Gallimard, 1983 [1973],
pp. 151-157.

364. Dodds E.R., Les Grecs et l'irrationnel, Paris, Editions Aubier, 1965 [1951].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

186 Une autreintroduction aux sciences sociales

Inde *%. Ou encore et de facon encore plus surprenante, si l'on ose dire,
certains sociologues ont souligné plus ou moins explicitement a I'encontre
de la theése de Ruth Benedict, la force de la thématique de la honte dans les
sociétés occidentales contemporaines .

Dans un monde ot1 la question civilisationnelle sans avoir jamais cessé de
travailler les représentations de l'histoire est de nouveau sur la sellette, les
sciences sociales se doivent d'avoir un surcroit de réflexivité analytique.

[2.] Si le monde connait maintes formes d'interpénétration culturelle, il
n'est pas engagé dans une cosmopolitisation des expériences **’. C'est presque
le contraire qui est vrai. Est de mise partout une affirmation des civilisations
qui passe notamment par le maintien ou la réinvention de leurs traditions
respectives. Evitons cependant un malentendu. Aujourd’hui comme hier, le
monde est le théatre d'une géopolitique d'influence, de contrdle, d'exploita-
tion, de puissance, si ce n'est de guerre. Cette réalité explique la permanence
de l'activité militaire dans toutes les sociétés et a toutes les époques et rend
compte de l'omniprésence de la guerre et de la réflexion portée sur elle. Sur ce
point, il faut se rappeler la lucidité de Raymond Aron qui, en pleine Guerre
froide, remarquait que si la confrontation idéologique introduisait une com-
posante particuliére dans les relations interétatiques, il ne fallait pas oublier
que les « guerres du XX*™* siécle se sont déclenchées entre des Etats de méme
civilisation et de niveaux de vie comparables » *%%. Autant dire que les enjeux
géopolitiques ne se réduisent pas au choc des civilisations ou a la guerre des
idéologies *®. Si la géopolitique se renouvelle depuis la fin de la Guerre froide
(dans les années 1990), elle tourne toujours autour des enjeux de puissance
entre Etats, encore sous hégémonie américaine, qui donnent lieu a différents
conflits et alliances dans le cadre d'un monde désormais multilatéral.

Ce n'est pas a ce titre que l'affirmation des civilisations interpelle forcé-
ment les sciences sociales. Le défi est autrement plus profond, on pourrait

365. Kakar S. & Kakar K., Les Indiens, Paris, Editions du Seuil, 2007 [2006], pp. 24-25.
366. Giddens A., Modernity and Self Identity, Cambridge, Polity Press, 1991 ; Gaulejac V.
de, Les Sources de la honte, Paris, Editions Desclée de Brouwer, 1996.

367. Beck U., «La cosmopolitisation du monde » (entretien avec Michel Wieviorka) in
Socio, n° 4, mars 2015, pp. 176-196.

368. Aron R., Les Sociétés modernes, Paris, Presses universitaires de France, 2006, p. 842.
369. Huntington S.P., Le Choc des civilisations, Paris, Editions Odile Jacob, 2000 [1996].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 187

presque dire infiniment plus ordinaire, pour leur travail. La société indus-
trielle (moderne occidentale) en tant que grand type sociétal et arriere-plan
historique a longtemps - trop longtemps — confiné le regard sociologique
dans des questions exclusivement intra-nationales. Par leur universalité et
leurs effets de démonstration, les institutions modernes délimitaient I'espace
de l'analyse et évacuaient plus ou moins souterrainement bien d'autres
questions (reléguées a des génuinités sans lendemain). La nouvelle dynamique
des civilisations, dans un monde a fortes interdépendances réciproques et
hiérarchiques place la concurrence des valeurs sur de toutes nouvelles bases.
Et c'est elle qui interpelle les sciences sociales.

Peut-étre la polémique inter-civilisationnelle n'est-elle actuellement plus
forte a propos d'aucune autre thématique que sur la démocratie ou des droits
humains *°. La modernité occidentale - en dépit de ses liens avec l'escla-
vage... — s'étant pensée comme inséparable de l'essor de I'égalité et de la
démocratie, les bienfaits émancipatoires de son expansion seraient évidents
pour ses partisans. Pour ses détracteurs, il ne s'agirait la que du nouveau visage
du colonialisme. Dans ce contexte, se pose depuis quelques décennies avec
acuité la question du caractére universel des Droits humains. Depuis le con-
fucianisme, on défend l'idée, par exemple, d'une conception harmonieuse de
la société basée sur un ensemble de relations hiérarchiques et complémen-
taires entre acteurs, fondant ainsi la civilisation chinoise davantage sur un
systéme de vertus qu'autour des droits, comme on le fait en Occident *!. Des
débats que le récit hégémonique occidental moderne avait jugulés — a défaut
de les avoir résolus - refont surface. Et la thése de la guerre des dieux reprend
du service.

La liste est fort longue des civilisations et des sociétés revendiquant une
exceptionnalité - des Etats-Unis a la France, sans oublier la Chine, le Japon,

370. Pour comprendre la diversité des tensions qui entourent les droits humains dés le
XVIIT*me, et surtout celles liées & leur indéniable genése entre d’un coté une tradition civi-
lisationnelle et une histoire politique occidentales, et de l'autre leur vocation universelle,
notamment dés la seconde moitié du XX®¢ siecle, on lira avec profit, Hunt L., L'Invention
des Droits de "Homme, Paris, Editions Markus Haller, 2013 [2007], surtout le chapitre 5 et
Joas H., Comment la personne est devenue sacrée, Genéve, Editions Labor et Fides, 2016
[2015], surtout le chapitre 6.

371. Brisson Th., Décentrer I'Occident, Paris, Editions La Découverte, 2018, pp- 112-151.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

188 Une autreintroduction aux sciences sociales

ITran ou la Russie, ou les Juifs en tant que Peuple élu. Au point que des
questions se posent quant a la particularité de 1'universel occidental a l'inté-
rieur d'autres exceptionnalités & visée universalistes présentes dans d'autres
civilisations *2. La notion méme d'universel est dés lors en débat. Pour un
Hindou par exemple, l'universalité de ses croyances religieuses « tient a la con-
viction que les intuitions fondamentales de sa foi se trouvent aussi au cceur de
toutes les autres religions. En d'autres termes, la 'croyance autre' fait toujours
partie de la sienne » 37
de l'universel occidental de par la tension congénitale, depuis la Révolution
francaise, entre les Droits humains d'un c6té et la Nation de l'autre, tension

. D'autres fois, des interrogations surviennent a propos

qui est mise en contraste avec ce qui est a 'ceuvre dans 'Umma, profondément
anti-nationaliste, et favorable a une conception bien plus universaliste des
univers politiques. Il est presque inutile de le dire : face a ces dynamiques et
frictions civilisationnelles, les technosciences sont plus que jamais l'esperanto
commun - et contraint - du monde.

Mais si importants qu'ils soient, ces débats ne sont pas uniques. Par une
voie quelque peu surprenante, la dynamique des civilisations repose la
question du bonheur dans l'histoire. Décrétée idée neuve par Saint-Just en
pleine Révolution frangaise, la promesse de bonheur dont la modernité occi-
dentale fut porteuse vacille. Le bonheur se trouve-t-il en Occident ? Aprés des
décennies d'études montrant la complexité de la relation entre richesse maté-
rielle et bonheur personnel, le doute s'installe. Lorsque les habitants de bien
des pays pauvres se déclarent en moyenne plus heureux que les Etatsuniens,
s'impose aussi parmi une multitude de questions une interrogation de nature
proprement civilisationnelle. Elle secoue la civilisation occidentale de l'inté-
rieur (critiques de 'abondance consumériste, décroissance, philosophies de la
quéte du bonheur par autolimitation), mais suscite aussi, en dépit de l'attrait
dont jouit toujours !'Occidental Way of Life, des critiques civilisationnelles
d'un tout nouveau genre.

372. L'universel occidental viendrait du désir d'articuler un universalisme logique et un
universalisme de valeurs (autour des impératifs de I'action formelle d Emmanuel Kant), la
ou par exemple 1'Inde ou ITslam auraient tendance a séparer ces deux ordres. Cf. Jullien F.,
De l'universel, de l'uniforme, du commun et du dialogue entre cultures, Paris, Librairie
Artheme Fayard, 2008, p. 112.

373. Kakar S. & Kakar K., op. cit., p. 177.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 189

En résumé : en perdant le monopole de l'industrialisme, I'Occident est
redevenu une civilisation parmi d'autres. La fin du privilége - et de la supé-
riorité — qui lui sont accordés marque un retour a ce qui a été la dynamique
concurrentielle courante des civilisations dans I'histoire.

Les expériences de désenchassement

Une autre grande nouveauté contemporaine ne provient pas tant de l'expan-
sion de l'expérience de la modernité a proprement parler que de la prise
de conscience un peu partout dans le monde de la force et de la similitude
structurelle des expériences d'individus désenchéssés, c'est-a-dire dont le
sentiment est de ne pas étre pris dans une totalité et tenu par elle.

De l'expérience de la modernité, des individus désenchassés

[1.] Une courte digression s'impose. Dans le récit hégémonique de la moder-
nité occidentale on a associé fortement derriére la polysémie de la notion de
« modernité » tout d'abord un type sociétal (société industrielle ou informa-
tionnelle), ensuite un modele de changement (modernisation), un mouve-
ment culturel (modernisme), puis une période historique (lestemps
modernes), un esprit intellectuel (les Lumiéres, ethos scientifique) et enfin une
expérience inédite. Cette derniére dimension n'a été ainsi le plus souvent
reconnue que comme une conséquence des dimensions précédentes. Que se
passe-t-il lorsque les éléments faisant bloc autour de la modernité occidentale
se dissocient ? L'expérience de la modernité s'autonomise et donne forme a
une diversité d'expériences de désenchassement (ou de désencastrement) 4.

Etre moderne a longtemps supposé d'avoir conscience d'appartenir a un
temps spécifique et cela a déja été une des grandes lignes de séparation entre
le Moyen Age et la Renaissance, mais a surtout signifié vivre dans une société
profondément marquée par la rupture des grandes Totalités (religieuses,
politiques, culturelles). Dans le cadre spécifique des sociétés modernes occi-
dentales, Marshall Berman a bien signalé le fait que l'expérience de la moder-
nité condense une grande variété de visions et d'idées, faisant des individus a

374. Pour des raisons stylistiques, les deux mots étant « difficiles » nous les emploierons
indifféremment tout au long de I'ouvrage.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

190 Une autreintroduction aux sciences sociales

la fois les sujets et les objets de maints processus structurels de transfor-
mation ; il y va d'une expérience matricielle de soi et du monde *”>. Georg W.F.
Hegel l'a bien cernée comme prise de conscience des conséquences induites
par la double révolution politique et industrielle moderne. Le coeur de la civi-
lisation moderne, indissociablement conscience et expérience, réside donc
dans la fin de la religion en tant qu'économie générale du monde, ouvrant sur
une conception qui accorde une place civilisationnelle tout a fait spécifique a
l'individu comme en attestent les apparitions des théories modernes de la con-
naissance (rationalisme ou empirisme), de la vision libérale de 1'Etat puis de
la Déclaration universelle des droits humains, de I'expression subjective dans
l'art, de la liberté de conscience religieuse et la centralité normative de l'auto-
nomie individuelle. A la base de toutes ces manifestations se trouve l'idée d'un
individu désenchéssé de la Totalité.

Ce qui est nouveau, c'est la généralisation des expériences de désinser-
tion : cette réalité pourtant longtemps commune a bien des individus par le
monde, mais non reconnue en tant que telle, tend désormais a s'exprimer a
partir de formes de conscience davantage communes. Il s'agit la d'ailleurs d'une
question majeure que signale l'importance des changements conceptuels
auxquels nous contraint notre époque. L'expérience de désenchissement
des individus est une épreuve fort ancienne. Les religions ont eu tendance a
donner des interprétations plurielles de ces expériences de désencastrement
(péché originel, visions eschatologiques, doutes métaphysiques) et, d'une
maniére ou d'une autre, a les inscrire dans un temps et a partir de dimensions
(ame, spiritualité, énigmes) largement extra-mondaines. Les temps modernes
ont été le théatre d'interprétations plus ou moins historicisées de ces situations
de désenchassement. La philosophie politique moderne d'abord, puis les
sciences sociales ont ainsi souligné les maniéres dont, au niveau de I'expé-
rience, les rythmes et la profondeur des changements produisaient une sépa-
ration entre le passé et le présent, la tradition et la modernité. Si bien des
individus, et a différentes périodes, ont été frappés et déstabilisés par les bou-
leversements du monde, c'est seulement dans les temps modernes qu'aurait
vu le jour une forme de conscience particuliére, octroyant un poids majeur a

375. Berman M., All That is Solid Melts Into Air, New York, Simon and Schuster, 1982,
p. 16.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 191

la vie sociale elle-méme et a l'histoire, a I'heure de rendre compte des expé-
riences de désencastrement. L'écart entre l'individu et le monde (mais aussi
entre les individus et les collectifs) n'est plus seulement - ou principalement -
pensé en termes religieux, mais comme la conséquence d'un éventail large de
processus sociaux. Les états existentiels sont cernés a partir d'une perspective
historique. Autant dire que ces désajustements et ces états intérieurs, com-
muns a bien d'autres périodes historiques, ont recu une interprétation spéci-
fique dans le temps modernes puisqu'ils ont été saisis comme le fruit de bou-
leversements historiques. C'est dans ce sens que la modernité - la condition
sociale moderne - est une époque existentielle *’°.

Or les expériences de désencastrement ont été larges, plurielles et fré-
quentes dans 'histoire. Loin de la modernité occidentale, pensons aux vaincus
de la conquéte espagnole en Amérique ou bien a l'esclavage des Noirs, ot un
nombre considérable d'individus ont connu une expérience cataclysmique de
désenchassement - l'expérience extréme de la fin d'une Totalité, la fin de
«leur » monde. A cet égard, une analogie peut étre établie avec les boulever-
sements qu'ont vécus les premiers ouvriers en Europe au XIX*™ siécle *”7. Or
tant que la modernité fut considérée comme un bloc, le caractére commun, le
fil liant toutes ces expériences indissociablement historiques et existentielles,
n'a pu étre reconnu. Désormais cela est non seulement possible, mais indis-
pensable.

Le point est fondamental. Si les penseurs modernes occidentaux ont
donné d'importantes interprétations de l'expérience de désencastrement (du
fait de vivre, par exemple, dans un entre-deux), ils n'ont pas été les seuls a le
faire. Ailleurs aussi, et en partie a cause des phénomeénes semblables (souvent
induits par des interdépendances réciproques et hiérarchisées), des interpré-
tations similaires — ou en tout cas analogues — ont vu le jour. Certes, parfois il
a davantage été question de la restauration du passé que de la construction du
futur, mais ne 'oublions pas, cette situation a aussi été celle du mouvement
ouvrier naissant en Angleterre.

376. Martuccelli D., La Condition sociale moderne, op. cit. et Sociologia dell’esistenza,
Napoli-Salerno, Orthotes Editrice, 2017.

377. Thompson E.P., La Formation de la classe ouvriére anglaise, Paris, Maison des Sciences
de ’'Homme, 1988 [1963].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

192 Une autreintroduction aux sciences sociales

Comme on va le préciser, bien des crises existentielles modernes ren-
voient & des expériences qui ne sont pas nécessairement nouvelles ou origi-
nales, mais leur intensification et leur généralisation a partir du XVI*™ siecle
exigent de les aborder autrement. Certes, répétons-le, en Occident moderne,
l'expérience du désenchassement est inséparable d'une grande question indis-
sociablement sociétale et existentielle, bien traduite par l'incroyable perma-
nence du sentiment des modernes de vivre dans une époque charniére et
d'éprouver une rupture historique inédite. Les modernes ont l'impression
constante de passer par une interminable phase de transition ou meurt
l'ancien monde et ou le nouveau tarde a naitre. Il y va méme de I'humus
commun de la pensée sociologique moderne 8.

Or, si l'intensité de cette expérience dans les temps modernes n'est pas
sujette a caution, ce qui frappe en revanche est la difficulté des sciences
sociales a reconnaitre des similitudes avec le parcours de tant d'autres indivi-
dus ou collectifs avant et ailleurs. Tous ont été frappés par le vertigineux mou-
vement du monde. Et partout on a assisté a la production des récits tentant
souvent avec ambivalence de décrire et expliquer, d'énoncer et de dénoncer
ces expériences de désenchassement.

[2.] Tel est le nouveau scénario : un peu partout il s'agit de reconnaitre
diverses expériences de désenchissement, plus ou moins historicisées, entre
les individus et le monde. Partout et y compris par des voies spirituelles, les
dimensions anthropologiques et existentielles prennent du poids par rapport
aux Totalités.

L'épreuve de la crise humaine, fruit d'une désorganisation collective ou
d'un vide intérieur non rempli par la société, précéde largement l'avénement
de la modernité elle-méme 7. La conscience et l'expérience du désencastre-
ment ne sont pas spécifiques a la modernité. Elles la précédent largement,

378. Martuccelli D., Sociologies de la modernité, Paris, Editions Gallimard, 1999.

379.Pour une présentation historique des diverses crises humaines de I'Antiquité aux
temps modernes, & partir de lectures avant tout idéologiques ou philosophique, cf. Ferrater
Mora J., El hombre en la encrucijada, Buenos Aires, Editorial Sudamericana, 1952 [1948] ;
Barel Y., La Société du vide, Paris, Editions du Seuil, 1984. Peter Wagner s'est efforcé, par
exemple, de classer les différentes anxiétés induites par I'expériences de rupture et de
nostalgie : celle d'un ordre cosmologico-religieux, celle d'une pathologie de I'dme (la
mélancolie), celle d'une attitude les tournant résolument vers le présent et l'avenir. Cf.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 193

prenant la forme d'un écart entre le monde d'ici-bas et la cité céleste; et
d'autres fois, celle d'un désaccord entre 1'individu (« hors du monde »), en fait
entre quelques individus exceptionnels et rares, et la société. Dans cette
continuité historique, les temps modernes ameénent une rupture en rendant
compte des expériences de désenchiassement massivement et méme exclusi-
vement en termes de conséquences des changements structurels. Elles sont
ainsi ramenées a la différenciation structurelle: l'économie capitaliste,
I'échange monétaire, la métropole, la consommation, les industries cultu-
relles ; d'autres fois, sans leur donner la consistance théorique qu'ils méritent,
les analyses mobilisent bien d'autres phénoménes — immigration, colonia-
lisme, ouverture commerciale forcée d'un pays, aliénation marchande, ou
encore large famille d'épreuves personnelles et sociales vécues sur un registre
proprement subjectif et alimentant des formes de prise de distance avec le
monde ou des sentiments d'étrangeté a son endroit. Cette liste laisse entrevoir
dans sa banalité l'inflexion du regard a réaliser : les expériences de désencas-
trement sont - et ont été - l'aboutissement d'un nombre trés important de
processus, souvent associés a la modernisation. Mais ce type de récit n'épuise
pas et ne rend pas compte de la diversité des expériences des individus désen-
chassés. Rien ne montre mieux cela que les maniéres dont le féminisme, dans
toutes ses variantes, a su rendre compte de la spécificité et de la pluralité de
l'expérience de désencastrement des femmes au long de l'histoire, phénomene
irréductible a la seule histoire de la modernité occidentale.

Tensions et hybridations

[1.] Pour cerner l'importance heuristique des expériences de désenchéissement
et le travail critique auquel elles contraignent, il peut étre fructueux d'associer
les récits cecuméniques de la modernité occidentale aux récits critiques des
études postcoloniales. Sans qu'elles ne communiquent entre elles - sans inter-
citations, sans conscience de la similitude des questions et des réponses —
l'expérience du désencastrement n'a cessé d'étre l'objet d'interrogations

Wagner P., Theorizing Modernity, London, Sage, 2001, chapitre 4 ; cf. aussi Martuccelli D.,
La Consistance du social, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2005 et La Condition
sociale moderne, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

194 Une autreintroduction aux sciences sociales

communes depuis longtemps. Mais elle 1'a été a partir de deux logiques
quelque peu différentes : la tension et I'hybridité.

Dans le récit canonique moderne occidental, ces expériences ont été
surtout cernées a partir de la logique de la tension, aspect bien visible dans les
analyses de l'expérience de la modernité occidentale (de Georg Simmel & Max
Weber, voire via la contradiction chez Karl Marx). Pris dans le maelstrom du
monde, les individus ont d{ trouver une articulation personnelle a l'aide de
matériaux collectifs, afin de parvenir a vivre la passion et la raison, a juguler
la rationalisation et le communautarisme, ou a faire face a des orientations
culturelles diverses. Cependant, notons qu'il ne s'agit pas 1a d'une situation de
tension qui serait exclusive a la modernité occidentale. On a pu constater dans
bien des sociétés non occidentales la présence de normativités différentes
déstabilisant plus ou moins en profondeur les individus. Si cela n'a pas été
davantage reconnu, ou seulement de maniére ponctuelle pour quelques-uns
dans des moments de crise aigué, c'est que, en dehors des sociétés modernes
occidentales bien entendu, l'enchassement des individus (dans la commu-
nauté, la tradition, I'holisme...) était censé étre ferme et total.

Or, méme en pleine période d'hégémonie du récit occidental moderne, il
a été impossible de nier la force et la diversité des expériences de désenchés-
sement ailleurs dans le monde. Les sciences sociales les ont reconnues, mais
avec un regard quelque peu différent, c'est-a-dire sous la modalité d'une
logique d'hybridation. Si celle de la tension souligne plutdt le caractére endo-
géne des forces ou des orientations contradictoires en action, la logique de
I'hybridation souligne plutot la présence de facteurs externes. Rien d'étonnant
alors a ce que l'on trouve souvent cette logique a I'ceuvre dans des groupes
dominés ou des situations de forte politisation de la tradition d'un pays,

380

comme au Japon sous Meiji ** ou dans 1'Estado Novo au Brésil, lors de

l'invention de l'idée d'une civilisation brésilienne dans les années 1930 *!. Ou
encore dans une liste extensible presque a volonté d'hybridations plus indivi-

382

dualisées engendrées par I'immigration, phénomene tres ancien ***, qui a tou-

jours contraint les individus a un travail d'articulation problématique entre

380. Pons Ph., op. cit., p. 46.

381. Freyre G., Maitres et esclaves, Paris, Editions Gallimard, 1978 [1933].

382. Garcia D. & Le Bras H. (s/s la dir. de), Archéologie des migrations, Paris, Editions La
Découverte, 2017.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 195

eux et le monde environnant. Subie ou voulue, fuite ou exploration, l'expé-
rience du départ (exil, esclavage, émigrations, voyages) n'a cessé de donner
forme a des expériences de désencastrement.

Mais c'est sans doute la grande catégorie des études postcoloniales a
laquelle nous avons déja fait référence, celle de la double conscience, qui rend
le mieux compte de I'importance des expériences de désenchissement dans
les sociétés non occidentales ou chez des acteurs subalternes. La double
conscience décrit une grande expérience de soi : le fait de parler de soi et de se
regarder comme un étranger ; la définition méme d'une expérience historique
de désencastrement. Mais malgré sa force, elle n'est pas un destin. Confronté
a une situation dhybridation au coeur de la Révolution Meiji mais avec
d'autres ressources, Yukichi Fukuzawa exprime avec force et en conscience le
privilége en tant qu'intellectuel japonais de l'ére Meiji d'avoir « deux vies » et
de réunir en lui « deux expériences complétement différentes » **. L'hybridité
culturelle n'est pas a ses yeux un obstacle mais une ressource pour une expé-
rience enrichie du monde.

Inutile de le dire, ce ne fut pas le cas de tous. S'agissant des individus
désenchassés, le poids de I'esclavage ne peut étre négligé : non seulement les
esclaves, notamment africains, constituent un contingent d'individus débar-
quant dans les possessions atlantiques de Grande Bretagne bien plus impor-
tant que celui des Européens (entre 1630 et 1780), mais ce fait démographique
contraint a donné forme & ce que Achille Mbembe appelle une « trans-
nationalisation de la condition négre » en tant que moment constitutif de la

384

modernité trouvant dans I'Atlantique son lieu d'incubation ***. Thématique

fort bien analysée aussi par Paul Gilroy autour d'un Atlantique noir rempli

d'individus a itinéraires désenchassés %°.

383. Fukuzawa Y., La Vie du vieux Fukuzawa racontée par lui-méme, Paris, Editions Albin
Michel, 2007 [1898].

384. Mbembe A., Critique de la raison négre, Paris, Editions La Découverte, 2015 [2013],
pp. 30-31.

385. Gilroy P., L'Atlantique noir, Cahors, Editions Kargo, 2003 [1993]. Ce qui invite a sortir
des binarismes du type colonial/postcolonial au profit d'une série de lectures croisées,
latérales, transversales, diasporiques, cf. Hall S., « Quand commence le postcolonial ?
Penser la limite », op. cit. C'est dans ce sens qu'il faut lire Atlantique noir de Paul Gilroy et


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

196 Une autreintroduction aux sciences sociales

L'idée de la discordance des temps (en fait, de la coexistence d'une diver-
sité culturelle au sein d'une méme société) mérite une mention particuliére :
souvent mobilisée dans les temps modernes, elle est tres loin d'étre une spéci-
ficité occidentale. Pourtant, c'est bien dans les temps modernes que la cons-
cience de cette discordance simpose comme une grammaire pour rendre
compte de la spécificité de sociétés éventrées par l'histoire et soumises a « une
multiplicité de temps, de rythmes et de rationalités », que ce soit pour décrire
la situation actuelle en Afrique sub-saharienne **¢ oul'histoire de la modernité
occidentale au XIX*™¢ siécle ¥, Partout il est question d'individus désen-
chéssés. Et d'expériences irréductibles a l'analyse de la condition moderne
donnée par le récit hégémonique occidental.

[2.] Insistons sur l'importance de I'hybridité. Malgré I'évidence historique
- y compris lors du processus d'invention des Nations modernes et de la force
de l'emprunt entre civilisations — ce n'est que dans les pays non occidentaux
(ou dominés) que cette notion est devenue un mode narratif important de
l'histoire — c'est-a-dire une maniére de souligner la spécificité qu'a suscitée
la disjonction entre les processus d'industrialisation, l'impérialisme ou l'urba-
nisation dans ces sociétés. Ce qui frappe tout au long de I'histoire est la forte
récurrence des processus d'hybridité entre civilisations. L'important ne réside
pas dans ce processus lui-méme, phénomeéne historique assez généralisé, ni
méme dans les représentations collectives forgés a l'issue des contacts — voulus
ou subis - entre civilisations, mais plut6t dans la fonction spécifique octroyée
ou non a l'hybridité a I'heure de théoriser les expériences de désenchassement.

Il faut ici évoquer trés rapidement le contraste entre les Etats-Unis et
I'Amérique latine. Dans le premier pays, tour a tour congu comme coupé des
traditions européennes ou a l'inverse comme un fragment créatif de ' Europe,
le travail identitaire se déplace du mythe des origines vers celui de la frontiere
(formulé par Frederick Jackson Turner en 1893) : c'est dans la frontiere, grace
a elle et aux tensions qu'elle suscite, que s'est inventé le grand récit de I'indivi-
dualisme désenchassé américain. En vif contraste avec cette situation, les
Latino-américains ont forgé un puissant récit identitaire autour de la logique

ses analyses de l'expérience plurielle des Noirs entre 1'Afrique, I'Amérique du Nord et les
Caraibes.

386. Mbembe A., De la Postcolonie, Paris, Editions Karthala, 2004 [2000], p. 21.

387. Charle Ch., Discordance des temps, Paris, Editions Armand Colin, 2012.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 197

de I'hybridité (comme a leur fagon les Japonais, les Indiens ou les Iraniens),
autour en fait d'une hybridité particuliere, celle du métissage et de l'impossible
articulation entre culture indigene et culture occidentale. Ce théme, avec ses
fonctions identitaires, est récurrent depuis la conquéte espagnole. Cependant
la figure du métissage est trompeuse. Lu a partir des expériences des indi-
genes, le processus ne se réduit pas a la fin de leurs identités ; il est davantage
question de ses prolongements en termes d'ouverture, redéfinition, redé-
ploiement, mais aussi bien sir de domination, résistance ou amputation.
Au point que dans certaines études, on entend tout simplement par hybri-
dation la maniere dont «les indigénes produisent leurs propres formes de
modernité » 3.

En fait, derriere I'hybridation, on peut mettre au jour une diversité de
stratégies (créolisation, réarticulation) par lesquelles la modernité technique
(ou culturelle) s'insere dans l'historicité des indigénes. Marshall Sahlins
parlera méme d'une « indigénisation de la modernité » : les maniéres a partir
desquelles les logiques et produits occidentaux sont inclus dans les para-

3% Des versions longtemps tragiques de l'histoire se

digmes indigénes
trouvent deés lors mises en tension avec d'autres récits, ot la reconnaissance
de I'agentivité des indigénes marque une autre manieére de décrire, de fagon
moins unilatérale que par le passé les processus de métabolisation culturelle.
Mais l'hybridité n'est nullement une spécificité des indigénes de
I'Amérique latine. Chez Takeuchi Yoshimi, c'est “le couple résistance-
reconversion » qui constitue l'axe central de I'analyse de la modernisation *°.
En fait, si la force de la tradition de I'hybridité en Amérique latine est bien
connue, il en existe aussi une longue au Japon (et également en Iran ou en
Inde), qui débute bien avant les temps modernes et insiste sur les capacités du
pays a s'adapter et a adopter des éléments culturels étrangers tels que I'écriture,
l'architecture, la pensée confucéenne ou le bouddhisme. La civilisation

388. Pitarch P. & Orobitg G., « Prefacio » in Pitarch P. & Orobitg G. (eds.), Modernidades
indigenas, Madrid, Iberoamericana-Vervuert, 2012, p. 9.

389. Sahlins M., Des Iles dans I'histoire, Paris, Editions Gallimard/Seuil, 1989 [1985].

390. Fauconnier B., « Résistance, reconversion et critique du processus de modernisation
du Japon chez Takeuchi Yoshimi » in Japon pluriel, n° 8, Mas de Vert, Editions Philippe
Picquier, 2011, p. 312.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

198 Une autreintroduction aux sciences sociales

nippo-chinoise et 'dge d'or du Japon ancien sont inséparables de la forte mé-
tabolisation culturelle d'éléments venant de la Chine (classiques chinois, cal-
ligraphie, peinture, architecture, institutions) **'. Ici comme ailleurs, les pro-
cessus d'hybridation n'ont jamais cessé d'étre chargés de passions, au point
que bien des siécles aprés son adoption, la nécessité d'abandonner la culture
chinoise a été évoquée en vue de suivre une voie nationale proprement japo-
naise ¥

Des logiques de tension et d'hybridation comme expériences de désen-
castrement sont également repérables du c6té des croyances. Que ce soit I'an-
cienne et difficile expérience d'incroyance dans un monde de croyance - celle
de Rabelais ** - ou al'inverse, l'expérience contemporaine d'étre croyant dans

un monde d'incroyance ***

, ou encore et plus largement, la nécessité de vivre
sa foi dans un monde soumis a une concurrence d'orientations diverses, il est
chaque fois question d'individus désenchéssés de maniére différente. La
plupart des croyants dans le monde actuel sont contraints de trouver
une interprétation qui, tout en reconnaissant l'autorité des textes sacrés, n'en
intégre pas moins d'autres interprétations non littérales.

En résumé, l'expérience du désenchéassement s'affirme largement parta-
gée dans le monde contemporain. Que l'on puisse ou non parler de condition
moderne globale, il est indéniable que la réalité d'individus désenchéssés, du
fait de 'explosion des villes — puisque désormais, pour la premiere fois de son
histoire plus de la moitié de la population mondiale est urbaine -, est
commune et massive dans le monde d'aujourd’hui. Mais ces individus rendent
compte d'une expérience relativement commune sous des modalités poli-
tiques, économiques et culturelles bien diverses. La pluralité ordinaire des
orientations culturelles présentes dans toute société (phénomeéne accentué par
les migrations, ou l'essor numérique) et la transformation universelle des
modes d'enchéssement des individus dans leurs collectifs, a la suite de pro-
fondes modifications au niveau de la solidarité, généralisent une expérience
du monde longtemps circonscrite et cantonnée a la modernité occidentale. Le
changement existe et — a existé — dans toutes les sociétés, mais dans bien des

391. Braudel F., Grammaires des civilisations, op. cit., p. 389.
392. Pena de Matsushita M., op. cit., p. 133.

393. Febvre L., op. cit.

394. Taylor Ch., L'Age séculier, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 199

endroits et pendant longtemps il a été jugulé grace a des représentations
collectives qui affirmaient - et construisaient — I'immuabilité des collectifs. A
I'intérieur de ces univers sociaux (communauté, tradition, holisme), tous les
individus étaient cernés et ont dii se cerner comme encastrés. C'est cette
ancienne matrice narrative qui se révéle désormais de plus en plus incapable
de rendre compte des expériences des individus.

Ailleurs et avant cette civilisation, le récit hégémonique moderne occi-
dental disait de la réalité des individus désenchéssés qu'elle ne pouvait étre le
sort que de quelques figures exceptionnelles (ou infAmes). Elle est désormais
devenue, et souvent indépendamment des processus spécifiques de la moder-
nité occidentale, une expérience massive dans le monde contemporain.
Partout les individus sont de plus en plus confrontés pour des raisons indis-
sociablement actives et passives, aux affres de cette expérience. En bref, si tous
les modernes ont été — et sont — des individus désenchassés, tous les individus
contemporains désenchéssés ne peuvent étre cernés dans les termes de la
modernité occidentale.

Toutes les dimensions de ce que le récit de 'hégémonie occidentale moderne
avait amalgamé comme une série de nécessités historiques en viennent donc
a suivre des chemins différents. Certains pays ont pu s'approprier l'industria-
lisme sans que cela entraine une inévitable occidentalisation. De ce fait, la
civilisation occidentale (ses racines chrétiennes, ses valeurs, surtout ses insti-
tutions...) a cessé d'étre congue comme un vecteur indispensable de la puis-
sance — et le monde actuel s'éloigne désormais des projets explicites et forcés
d'occidentalisation comme ceux qu'ont jadis connu la Russie, la Turquie ou
Tran. Le monde redécouvre sa grammaire historique autour d'une pluralité
des civilisations. Enfin, I'épreuve de désenchdssement, a savoir le sentiment de
vivre dans un univers traversé par une profonde rupture entre l'objectif et le
subjectif, longtemps théorisée comme un trait exclusif de la modernité occi-
dentale, connait partout dans le monde des évolutions et des involutions
historiques inédites qui mettent a mal la plupart des présupposés du récit
hégémonique occidental moderne. Il faut ainsi, au-dela de tout holisme,
comprendre I'importance croissante des individus dans le monde.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

200 Une autreintroduction aux sciences sociales

C'est a I'aune de ces trois transformations (industrialisme, civilisations,
désenchassement) et de leurs respectives évolutions que nous aborderons la
prochaine et derniére étape de notre étude.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Chapitre 5
Une breéeve cartograhie du monde contemporain

NOUS ARRIVONS A LA fin du périple. Reconnaissons-le alors: dans le
monde actuel, les interprétations globales sont un domaine de conflits. Et sur
ce registre, plutot que le vide, c'est déja le trop plein qu'on observe. Le monde
regorge de représentations d'avenir, de la société du risque a la catastrophe
écologique, de la crise de 'Etat providence au triomphe du néolibéralisme, de
la guerre des civilisations a la globalisation, sans oublier des visions plus
anciennes toujours en vigueur, comme la marchandisation du monde.
Auxquelles s'ajoutent d'autres plus géopolitiques, comme l'accentuation d'une
dérive des continents entre les Etats-Unis, en fait un pole anglo-saxon, et
I'Europe, en fait I'Allemagne et la France, ou l'instauration d'une nouvelle
hégémonie monde sous I'égide de la Chine et en confrontation avec les Etats-
Unis, ou encore la vision d'un monde multipolaire. Toutes ces représentations
ne sont pas nouvelles ; elles s'inscrivent dans la division millénaire du monde
en civilisations.

A partir des thémes développés dans les chapitres précédents et comme
compréhension schématique parmi d'autres, on peut proposer une autre car-
tographie du monde. Si toutes les civilisations, chacune des sociétés en fait,
sont traversées de maniére spécifique par les trois dimensions différenciées
dans le chapitre précédent (essor de l'industrialisme, enjeux civilisationnels,


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

202 Une autreintroduction aux sciences sociales

désenchassements individuels), il est possible, dans un souci avant tout péda-
gogique, de distinguer quatre grandes configurations **.

Modernités occidentales multiples

Premiére remarque : la thése des modernités multiples est particulierement
juste pour ce qui concerne les pays occidentaux. Se présentant comme une
théorie générale, elle ne constitue en fait qu'une interprétation régionale.
On aurait tort de voir dans ce commentaire une remarque péjorative. Au
contraire, c'est une thése qui contraint enfin les sociologues & reconnaitre ce
qu'ils ont toujours su d'un point de vue historique tout en le mésestimant d'un
point de vue analytique - l'existence au cceur de la civilisation moderne
occidentale de différences majeures entre les expériences nationales.

Mais partons de la nouvelle donne. Du fait de la croissance des autres
régions, le poids de I'Europe dans le monde a baissé : en 1900, elle représentait
26% de la population mondiale et 45% du PIB mondial; a la fin du XX®me
siécle, elle ne représentait que 13,5% de la population et 26% du PIB global ***.
Objectivement sa part dans le monde a décru. Pourtant, tout au long du XX#me
siecle, la suprématie américaine souvent congue comme prolongement de la
suprématie européenne a permis de différer le bouleversement que le monde
actuel contraint a penser et a accepter. Les débats contemporains sur la situa-
tion et l'avenir de I'Europe sont fort différents de ceux qui se sont exprimés au
début du XX*me siecle **’. Si autrefois la fin de la domination européenne a pu
étre lue comme celle du progrés en général, ce sentiment a été contré par
l'expansion américaine ***. C'est de moins en moins le cas. L'éloignement des
deux rives de I' Atlantique se précise.

395. L'objectif de ce chapitre n’étant autre que de présenter les grands axes d'une boussole
analytique, nous nous limiterons a évoquer rapidement et sans aucune exhaustivité
quelques cas nationaux ou régionaux.

396 . Berend LT., Europe since 1980, Cambridge, Cambridge University Press, 2010,
épilogue.

397. Charle Ch., op. cit., pp. 341-343.

398. Wagner P., Sauver le Progrés, Paris, Editions La Découverte, 2016, p- 122.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 203

L'Occident et les deux rives de l'Atlantique

[1.] Une relative accalmie lors du passage de 'hégémonie mondiale de la
Grande-Bretagne aux Etats-Unis dans la premiére moitié du vingtiéme
siécle *?avait permis pendant ses premiéres décennies, malgré la crainte et
méme l'amertume de quelques intellectuels européens, de continuer a conce-
voir 'Occident comme terre promise de la modernité. Le passage de témoin
d'une puissance a l'autre s'est opéré non seulement sans guerre directe, comme
dans le cas des autres grandes transitions historiques précédentes (dont
l'histoire européenne est un cas d'école), mais a l'aide d'une alliance militaire
entre Anglais et Américains. La reléve américaine comme porte-étendard de
la modernité occidentale a permis a I'époque de ménager, non sans vifs débats
et profondes blessures, la fierté historique des Européens.

Mais progressivement des enjeux géopolitiques soulignent a leur fagon la
diversité de 1'Occident. Dans les nouvelles concurrences pour 'hégémonie
mondiale, la place de I'Europe est plus incertaine, face a une Amérique qui
accentue ses différences avec I'Europe et dans un Occident qui affronte la
montée d'hégémonies non occidentales *?°. Sans négliger la force des diffé-
rences entre Américains et Européens dans le passé (dont atteste une impor-
tante littérature depuis Alexis de Tocqueville), le XX*™ siecle a néanmoins
vécu sous l'imaginaire d'une modernité occidentale. Certes, depuis Antonio
Gramsci ou I'Ecole de Francfort, I'américanisme a été théorisé — et critiqué -
comme une variante outre-Atlantique de la modernité occidentale, mais on
s'est souvent gardé d'extraire toutes les conséquences que cela entrainait pour
la conceptualisation méme de la modernité, au-dela de quelques considéra-
tions générales sur l'expansion de I'’American way of life, ou du pragmatisme
comme vision culturelle dominante de I'époque. La « dérive des continents »,
comme l'a dénommée Marcel Gauchet 4!, a pris une toute autre ampleur

399. Arrigui G., op. cit.

400. Ce sentiment est a replacer et comprendre dans toute sa complexité ; si 'UE est
toujours la premiére zone économique du monde (malgré ses limites en termes d'inno-
vation), ses capacités politiques et militaires sont en revanche infiniment moindres que
celles des Etats-Unis.

401. Gauchet M., « La dérive des continents » in La Condition politique, Paris, Editions
Gallimard, 2005, pp. 385-403.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

204 Une autreintroduction aux sciences sociales

depuis la fin du siécle dernier et elle entraine un travail d'analyse et de diffé-
renciation infiniment plus poussé entre les modernités occidentales.

Si les réflexions sur la modernité n'ont jamais été identiques des deux
cotés de 1'Atlantique (il suffit de penser a la célébre question de Werner
Sombart : « Pourquoi le socialisme n'existe-t-il pas aux Etats-Unis ? »), la
différenciation en cours est plus significative, sinon forcément au niveau des
faits (la situation était sensiblement plus obscure dans les années 1930), mais
au niveau des horizons qui s'écartent désormais des deux cotés de I'Océan. Les
projets de puissance différent radicalement. Si les Américains sont toujours
portés par l'imaginaire du destin manifeste — en dépit d'inflexions repérables

402 _ les Européens sont

y compris dans la pensée géopolitique américaine
assaillis par des sentiments bien plus ambivalents envers une histoire et une
projection géopolitique qui ne se déclinent pas de la méme maniere chez les
Allemands, les Anglais ou les Frangais, sans parler des citoyens de l'Europe du
Sud ou de I'Est. Et derriére cette question, il y a la prise de conscience d'une
Union Européenne dans laquelle ne convergent pas Europe de 'Ouest et de
1'Est, ni Europe du Sud et du Nord, mais en fait d'une entité traversée par des

403 avec en lame de fond

tendances contraires a I'intégration ou la séparation
l'enjeu des nations. Face a cette évolution, Christian Grataloup le remarque
«aujourd’hui, parmi les grands récits ‘continentaux’ qui s'affirment (chinois,
indien, latino-américain, arabe, africain, états-unien), le plus mal placé est
sans doute l'européen » 4%

La thése des modernités occidentales multiples invite a une réécriture

dont la raison et l'intérét peuvent étre exprimés facilement : la modernité

402. Pour une analyse critique des grands textes de la géopolitique américaine dans les
derniéres décennies, cf. Anderson P., Comment les Etats-Unis ont fait le monde a leur
image, Marseille, Editions Agone, 2015, pp. 181-267.

403. L'écart est a comprendre sur une longue durée: revenant sur le retard relatif de
I'Europe de 1'Est sur I'Europe de 1'Ouest, l'historien Ivan Berend (op. cit.) souligne que le
niveau de revenu par habitant était en Europe centrale et de 'Est a 59% celui de I'Occident
en 1820, 246% en 1913, 51% en 1950 et 4 40% en 1989, avant de connaitre un écart encore
plus important dans la derniére décennie du XX siécle.

404. Grataloup Ch., Faut-il penser autrement I'histoire du monde ?, Paris, Editions Armand
Colin, 2011, p. 127.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 205

occidentale n'a jamais été une tradition unique, mais plutdt un espace de
tension entre divers grands versants qui n'ont jamais cessé de se jauger.

[2.] Il est de plus en plus indispensable de différencier sociologiquement
les Etats-Unis et I'Europe avec toute la profondeur requise. La modernité
états-unienne prend d'autres visages que la modernité européenne, qu'il
s'agisse du rapport a la guerre depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale et
de l'importance outre-Atlantique d'un complexe militaro-industriel concen-
trant presque la moitié des dépenses mondiales en armement, qu'il s'agisse des
modeles d'Etat-providence, des relations entre les genres, des pratiques reli-
gieuses, bien entendu, mais aussi de plus en plus du droit international ou de
conscience écologique.

En fait la différence des situations et des récits est peut-étre tout simple-
ment plus visible et audible aujourd'hui. D'autant que les sciences sociales aux
Etats-Unis, davantage et autrement qu'en Europe, sont depuis longtemps trés
friandes de lectures sur l'exceptionnalité américaine. Les Etats-uniens, dans
les représentations ordinaires aussi bien que savantes, ont presque sponta-
nément recours a un ensemble de mythes pour rendre compte en termes de
caractére national de leur exceptionnalité historique et leur hégémonie
mondiale. Les grands items de leur histoire prennent ainsi une forme narra-
tive particuliere autour de la question de la frontiére, des bases agraires de la
démocratie, d'une société moins classiste et plus fluide que les sociétés
européennes, de la First Nation, et autour bien siir d'un individualisme intrin-
séque. Tout en faisant partie — a la premiére place — de I'Occident moderne,
les Etats-Unis n'ont jamais cessé, et jalousement, d'entretenir leur exception-
nalité nationale .

Pourtant, et malgré la vigueur de ses discours, le récit hégémonique
occidental moderne est longtemps parvenu a gommer les diversités. En fait,
la transition hégémonique intra-occidentale (de I'Europe vers les Etats-Unis)
a été plus lente dans les sciences humaines et sociales que dans I'économie, la
politique ou la défense. Le pragmatisme, la philosophie éponyme de
1'Amérique, pouvait encore étre largement mésestimé par Emile Durkheim ou

405. D'ailleurs, on le néglige parfois, mais la vénérable tradition intellectuelle états-unienne
du caractére national a été initiée par deux étrangers, frangais de surcroit, Hector St John
de Crevecceur et Alexis de Tocqueville, avant de devenir un des grands piliers de I'identité
et du récit national états-unien.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

206 Une autreintroduction aux sciences sociales

I'Ecole de Francfort jusqu'au lendemain de la Seconde guerre mondiale ; a
partir des années 1970 la situation s'inverse : une partie de la philosophie con-
tinentale (européenne) d'abord, puis la sociologie pragmatiste francaise, assu-
ment et revendiquent méme leur filiation américaine.

Si la spécificité sociologique de I'Amérique a été trés vite reconnue, en
revanche ses particularités furent longtemps effacées au coeur d'une seule et
unique grande théorie de la modernisation commune a toutes les sociétés
occidentales. Méme la thése de la sécularisation et de la séparation entre
I'Eglise et 1'Etat mais surtout l'affirmation d'une baisse tendancielle de la
pratique religieuse dans les temps modernes, pourtant tres contestable s'agis-
sant des Etats-Unis, furent acceptées comme évidence de sens. A 1'époque, le
pays qui domine la scéne mondiale - les Etats-Unis - a parfois été lu comme
une société marquée par le déclin du religieux. Ce n'est ni anecdotique ni
surprenant : les grands Récits de l'histoire structurent en profondeur, méme a
'encontre des faits, les interprétations sociologiques.

L'Europe et l'Occident multiples

[1.] A Tintérieur de 'Europe cette fois, mais en tenant compte de la distinction
précédente, il est important de reconnaitre un double processus. D'une part,
la mise en place d'une autre perception de ce qui fut l'histoire des Européens
au XX*me sigcle 4, D'autre part, et peut-étre de maniére plus conséquente, la
nécessité de différencier diverses voies de la modernité européenne entre deux
grands poles, par exemple une modernité anglo-saxonne et une modernité
latine qui, a la suite de leurs expansions coloniales réciproques, ont connu un
tout autre devenir monde que la modernité alémanique ou flamande 7.
Cependant, si a la naissance de celle-ci, leurs forces respectives sont relative-
ment en équilibre — ses origines premiéres pouvant méme étre plutot trouvées
sur le versant latin — dés le XIX*™¢ siécle, la modernité occidentale s'est dé-
ployée sous I'hégémonie anglo-saxonne. Son coeur méme - individu, démo-
cratie, égalité, marché, science, industrie, progres, désenchantement... — est

406 . Kaelble H., «European Self-Understanding in the Twentieth Century» in
Sachsenmaier D., Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), op. cit., pp. 167-192.

407. Martuccelli D., « Les deux modernités occidentales et la géo-modernité actuelle » in
Revue internationale de philosophie, 2017, vol. 71, n° 281, pp. 349-367.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 207

bien siir irréductible a un seul de ces deux versants, et pourtant dans sa con-
solidation et surtout dans son rayonnement international, leur poids respectif
n'a pas été identique (a cause, bien stir, du poids déséquilibrant des Etats-Unis
au sein du monde anglo-saxon). D'otl la possibilité d'une histoire de la mo-
dernité occidentale a plusieurs niveaux. Au niveau planétaire, du fait des
projets coloniaux notamment en Afrique et en Amérique, la tension se struc-
ture entre modernité anglo-saxonne et modernité latine; au niveau de
I'Europe proprement dite, elle se structure surtout entre modernités alle-
mande, anglaise et francaise. Sur bien des registres, les différents versants de
la modernité occidentale ont suivi des chemins différents (protestantisme et
catholicisme ; individualisme et humanisme; types d'Etats-providence ;
soucis de l'universel ; variantes des Lumiéres %),

La distinction précédente n'épuise pas, bien entendu, le travail de révi-
sion critique. Quoi qu'il en soit de la projection monde des deux grands
versants de la modernité occidentale ou du plus grand role des trois pays au
niveau de I'histoire moderne européenne, il est possible d'organiser en pro-
longement une autre configuration des modernités européennes actuelles a
partir de cinq grands noyaux : une Europe alémanique, une Europe britan-
nique, une Europe scandinave, une Europe slave et une Europe latine.

Leurs histoires et leurs poids respectifs sont trés inégaux, autant en
termes de population que de PIB, mais cela n'empéche pas de miser sur le role
performatif possible d'une distinction de ce type. Non seulement parce qu'elle
posséde une certaine sédimentation historique, malgré d'importantes divi-
sions dans chacune d'entre elles, mais surtout parce qu'elle propose une indis-
pensable simplification cognitive a défaut de laquelle ' Europe ne peut pas se
construire, comme entité culturelle et peut-étre comme civilisation, a cause
de sa diversité nationale. Dans l'attente de I'émergence — hypothétique — d'une
identité européenne commune autour d'un projet constitutionnel ou civilisa-
tionnel s'ouvre pour l'analyse sociologique la voie intermédiaire d'une Europe
qui forge son identité & partir d'une variété régionale maitrisable. D'ailleurs
c'est dans ce sens que travaille la classification des modeéles d'Etat-providence

408. Enrique Dussel propose par exemple de distinguer a l'origine de la modernité occi-
dentale une modernité espagnole et portugaise — qu'il dénomme modernidad temprana -
qui, au XVI®™e siécle, aurait devancé les autres formes de modernité : anglaise, francaise,
hollandaise ou allemande, plus tardives. Cf. Dussel E., Politica de la liberacién, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

208 Une autreintroduction aux sciences sociales

distingués par Gosta Esping-Andersen et révisée depuis — puisqu'elle s'appuie
sur des blocs régionaux au-dela des seules frontiéres nationales **. Rien
n'empéche d'ailleurs, non plus, de construire d'autres catégorisations, comme
certains s'y évertuent, afin de tenir compte des spécificités des pays de ' Europe
de l'Est (I'« autre Europe » de Czeslaw Milosz ou de Milan Kundera) ou méme
autour des rives du Danube *'°.

Dans le contexte d'une autre thématique, déja abordée dans cet ouvrage,
celle de l'individualisme, on peut souligner l'importance de ces variantes de la
modernité occidentale. Cette problématique est en effet un tres bon fil con-
ducteur pour souligner les différences, a condition de ne pas engager l'analyse
dans la visée d'un modéle unique - celui de l'individualisme institutionnel —
mais plutdt de s'intéresser a reconnaitre la diversité des modalités normatives
de représentation de l'individu. D'ailleurs on trouve déja trace de cela au début
du XX*me siecle chez Georg Simmel avec sa distinction entre un individua-
lisme latin et germanique, ou plus tard chez Norbert Elias avec I'analyse de la
diversité des processus de civilisation en France, Angleterre ou Allemagne. Et
la littérature sur la spécificité de l'individualisme états-unien est encore plus
importante et affirmative. Pourtant, et méme si la différence entre les tradi-
tions individualistes aux Etats-Unis et en Europe (et dans cette derniére, entre
la diversité des individualismes frangais, anglais, allemand, italien) a été
souvent reconnue, on en a rarement tiré vraiment les conséquences sociolo-
giques qui s'imposaient *'’.

[2.] Les Etats-Unis, toujours aussi geographically distant du « centre » du
monde (3 lintersection de I'Europe, 1'Asie et I'Afrique), restent hyper-
centraux par leurs technosciences et leur puissance d'innovation industrielle.
Mais ils sont traversés par d importants mouvements antimodernes qui visent

409. Esping-Andersen G., op. cit. Signalons que l'auteur fait la différence entre un Etat-
providence libéral (anglo-saxon), social-démocrate (scandinave) ou corporatiste-conser-
vateur (auquel il rattache la France et I'Allemagne) ; il ajoutera par la suite un modéle
familialiste (pour 1'Europe du Sud).

410. Magris Cl., Danube, Paris, Editions Gallimard-L'Arpenteur, 1988 [1986].

411. Martuccelli D. & Singly F. de, L'Individu et ses sociologies, Paris, Editions Armand
Colin, 2018 ; Martuccelli D. & Rebughini P., « Italian Thought and Social Theory : thinking
with «pre-modernity » beyond « post-modernity » » in Thesis Eleven, 2017, vol. 140,
Issue 1, pp. 56-73.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 209

a contester l'expérience du désenchissement propre a la modernité (la rupture
del'objectif et du subjectif) au nom de la religion, de la technique, de la nature,
voire de la politique. La mutation de l'affirmation civilisationnelle états-
unienne est profonde au milieu d'un éventail qui va des fondamentalismes
religieux aux projets de la post-humanité, en passant par les visions de Gaia
ou des nouveaux projets impérialistes, chacun d'entre eux mettant en question
ce qui fut la grande rupture de la Totalité propre a la modernité occidentale.
Quant a ['Europe, malgré les bouleversements politiques et les dépassements
industriels dont elle est I'objet devant d'autres régions du monde, elle semble
pour linstant s'inscrire toujours (tout en étant elle aussi parcourue par des
mouvements antimodernes) dans la continuité des thématiques ouvertes par
la rupture moderne de la Totalité.

Il est sans doute excessif de parler d'une fissure de la modernité occiden-
tale, tant son unité se renforce toujours en contraste avec d'autres expériences
du monde. Cependant, I'idée d'une civilisation moderne occidentale se répan-
dant dans le monde a partir d'un foyer central commun (Europe et Etats-
Unis) cesse d'étre un récit évident. En bref, au milieu de différences crois-
santes en termes d'industrialisme, les Etats-uniens deviennent de plus en plus
Western et les Européens de plus en plus modernement désenchéssés.

Nouvelles puissances industrielles

Dans le groupe précédent, les trois grandes dimensions dissociées du récit
hégémonique moderne occidental — industrialisme, occidentalisme et désen-
chissement — tout en évoluant et s'articulant diversement selon les pays, sont
vécues et narrées en continuité avec le passé. La situation est tout autre dans
ce deuxieme groupe. A proprement parler, il est possible de penser que sans
I'évolution qui s'y est produite, nous serions encore pour beaucoup sous
l'égide du récit hégémonique moderne occidental.

Au vu de l'histoire que nous avons évoquée dans les chapitres précédents,
le « retour » de I'Asie marque une véritable révolution *>. Mais cela au sens
originel du terme « révolution », celui qu'il avait encore au XVII*™ siécle, a

412. La notion d'« Asie » est tout aussi polysémique et polémique, sinon davantage, que
celle d'« Occident ». Pour une critique de l'artificialité de la notion actuelle d'Asie et en vue
d'un « continentalisme pluriel » ; cf. Spivak G.C., Other Asias, Oxford, Blackwell, 2008.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

210 Une autreintroduction aux sciences sociales

savoir l'idée d'une restauration aprés un cycle. Le Japon d'abord, la Chine
ensuite, la Corée du Sud, puis d'autres « dragons » (Taiwan, Singapour) ou
« tigres » asiatiques (Indonésie, Viét Nam...) avec néanmoins d'énormes
différences entre eux, sont parvenus a développer un véritable appareil indus-
triel ou sont en train d'y parvenir.

Il est impossible de minimiser I'impact historique de ce changement. Au
fond, comme on l'a vu, le récit hégémonique moderne occidental s'est assis
sur un sentiment de supériorité garanti par un indéniable différentiel de puis-
sance industrielle. L'attrait du communisme au long du XX*™ siécle, en tant
que voie alternative de développement auprés de tant de pays que l'on disait
alors « du Tiers monde », n'a pas eu d'autre raison. On sait que sous cette
forme la promesse a partout fait long feu. A la chute du Mur de Berlin en 1989,
on l'a évoqué, Michel Albert a su cerner les enjeux du nouveau monde géopo-
litique en émergence : capitalisme contre capitalisme. Mais dans la concur-
rence entre capitalismes et modéles sociaux entrevue par l'auteur, 'Asie - mis
a part le Japon - n'avait guere de place. L'histoire se projetait toujours sous
I'égide de I'Occident.

Clest cette perception que révolutionne le retour de I'Asie. Certes, malgré
son essor industriel 'Asie n'est pas redevenue la manufacture du monde (et
ne l'a jamais vraiment été d'ailleurs), tant les implantations industrielles sont
importantes ailleurs. Mais pour ce qui nous intéresse dans cet ouvrage, sa
percée a été suffisamment concréte pour entrainer une modification de taille
dans le grand Récit du monde. Ce qui a été pendant quelques siécles le grand
monopole du différentiel de puissance de 1'Occident moderne, I'industria-
lisme, est désormais partagé avec d'autres civilisations. Dans le monde, les
rapports de 'OCDE l'indiquent, on compte plusieurs pays non occidentaux a
hauts revenus (ou médians) ; en revanche, en fonction des rapports de la
Banque mondiale, la percée des sociétés asiatiques est remarquable parmi les
pays développés.

Le retour de I'Asie jette aux ornieres les représentations idéologiques que
I'Occident moderne a pendant longtemps béties sur son différentiel de puis-
sance industrielle. Cela ne diminue en rien la portée passée de 1'Occident
moderne, ni la force possible de son avenir mais cela l'inscrit désormais a part
égale dans l'histoire monde. Les changements qui simposent au niveau de
l'analyse sont considérables.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 211

Rattrapages réussis

Les différences sont fortes entre le Japon, la Chine ou la Corée du Sud. Et
pourtant, leurs avatars ont des similitudes importantes. Si longtemps, comme
a propos du troisiéme groupe que l'on présentera par la suite, ces sociétés ont
été fortement secouées — on l'a vu a propos du Japon - par l'enjeu de leur
authenticité civilisationnelle, cette question a progressivement cessé d'étre an-
xiogeéne sans disparaitre pour autant. En fait, a cet égard une différence (faci-
lement repérable lors de n'importe quelle réunion scientifique) est saillante
entre Japonais, Chinois et Coréens : les premiers ont largement fini de batail-
ler avec I'Occident, les derniers continuent (et avec pugnacité !), et les Chinois
commencent a se convaincre que l'enjeu est désormais autre. Mais derriére
ces différences, ce qui les unit vraiment et les différencie profondément
du prochain groupe, est le sentiment d'avoir réussi la révolution de l'indus-
trialisme.

Clest sur cet arriére-plan que se pose dés lors, lorsqu'elle se pose, la
question de la civilisation et de sa génuinité. La Corée du Sud et la Chine,
comme avant elles le Japon, n'ont plus le sentiment de devoir choisir entre
authenticité culturelle et matérialisme économique. Les trois pays, par des
chemins différents, ont préservé la premiére et atteint le second. Bien entendu,
chacune de ces économies connait des conjonctures plus ou moins difficiles
et fait face & des défis bien particuliers — de la trappe des revenus moyens au
probléme du vieillissement de la population, en passant par la réorientation
de leurs appareils productifs, et tant d'autres — mais tout cela ne met pas
en question la force du rattrapage industriel opéré. Bien sir, la nouvelle
puissance industrielle atteinte n'élimine pas les débats qui se produisent,
parfois violents et animés d'un trés vigoureux nationalisme, autour des enjeux
civilisationnels, mais ils se produisent désormais dans et a partir d'un contexte
qui n'est plus celui imposé par le récit hégémonique moderne occidental.
Derriére le retour de 1'Asie se configure ainsi plus largement un monde qui
revient a sa constante historique, c'est a dire davantage celle de civilisations
différentes en concurrence que celle de la supériorité écrasante de 'une d'entre
elles.

A mesure qu'une probable hégémonie chinoise siimposera dans le
monde, méme partiellement, il est possible que I'on assiste d'abord a la réha-
bilitation, puis a la proposition sous la forme de « modeéles » de ses grandes


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

212 Une autreintroduction aux sciences sociales

institutions historiques. S'opposeront peut-étre a la démocratie et 4 un mode
de sélection des élites par voie électorale les avantages d'une bureaucratie
céleste et d'un mode de sélection des élites par la voie de concours. Il convient
alors de souligner la force de I'esprit de corps propre au fonctionnariat chinois
et I'importance des concours - notamment sur la base d'examens littéraires
— a partir des Tang (618-906) et surtout des Song (960-1279) dans sa forma-
tion *. Esprit de corps qui n'a pas été étranger a la capacité de résistance
de la société chinoise devant maints changements dynastiques et maintes
invasions. En tout cas, c'est le fonctionnariat lettré en tant que classe qui a
dominé I'Etat, via les examens et le monopole de I'éducation dans un mode de
sélection des élites bien différent de celui pratiqué par des groupes ayant assis

leur pouvoir sur la terre par 'héritage *

ou la voie électorale. Non exempt
d'inconvénients (rigidités, corruption), voire de graves entorses aux libertés,
ce systéme pourra peut-étre, comme l'ont été les institutions occidentales, étre
érigé en modele dans le contexte d'une probable expansion de I'hégémonie
chinoise. En tout cas, l'output legitimacy (une légitimité fondée davantage
sur l'efficacité que sur la délibération démocratique) suscite déja de l'intérét
et méme une certaine fascination auprés de quelques politologues états-
uniens **°. Dans ce sens, si l'on tient compte du nombre de régimes autori-
taires parmi les plus grandes économies du monde (mesurées en termes
de PIB), la question est légitime : le futur appartiendra-t-il & l'autoritarisme
capitaliste ?

Tout ceci n'élimine pas les débats, ni méme les oscillations, dont la Chine
- mais aussi d'autres pays du Sud-Est asiatique — est 1'objet depuis quelques
décennies entre expansion économique, controle politique et pluralisme

413. Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit.

414. Balazs E., op. cit., p. 32. C'est pourquoi la dénomination de cette classe en tant que
« gentry » serait inexacte : ce n'est pas la possession de la terre, mais le concours (et les
autocontréles qu'ils exigent) qui donnent accés au fonctionnariat. Bien stir, la fortune
patrimoniale garantit une meilleure éducation, mais elle n'exonere pas des candidats de
l'examen- et ceci dés le VIII*™ sigcle apres J.C. (ibid., p. 296).

415. Bell D.A., The China Model, Princeton, Princeton University Press, 2015 ; Fukuyama
F., Political Order and Political Decay, London, Profile Books, 2014.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 213

culturel *'%, sans négliger les mouvements de réélaboration des traditions in-
tellectuelles ou religieuses anciennes. Mais, s'agissant de la modernité, un
changement décisif a eu lieu : la Chine se reconnait désormais moderne.

Des individus

A partir d'histoires et de modéles politiques bien différents, les individus
vivant dans ces sociétés sont confrontés a de trés profondes expériences de
désenchassement. Sur ce point, il ne faut pas se tromper d'analyse. Les repré-
sentations dominantes de I'individu dans le monde asiatique tendent, a I'heure

417

de le définir et de le cerner *7, a souligner la force des liens. L'identité de I'indi-

vidu est représentée relativement a ses partenaires, ses positions sociales ou

par son insertion dans un lignage *'®

, criteres par définition plus ou moins
mouvants ; en accentuant les devoirs envers les proches ou la communauté,

en renfor¢ant comme grand impératif de l'action la construction d'une société

416. Zhang L., La Vie intellectuelle en Chine depuis la mort de Mao, Paris, Librairie Arthéme
Fayard, 2003 et La Chine désorientée, Paris, Editions Charles Léopold Mayer, 2018.

417. La conception relationnelle de I'individu ne se cantonne pas d'ailleurs uniquement a
l'entourage humain et social. Bien avant 'affirmation en Occident d'une éthique environ-
nementale, c'était déja par exemple le sens critique de l'essai de Watsuji Tetsurd, Fudé
(1935) sur Etre et temps de Martin Heidegger. Pour l'auteur, Martin Heidegger se bornait
trop a l'individu, négligeant notamment l'espace, c'est-a-dire le milieu naturel/culturel
(fudo) et le fait que l'histoire ne prend chair que dans un milieu - ce qui amenera Watsuji
Tetsurd a établir des liens entre le climat japonais et le tempérament des Japonais. Nous
suivons ici la lecture proposée par Berque A., Le Sauvage et le sacrifice, Paris, Editions
Gallimard, 1986, p. 52-54 et plus largement, Berque A., «Identification of the Self in
relation to the environment » in Rosenberger N.R. (ed.), Japanese Sense of Self, Cambridge,
Cambridge University Press, 1994 [1992], pp. 93-104.

418. En Corée « dans la relation familiale, une personne n'est pas désignée par son nom
personnel, mais par le role que lui est assigné : pere d'un tel, mére d'un tel, tante d'un tel,
oncle d'un tel par exemple. Autrement dit, un membre est défini en fonction de son lien a
un autre membre. On n'utilise pas I'adjectif possessif singulier, mais le pluriel ». Cf. Kicong
H., « La question de la liberté individuelle dans la démocratie coréenne » in Lozerand E.
(s/s la dir. de), Dréles d'individus, op. cit., p. 382 ; aussi Maurus P., « Le héros de fiction
comme modele individuel contraint. Corée du Nord, Corée du Sud » in Lozerand E. (s/s la
dir. de), Dréles d'individus, op. cit., pp. 445-452.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

214 Une autreintroduction aux sciences sociales

harmonieuse, seule capable de fixer durablement les relations entre les indi-
vidus et les collectivités.

A T'image atomiste du Moi propre a l'individu occidental moderne (la
lecture spécifique que du sujet en tant qu'étre moral a donné l'individualisme
institutionnel) s'oppose une conception onto-relationnelle de l'individu.
Comprenons-le bien : I'individu n'est pas seulement pensé a partir de ses liens
sociaux (une réalité qui, avec des traits particuliers, est présente dans toutes
les variantes de l'individualisme) ; I'individu, dans sa conceptualisation, est
con¢u comme indissociable des liens sociaux, sans étre pour autant réductible
al'holisme. Il y va du cceur du malentendu de l'individualisme onto-relation-
nel. L'individu ne peut exprimer légitimement son individualité que dans la
mesure ot il s'adapte aux conventions et aux rituels et qu'il participe a I'har-
monie de l'ensemble. L'individualité s'exprime en se moulant dans les formes
collectives. Rien d'étonnant alors si, dans ce contexte, 'excentricité est une des
grandes manifestations historiques déviantes de l'individualité au Japon **°.

Il est donc souvent question d'une définition profondément relationnelle
des individus (dans la tradition confucéenne, l'objectif est de parvenir & un
« grand moi » — dawo — permettant de partager les joies et les malheurs d'un
grand nombre de personnes) **. La pensée confucéenne qui pendant deux
mille ans a dominé le monde chinois est profondément tournée vers le monde
terrestre, autour d'une conception du divin et du sacré a distance de toute idée
de totalité et au service d'une morale sociale visant a assurer I'harmonie et
l'accord entre les étres humains. Or, cette harmonie de I'ensemble suppose et
exige des marques de conformité et d'adaptation venues de tous les membres
de la société. La personne est subordonnée - articulée - au rituel, celui-ci
permettant de concevoir les gens a travers la diversité de ses positions sociales,
construction de l'identité a la croisée d'une pluralité de relations **'. On trouve

419. Lozerand E., « La question de I'individu au Japon » in Corcuff Ph., Le Bart Ch. & Singly
F.de (éd.), L'Individu aujourd’hui, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2010, pp. 139-
149.

420. Le dawo, le grand moi, s'oppose au xiaowo, le petit moi. Le grand moi se pensait en
lien avec ses responsabilités envers 'harmonie de la société et relativement a elle. Cf. Pons
Ph., op. cit., p. 397 ; Jullien F. & Marchaisse T., op. cit., pp. 309-310.

421. Feuillas S., « Culture de soi et subjectivation. Trois exemples en Chine  la fin du XI*me
siécle » in Lozerand E. (s/s la dir. de), Dréles d'individus, op. cit., p. 118.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 215

des représentations analogues en Thailande ***

ou en Corée du Sud : « S'agis-
sant de 1'Extréme-Orient, le monde ne se constitue pas a partir de l'individu,
mais plutdt a partir d'un rapport ou d'un lien. Le confucianisme, vision du
monde dominant dans la région, s'oppose méme a l'exaltation de l'individua-
lité, ne voyant en elle qu'égoisme » **.

De méme au Japon, lindividu « ne détermine pas son action essentiel-
lement en fonction de ses intéréts particuliers, mais en fonction des relations
qu'il entretient avec les individus qui l'entourent » *2*. Au-dela de tout stéréo-
type sur le conformisme des Japonais, il est question d'un self (jibun) qui ne
peut pas étre essentiellement détaché de ses liens sociaux. Si la theése de Chic
Nakane dans Japanese Society, en 1970, selon laquelle au Japon l'autonomie
personnelle serait ressentie comme hostile a la cohésion groupale a été objet
de fortes critiques, en revanche sont majoritaires l'idée que l'individu doit des
l'école apprendre intimement & fonctionner comme membre d'un groupe et
surtout la prédominance de conceptions profondément et structurellement
relationnelles et imbriquées du soi *.

Ces aspects ont servi — et servent — souvent a établir une grande diffé-
rence avec 1'Occident ou le sujet est « identique & lui-méme en différents
circonstances », tandis que chez les auteurs chinois il ne cesse de se modi-
fier **. Longtemps de telles représentations ont nourri d'un c6té le regard des
occidentaux modernes quant au caractére holiste (voire anti-individualiste)
de ces sociétés, et de l'autre un regard réprobateur envers 1'égoisme et l'ato-

misme du Moi (occidental) : « Ceux qui cherchent I'autonomie ou I'exaltation

422. Delouche G., « La relation a l'autre en siamois » in Lozerand E. (s/s la dir. de), Dréles
d'individus, op. cit., p. 261.

423. Kicong H., op. cit., p. 380.

424. Thomann B., « Industrialisation et construction de I'individu au Japon moderne » in
Lozerand E. (s/s la dir. de), Dréles d'individus, op. cit., p. 367.

425. Rosenberger N.R., « Tree in summer, tree in winter : movement of self in Japan » in
Rosenberger N.R. (ed.), op. cit., pp. 67-92; Lebra T.S., «Self in Japanese culture » in
Rosenberger N.R. (ed.), op. cit., pp. 105-120. Ce type de représentation n'est pas exclusif a
ces sociétés. On trouve aussi des représentations similaires en Inde ou dans les sociétés
amazoniennes, cf. Martuccelli D., « Variantes del individualismo », op. cit.

426. Feuillas S., op. cit., p. 124.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

216 Une autreintroduction aux sciences sociales

de leur particularité sont considérés [en Corée du Sud] comme inaccomplis,
anormaux et égoistes » *27.

Mais ce qui se joue du cOté des représentations n'est pas isomorphe avec
ce qu'éprouvent les individus. Les grandes représentations idéologiques
de lindividu ne font par exemple aucunement justice a la profondeur
des changements, pour ne prendre qu'une date arbitraire, que le Parti
Communiste a introduits en Chine dés 1949 puis avec les Réformes de
1978 **%. D'abord au travers d'un projet de modernisation par le haut qui,
rompant bien des liens communautaires au nom d'un nécessaire effort natio-
nal pour le développement, aimposé d'autres liens aux individus. Puis, a partir
des années 1970-80, en octroyant plus d'espace & quelques individus (les tout
premiers entrepreneurs, souvent réprimés) en tension avec le Parti. Enfin,
explicitement a partir des réformes et de l'instauration d'une « économie
socialiste de marché », le Parti Communiste a encouragé, sans abandonner le
double monopole d'exercice du pouvoir et de sélection des élites, les processus
d'individualisation en augmentant les responsabilités des individus (en termes
de logement, de santé, voire d'emploi) et en diminuant les solidarités
étatiques *2.

427. Kicong H., op. cit., p. 381.

428. Cf. de Yan Y., The Individualization of Chinese Society, Oxford, Berg, 2009 ; « The
Chinese Path to Individualization » in British Journal of Sociology, vol. 61, n° 3, 2010,
pp. 489-510 et « Of the Individual and Individualization : The Striving Individual in China
and the Theoretical Implications » in Heinlein M. et al., Future of Modernity, Bielefeld,
Verlay, 2012 pp. 177-194.

429. Ce qui, si l'on suit par exemple une étude des plaintes des paysans chinois face a I'Etat,
a donné forme a diverses formes de « dénonciation de la souffrance », et du « souvenir des
épreuves d'antan pour chérir le bonheur d’aujourd’hui », cf. Sun L., « Sociologie de la tran-
sition et nouvelles perspectives théoriques » in Roulleau-Berger L., Guo Yuhua, Li Peilin &
Liu Shiding (s/s la dir. de), La Nouvelle sociologie chinoise, op. cit., p. 102. Ou, dans un sens
proche, pendant la phase des réformes, s'est produit un questionnement sur les relations
d'interdépendance entre ouvriers, entreprises et gouvernement, les premiers exprimant
pendant une période plus ou moins longue le souhait de rester liés a 'Etat tandis que le
gouvernement proposait de changer les rapports Etat-entreprises. Un « désenchissement »
s'en est suivi : les ouvriers ayant le sentiment que I'Etat se désintéressait d'eux. Cf. Tong X.,


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 217

Ces transformations comme partout ailleurs suscitent des questions — 6
combien habituelles! - pour le regard sociologique. On parle en Chine
- comme en Corée du Sud ou au Japon - de l'avénement d'individus égoistes,
des Entreprising-Self voués a la surconsommation, valorisant la réussite per-
sonnelle au détriment du collectif. Et pas plus dans ces pays qu'ailleurs ces
processus n'abolissent les traditions institutionnelles. II n'empéche que
l'inflexion est importante sous réserve de bien comprendre que ce n'est plus
la modernité ou l'occidentalisation qui font peur mais la profondeur des chan-
gements sociaux, culturels et économiques en grande partie initiés et pilotés
par les élites nationales. Du coup, & mesure que ces sociétés s'affirmaient via
l'essor de l'industrialisme, les différentes représentations de 1'individu ont vu
sensiblement s'atténuer leur fonction d'antagonisme idéologique contre
'Occident *.

Sans minimiser la force des clivages civilisationnels et la maniere dont ils
se sont mobilisés pour marquer des différences incommensurables ou pour
affermir de futurs projets de puissance — le moteur de l'auto-narration collec-
tive et des changements vécus fait chair tdt ou tard avec l'industrialisme. 11
rend compte a la fois de la nouvelle fierté nationale et de la nature ou de la
tournure des discussions civilisationnelles, mais il est surtout a l'arriére-plan
de bien des processus de désencastrement vécus par des centaines de millions
d'individus. Evitons tout malentendu : ces sociétés sont traversées - comme
bien d'autres dans le monde - par des profondes secousses culturelles et
méme politiques qui questionnent les rapports entre les genres, les généra-
tions, les croyances ou l'exercice légitime de l'autorité. Mais tous ces débats, et
c'est1a leur spécificité, sont interprétés a la lumiére du formidable essor connu
par l'industrialisme dans ces pays. La plus qu'ailleurs, c'est ce facteur plus que
tout autre qui est a la base de la narration d'un des plus grands et des plus
rapides désenchassements des individus de I'histoire.

« Continuité de la tradition culturelle socialiste : action collective et résistance dans les en-
treprises d'Etat » in Roulleau-Berger L., Guo Yuhua, Li Peilin & Liu Shiding (s/s la dir. de),
La Nouvelle sociologie chinoise, op. cit., pp. 223-224.

430. Mise a part le cas de Singapour (sous la direction de Lee Kuan Yew) ou en Malaisie
(sous 1'égide de Mahatir Ibn Mohamad) ou est visible une forte stratégie d'opposition a
I'Occident au nom des valeurs asiatiques. Cf. Brisson Th., op. cit., pp. 61-87.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

218 Une autreintroduction aux sciences sociales

La rénovation des catégories sociologiques

En ce qui concerne la production de la connaissance sociologique a propre-
ment parler, il est raisonnable de penser que I'éventail des principales caté-
gories d'analyse verra quelques évolutions ou plut6ét qu'aux grands concepts
produits par I'histoire et les réalités de I'Occident moderne (différenciation,
rationalisation) viendront s'ajouter progressivement d'autres notions et caté-
gories.

La notion chinoise de guanxi (relation) servira trés probablement dans
un avenir pas tres lointain — cela commence a se faire — a décrire, analyser ou
comparer les systémes de relations sociales de différentes sociétés - la France,
le Mexique ou I'Egypte **!. Le processus de construction du guanxi lui-méme
en tant que catégorie d'analyse sociologique (et le souhait de son expansion
ou application a d'autres réalités) mériterait une réflexion approfondie
(notamment a propos de ce qui est dénommé comme un guanxiisme métho-
dologique ou un guanxiisme confucéen). D'autant plus que, partout dans le
monde, et parfois de maniere assez semblable dans les grandes lignes, il y va
d'une grande famille de représentations alternatives a la notion matricielle de
la conception occidentale. A la vision d'un individu préexistant ou indépen-
dant des liens sociaux s'oppose, on vient de le voir, celle d'un individu indis-
sociable de ses liens. Avec le guanxi, « 'homme congu par la culture chinoise
n'est pas une entité indépendante, mais existe dans sa relation a I'Autre » 2.
L'homme ne peut étre percu sans communication ni sans relation ; c'est le
guanxi qui définit la proximité psychologique, la méfiance ou l'obligation

431. Selon les spécialistes, le guanxi veut dire littéralement « relation ». Mais en chinois, la
notion désigne les obligations et les traitements de faveur entre individus liés par le guanxi.
Ils peuvent étre imposés par les liens du sang ou construits par la socialisation. Pour une
extension de cette notion a l'analyse des mouvements sociaux, cf. Qi X., «Social
Movements in China: Augmenting Mainstream Theory with Guanxi» in Sociology,
vol. 51, n° 1, 2017, pp. 111-126 ; et pour une tentative de mesure des divers cercles du
guanxi, cf. Luo J.-D., « The measurement of guanxi circles » in Roulleau-Berger L. & Li P.
(eds.), Post-Western Sociology. From China to Europe, London-New York, Routledge
Publishers, 2018, pp. 214-241.

432. Yang Y., « Relation et identité : approche du processus psycho-social de la formation
du 'nous' chez les chinois » in Roulleau-Berger L., Guo Yuhua, Li Peilin & Liu Shiding (s/s
la dir. de), La Nouvelle sociologie chinoise, op. cit., p. 456.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 219

entre individus, « un réseau se forme par les liens de guanxi interpersonnels
ayant pour centre le 'moi' » ***. Pourtant, et c'est controversé, ni l'individu, ni
son autonomie ne disparaissent nécessairement; l'environnement social,
partie consubstantielle de la propre définition de l'individu, peut aussi se lire
et se structurer autour de lui. « La définition des ‘'miens' est toujours centré
sur soi en se rapportant ensuite aux guanxi hérités (parenté) et aux guanxi
construits. Le cercle change de contour selon les circonstances, autrement dit,
les situations » ***. Autant dire que le guanxi est marqué par une certaine
porosité des frontiéres - les « miens » peuvent devenir « étrangers » et vice-
versa, en fonction des situations.

La représentation onto-relationnelle de l'individu en tant qu'altérité a
celle de l'individu occidental — et sa critique — est une dimension présente
dans un trés grand nombre de sociétés (elle est fort visible par exemple dans
le monde arabo-musulman, I'Afrique sub-saharienne ou dans certaines tradi-
tions indigeénes de ' Amérique latine). Si nous évoquons ici le guanxi, c'est sim-
plement pour indiquer une des probables inflexions analytiques que l'arsenal
conceptuel hérité de la sociologie est susceptible de connaitre a l'avenir.
D'ailleurs I'idée de forger une notion décrivant ce qui se joue entre les indivi-
dus et soulignant leur profonde interdépendance n'est pas exclusive au
guanxi. Au Japon, Takeo Doi a profondément réfléchi, autour de la notion
d'amae, aux connotations des diverses formes de la dépendance entre indivi-
dus ***. On pourrait encore évoquer, toujours a propos du Japon, la notion de
kata, «la nécessité pour l'individu de se conformer au réle qui correspond a
son statut : faillir, c'est déchoir. Plus un individu s'identifie & un role, plus il
doit se dédier a la pratique qui y correspond dans une sorte de 'narcissisme du
role' (De Vos) qui fonde en quelque sorte sa personnalité. Une pratique, les
actes qui s'y attachent ne sont pas des aspects seconds, résiduels du rdle : ils
sont l'expression méme d'une condition de 'homme dont l'identité s'épuise
dans son apparaitre social »**®. Inutile de le dire : derriére une distance com-
mune envers lindividualisme occidental, sur laquelle se construisent des

433. Ibid., p. 460.

434. Ibid., p. 463.

435. Doi T., The Anatomy of Dependence, Tokyo, Kondansha International, 1973 [1971].
436. Pons Ph., op. cit., p. 397.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

220 Une autreintroduction aux sciences sociales

similitudes, les différences sont considérables entre les représentations des
Chinois ou celles des Japonais .

Si ces représentations s'opposent explicitement a l'individualisme occi-
dental moderne, c'est & partir de présupposés spécifiques qui les différencient
aussi des anciennes conceptions holistes a proprement parler - largement
produites, ne l'oublions pas, sous la forte emprise du récit hégémonique occi-
dental moderne. A leur place s'affirme une série de conceptions onto-relation-
nelles des individus. Certes, une opposition est visible - et parfois explicite-
ment tracée — avec l'individualisme occidental, mais, a la différence notoire de
ce qui a imposé la vision de l'holisme, il est davantage question de rendre
compte de l'individualité autrement que de nier son existence. La ligne de
démarcation est parfois sinueuse — a cause de la volonté commune d'opposer
ces représentations au modéle occidental — mais la différence est réelle : il n'est
pas question de fusionner l'individu dans le groupe mais de décrire a partir
d'une diversité de situations historiques et culturelles ses modes d'apparte-
nance et ses marges d'action. Face a un type d'individu souvent ouvertement
dénommé occidental moderne et décrié comme tel, qui se pense de facon
isolée des groupes dont il fait partie, s'oppose un ensemble de conceptions qui
l'insérent fortement (sans l'y dissoudre) dans le groupe.

Les rapides évocations de ces quelques notions en formation n'ont d'autre
objet que de montrer l'ouverture conceptuelle a laquelle probablement sera
- est déja en partie - contrainte la sociologie. Certaines notions s'imposeront
peut-étre comme des catégories d'analyses partagées par des sociologues de
cultures différentes mais le succes relatif de celles comme l'amae ou le kata
montre que rien n'est stir. D'autant plus que, s'agissant de l'individu, des
auteurs occidentaux pourront faire remarquer, y compris en vue de préserver

437. Par exemple si autant le k6 (la piétié filiale) que le chii (la loyauté) étaient d'impor-
tantes vertus dans le confucianisme, en Chine — mais non au Japon - la pitié filiale a
toujours eu priorité dans I'ordre moral approuvé par le confucianisme. Comme le précise
Eiko Ikegami, malgré son importance, le chii envers le souverain n'était pas au-dessus de la
piétié filiale, et en cas de conflit la priorité devait aller a la relation pére fils. Au Japon, a
la suite des transformations de la culture samurai dans la période Tokugawa, il y a eu
inversion des priorités entre le ko et le chii. Cf. Ikegami E., op. cit., pp. 331-332. En Chine,
toujours selon certains spécialistes, 1'individu peut se sentir davantage redevable de ses
devoirs en tant que fils, pére ou frére que de ses obligations envers I'Etat.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 221

leur situation d'hégémonie intellectuelle, qu'au long du XX siecle il y a bel
et bien eu passage vers une conception plus dialogique, plus communica-
tionnelle et interactive de l'individu (au moins depuis les travaux de George
Mead). Ou encore, et a 'encontre d'une certaine vulgate, que l'individualisme,
a toujours été une modalité du faire société dans I'Occident moderne. Certes

438 mais il est

le volontarisme est un des grands traits du caractere américain
souvent articulé dans la culture avec le souhait — voire 'exigence - d'atteindre
des fins au travers de groupes librement choisis. Bien entendu, méme dans
cette derniere version, le Moi est congu comme préexistant aux liens sociaux,
mais la dichotomie civilisationnelle en est adoucie.

Retenons l'essentiel : les catégories d'analyse deviendront une aréne

intense de concurrence épistémologique entre civilisations.

Pendules civilisationnels

Parmi les pays de ce troisieme groupe, certains ont connu des phases impor-
tantes d'industrialisation — I'URSS ou I'Inde - mais a la différence du groupe
précédent, ces percées n'ont jamais effacé la question et I'enjeu de l'identité.
Pour revenir aux termes du débat du XIX*™ siécle, ils sont toujours davantage
cernés a partir de l'authenticité que du rattrapage. En fait c'est 'ambivalence,
voire l'oscillation identitaire civilisationnelle, qui marque les pays réunis dans
ce groupe : ils ont souvent connu des processus d'occidentalisation intensifs
et volontaristes, plus ou moins marqués par I'échec & un moment ou un autre
de leur histoire.

A partir d'un différentiel de puissance industrielle et technoscientifique
entrainant 4 son tour un différentiel de puissance militaire particulier, s'est
produite I'expansion — coloniale ou non — de 'Occident moderne **°. Mais la
force et la violence de cette réalité ne doivent pas faire oublier que les proces-
sus de transmutation culturelle d'un peuple ne sont pas rares, qu'il s'agisse de
'adoption d'une nouvelle religion ou d'un profond changement de meeurs, et,
fait tout aussi significatif, que ces bouleversements ont été au long de I'histoire
soit imposés par un conquérant (de l'extérieur), soit décidés de fagon trés

438. Fischer C.S., Made in America, Chicago, The University of Chicago Press, 2010, p. 10.
439. Cf. le bilan exhaustif de la colonisation coordonné par Ferro M. (s/sla dir. de), Le Livre
noir du colonialisme, op. cit.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

222 Une autreintroduction aux sciences sociales

volontariste par les élites locales (de l'intérieur). Articulations toujours
sujettes a révision — voire a refus — comme ce fut un moment donné le cas de
I'héritage chinois au Japon ou musulman en Inde. Ce qu'il nous intéresse de
souligner ici, en lien direct avec notre problématique est que malgré la vigueur
des débats concernant le capitalisme ou le communisme, la gauche ou la
droite, la propriété privée ou les inégalités, ce sont de maniere cyclique des
enjeux proprement civilisationnels qui finissent par prendre le dessus dans ce
groupe des pays.

La Russie, l'impossible Eurasie

C'est dans ce contexte qu'il faut comprendre la place particuliére de la Russie
en tant que grand exemple de pendule civilisationnel *°. Depuis Ivan IV
le Terrible (1547-1584), mais surtout dés le tout début du XVIII*™e siécle avec
Pierre le Grand (1694-1725) et l'histoire qui s'en suit, régime de 'URSS
compris, la Russie ne cesse d'étre hantée par son identité civilisationnelle, tour
a tour occidentale, européenne, orthodoxe, slave, eurasienne. Caractéristique
majeure de ces oscillations : elles ont été systématiquement produites par la
volonté des élites nationales (du Tzar au Parti Communiste) et ont méme pu
s'inscrire au niveau des villes, une narration opposant ainsi, selon leur plus
ou moins grand attachement a la modernité occidentale, Moscou a Saint
Pétersbourg (on trouvera des ressemblances a ce niveau avec Pékin et Shangai,
ou au XIX*®™e siecle en Egypte, avec Le Caire et Alexandrie) ; mais aussi au
niveau de régions, entre un Sud-Ouest (Ukraine et Biélorussie) plus occiden-
talisé et les régions du Nord-Est **.. Pour ce qui nous intéresse ici, l'important
est de comprendre la profondeur, mais aussi la précocité historique de ces
oscillations.

Tout d'abord, il est & noter que dés le régime de Pierre le Grand, le rattra-
page de I'Occident - explicite en ce qui concerne ses manifestations
techniques, mais ayant lieu avant la révolution industrielle & proprement
parler — est a 'ordre du jour, méme si, dans ce cas précis, l'occidentalisation
intégre aussi déja la volonté de civiliser et de policer les Russes (Pierre le

440. Rey M.-P., La Russie face a I Europe, Paris, Editions Flammarion, 2016 ; Greenfeld L.,
op. cit., pp. 189-274.
441. Snyder T., La Reconstruction des nations, Paris, Editions Gallimard, 2017 [2003].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 223

Grand ordonnera, par exemple, aux hommes de se raser). Tout aussi impor-
tant : les oscillations quant a la nature de la civilisation russe qui se produisent
au XIX¥#mesigcle sont inséparables des succes et des difficultés géopolitiques
du pays dans ses guerres avec I'Europe, ses percées dans les Balkans ou ses
pénétrations aupres des Ottomans.

Ce qui caractérise durablement I'histoire russe est donc tout autant la
force de l'oscillation que la précocité du processus. Tres tot voit le jour avec
Ivan le Terrible une réaction hostile envers le projet d'occidentalisation (par
le haut) *%2. Les racines slaves, orthodoxes ou eurasiennes de la Russie seront
tour a tour défendues et revendiquées mais surtout avec Pierre le Grand se
propagera l'idée d'un processus d'occidentalisation débuté et impulsé par les
élites qui leur serait exclusivement réservé. Le peuple russe, notamment celui
de la campagne, en resterait éloigné. Un point d'ailleurs cristallisera les
discussions sur la longue durée : la question de l'autocratie et sa légitimité en
terres russes, face aux troubles que les aspirations démocratiques et égalita-
ristes suscitent ailleurs en Europe (ou en Russie, a cause de I'importation des
idées étrangeres) - tournant bien visible par exemple dans le changement
d'attitude envers les Lumiéres de ' Tmpératrice Catherine II (1762-1796).

Sur ce fond d'oscillation permanente, ou alternent des phases d'accalmie
identitaire et des périodes d'inquiétude aigiies, l'histoire russe connait une in-
déniable spécificité dans ses rapports a 'Occident moderne lors de la révolu-
tion soviétique. Jusque pour une frange de la population des pays occidentaux
eux-mémes, I'URSS devient un modéle pendant quelques décennies. On
assiste a une inversion relative des réles entre 1 Europe et la Russie qui, cepen-
dant, méme sous Staline, ne remet pas vraiment en question la force du récit
hégémonique occidental moderne, 1'URSS se concevant pour beaucoup
comme son grand porte étendard mondial.

Enfin, et sans surprise, les longues oscillations civilisationnelles russes
ne sont pas statiques ; chacune se produit en tenant compte du passif et des
conflits hérités. Pourtant, méme apreés des phases d'accalmies plus ou moins
longues, I'enjeu civilisationnel revient. La différence avec le groupe précédent
est sensible. Malgré l'importance de la question du rattrapage économique et

442. C'est a partir du XVI*™ siecle que les échanges entre la Russie et 'Europe commencent
vraiment a se développer (apreés la phase liée a I'expansion mongole).


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

224 Une autreintroduction aux sciences sociales

technique et les résultats que la Russie atteint a différentes périodes de son
histoire (au début du XIX*®™ siécle ou avec l'industrialisation forcée de I'ére
communiste), l'industrialisme, tout en s'enracinant dans le pays, n'apaise pas
vraiment la question de la définition civilisationnelle de la Russie. Certes, ces
oscillations ne sont pas a dissocier des difficultés de l'industrialisme, resté trop
tributaire de l'industrie lourde, trop concentré, et jusqu'a la Révolution
d'Octobre, sous trés forte mainmise du capital étranger. Difficultés récur-
rentes qui furent systématiquement sanctionnées par des défaites militaires
(1855, la guerre de Crimée ; 1905, la guerre russo-japonaise ; 1917, la Premiére
guerre mondiale) ou par dimportantes luttes et contestations internes (y
compris la fin du régime communiste au début des années 1990), activant,
sous modalités différentes a chaque période la question de I'identité civilisa-
tionnelle du pays. La derniére en date est bien connue : avec la fin de 'URSS
et son démembrement (d'abord avec une Fédération, puis dans différents
pays), la Russie connait de nouveau une oscillation significative entre son
identité occidentale et eurasienne.

Bien entendu, le rapport n'est ni immédiat ni direct entre I'échec ou les
limites de l'industrialisme - avec les différentiels de puissance que cela
entraine - et la réaffirmation des racines eurasiennes du pays. En fait, si cette
oscillation se produit c'est que de maniére infiniment plus structurelle, dans
son rapport et a 1'Occident et a la modernité, la Russie (ses intellectuels,
ses responsables politiques et religieux) s'est construite une identité et une
tradition emplies d'ambivalence et qui, forgées au moins depuis le XVI*me
siécle, n'ont cessé d'étre entretenues.

Cette ambivalence et cette oscillation civilisationnelles, infiniment plus
fortes et enracinées que dans les sociétés du groupe précédent, accentuées
- mais non produites — par les limites de 'industrialisme, ne doit pas escamo-
ter cependant une dimension commune a la Russie actuelle et a bien d'autres
pays dans le monde. Pendant I'expérience totalitaire déja mais surtout depuis
quelques décennies, Les Russes sont confrontés, malgré l'autoritarisme voire
la volonté de rétablir une totalité sous égide orthodoxe, a de profondes,
intenses et massives expériences de désenchiassement. Le rapide et brutal
passage d'un mode de gestion politique, économique et social & un autre a


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 225

produit des itinéraires d'individuation souvent chaotiques et disruptifs, dans
l'univers post-soviétique *+.

Les ambivalences indiennes

Comme la Russie, mais a partir d'une tout autre histoire de fascination et de
répulsion, 'Inde n'a jamais cessé dés le milieu du XIX*™ siecle d'étre écartelée
entre tradition et modernité. Une telle affirmation peut sembler banale et ré-
currente ; elle ne I'est pas. En Inde la tension a été — est — bien plus profond et
complexe qu'ailleurs. A l'instar de trés anciennes civilisations, de surcroit au
carrefour de bien d'autres (chinoise, mongole, arabe, perse), les Indiens aussi
ont également construit leur identité — comme les Japonais, les Iraniens et en
partie les Indigénes en Amérique latine - sur leurs capacités a assimiler sans
se dénaturer toutes les invasions dont le pays fut le lieu dans son histoire. C'est
a partir d'une longue tradition de séparation, de juxtaposition et de disjonc-
tion entre d'un coté les pouvoirs politiques exercés au travers des siécles par
différents gouvernements étrangers depuis le XIII*™ siécle (sultans, shahs,
Rajk britanniques), et de l'autre coté une autorité sociale et religieuse exercées
par des lettrés ou des brahmanes, que les Indiens ont d développer des capa-
cités spécifiques de résistance et d'acculturation **. Bien entendu, des repré-
sentations de ce type participent d'un travail idéologique explicite de cons-
truction d'une identité collective largement commun a bien d'autres pays.
Mais a cette stratégie de sociétés ayant connu de longs processus de conquéte
et de colonisation, le discours identitaire-civilisationnel indien a ajouté une
certaine spécificité : il a inventé un sens original de I'universel et une tradition

445

de la synthése *** qui a méme permis a certains de dire que 'occidentalisation

443. Alexievitch S., La Fin de  Homme rouge, Arles, Editions Actes Sud, 2001 ; Berelowitch
A. & Wieviorka M., Les Russes d’en bas, Paris, Editions du Seuil, 1996 ; Poujol C., « Vers la
naissance de l'individu en Asie centrale postsoviétique ? » in Lozerand E. (s/s la dir. de),
Droles d'individus, op. cit., pp. 317-332.

444. Eric Meyer analyse & partir d'un contexte de ce type l'itinéraire de Gandhi. Cf. Meyer
E., « Les expériences de Gandhi au regard des théories de Louis Dumont » in Lozerand E.
(s/sladir. de), Dréles d'individus, op. cit., pp. 343-350.

445. Nehru J., « Synthesis is our Tradition » in Dallmayr F. & Devy G.N. (eds), Between
Tradition and Modernity. India’s Search for Identity, London, Sage Publications, 1998,


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

226 Une autreintroduction aux sciences sociales

(apparente) du pays devait étre interprétée en fait comme une maniere, pro-
prement indienne, de domestiquer I'Occident.

En tout cas, sur la tres longue durée, peu de civilisations ont construit
leur identité autour de la synthése autant que I'Inde. Dans ce lieu de naissance
de trés grandes et anciennes religions (hindouisme, bouddhisme, jainisme et
sikhisme) mais aussi de l'expansion du zoroastrisme, du christianisme et
surtout de 'Tslam, la dimension spirituelle fait trés souvent partie du discours
que les Indiens - politiciens, intellectuels, religieux — construisent autour de
leur civilisation. Une spiritualité qui n'a pas empéché 'Inde d'étre souvent aux
prises avec une histoire violente, a la suite de maintes invasions plus ou moins
tolérantes et de divers changements de régimes impériaux.

La longue présence anglaise a déclenché des attitudes profondément
ambivalentes chez les Indiens. Dés le XVIII*™ siécle, coincidant avec le déclin,
puis la fin de 'Empire Moghol **, cette présence — d'abord en 1757 via la

Compagnie des Indes *

, puis a partir de 1858 et pendant un siécle, cette
fois-ci directement sous le controle de la Couronne Britannique *® - fera de
'Inde un cas d'école de la tension entre tradition et modernité. Ce ne sont pas
forcément les traits de la colonisation anglaise elle-méme qui rendent compte
de cette situation, méme si elle a volontairement et profondément « tradition-
nalisé » le passé du pays afin de mieux l'opposer a la modernité qu'elle appor-
tait. Le récit hégémonique occidental moderne a activement travaillé pour
proposer une représentation de I'Inde en trois étapes : un age d'or hindouiste ;
une phase de déclin sous controle musulman ayant donné lieu a une période

d'anarchie a la fin de I'empire Moghol ; puis une période de renaissance et de

pp- 192-196 ; Khilnani S., L'Idée de I'Inde, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 2005 [1997],
pp. 243-260.

446. La présence européenne se produit dés le début du XVII*™ siecle (avec les Portugais,
les Hollandais, les Francais et déja les Anglais) mais ce n'est qu'au XVIII*™ que la Compa-
gnie anglaise des Indes Orientales, une entreprise privée, impose un controle sur le pays
avec l'aide de la force navale britannique.

447. Pouchepadass J., « L'Inde : le premier cycle colonial » in Ferro M. (s/s la dir. de), Le
Livre noir du colonialisme, op. cit, pp. 353-396.

448. Fourcade M., « Les Britanniques en Inde (1858-1947 ou le regne du 'cyniquement
correct') » in Ferro M. (s/s la dir. de), Le Livre noir du colonialisme, op. cit., pp. 401-449.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 227

libération sous égide britannique *** avec l'introduction, par exemple, de l'idée
d'égalité et des politiques de discrimination positive envers les intouchables
dés cette époque; avant que ne s'ajoute une quatriéme période apres
I'Tndépendance. Mais au-dela des résonances contemporaines possibles de ces
discours historiques identitaires, limportant est de reconnaitre que, sans
doute, aucune autre civilisation n'a été¢ durablement traversée par des senti-
ments ambivalents aussi profonds envers la modernité occidentale. Ce n'est
sans doute pas un hasard si une des plus importantes inflexions théoriques
apportées par les Subaltern Studies indiennes a été justement de déplacer la
critique du colonialisme de I'économie et de la politique vers la culture. C'est
la que se trouve pour les Indiens le principal champ de bataille.

Pourtant, bien des facteurs économiques relient 'Inde avec l'expérience
des pays du Sud-Est asiatique ou de la Chine. Doté d'une riche tradition de
manufacture textile jusqu'au XVIII*™ siécle, le pays s'est engagé depuis son
indépendance en 1947 dans un effort industriel indéniable, depuis I'industrie
lourde au lendemain de l'indépendance jusqu'a sa récente percée dans le nu-
mérique. D'ailleurs, malgré le poids de la pauvreté et des inégalités sociales et
régionales, 1'Inde, comme d'autres pays émergents, a vu augmenter significa-
tivement le chiffre de ses classes moyennes. Pourtant, malgré les succes indé-
niables de l'industrialisme dans le pays (ou la percée mondiale des universités
indiennes) en ce qui concerne la thématique qui nous occupe dans cet
ouvrage, la question centrale en vient a tourner d'une maniére ou d'une autre
toujours autour de l'identité civilisationnelle.

L'enjeu est d'autant plus lancinant que le sous-continent indien s'étend
en Asie du Sud sur un immense espace rarement unifié au long de I'histoire,
et qui couvre aujourd’hui le Pakistan, 1'Inde, le Bangladesh et la Birmanie et
une population aussi nombreuse qu'identitairement différenciée. La poussée
du nationalisme hindouiste dans la derniére période s'inscrit elle-méme au
sein de la longue oscillation civilisationnelle indienne. Dans un pays multiple
ou le nationalisme a dt longtemps se construire en tension avec l'expérience

449. Kaiwar V., « The Aryan model of History and the Oriental Renaissance : The Politics
of Identity in an Age of Revolutions, Colonialism, and Nationalism » in Kaiwar V. &
Mazumdar S. (eds.), Antinomies of Modernity, Durham, Duke University Press, 2003,
pp- 13-61.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

228 Une autreintroduction aux sciences sociales

coloniale, et donc de maniére dérivée en référence a l'expérience euro-
péenne **°, le systéeme politique indien a toujours eu du mal a formuler une
idéologie nationaliste inclusive. Le développement récent de I'hindouisme
comme religion de tous les Indiens contraste ainsi avec l'histoire de la frag-
mentation spirituelle du pays, et va a l'encontre de l'existence d'une impor-
tante minorité de musulmans indiens de prés de 150 millions de personnes.
Méme si on remonte a la dénommée Renaissance hindouiste de la fin du
XIXEme siecle, le contraste est grand entre les maniéres dont les Indiens posent
et pensent la question de la modernité et celle qui a été en ceuvre parmi les
politiciens et les intellectuels arabes, russes ou japonais. Si la sensibilité mo-
dernisatrice est globalement dominante, il est rarement question de s'extirper
de l'hindouisme ou de se défaire d'une identité collective, notamment sous ses
aspects spirituels. Au contraire, comme le signale bien Bhikhu Parekh a partir
de l'analyse des discours politiques de Gandhi — mais il est possible d'étendre
la pertinence de I'observation —, 1'Inde a moins été le théatre d'oppositions di-
chotomiques et tranchées entre modernité et tradition que celui d'un
ensemble de positions infiniment plus nuancées, allant du traditionalisme
critique a un modernisme de méme nature **'. Comprenons-le bien : dans ce
cadre, « critique » ne veut rien dire d'autre que la volonté de parvenir a une
articulation élaborée, jamais équidistante entre les deux pdles, mais n'excluant
pas définitivement l'un d'entre eux — un aspect bien visible dans les villes
indiennes ***. Malgré les différences entre Tagore, Igbal, Gandhi ou Nehru
- et tant d'autres - un fil conducteur leur est commun - le rapport incessam-
ment inquiet et tiraillé entre modernité et tradition ***. Vidiadhar Surajprasad
Naipaul parlera de son c6té d'une civilisation blessée ***. Surtout, et c'est un
aspect bien mis en avant par Ashis Nandy dans son essai de construction
psycho-identitaire des Indiens, il faut prendre acte du caractére fortement
intériorisé de la tension - l'ennemi est intime. Sur l'arriere-plan d'une longue

450. Chatterjee P., Nationalist Thought and the Colonial World, London, Zed Books, 1986.
451. Parekh B., Colonialism, Tradition and Reform, New Delhi, Sage Publications, 1999.
452. Khilnani S., op. cit., chapitre 3.

453. Pour une instructive sélection de textes de grands auteurs indiens au long du XX*me
siécle et de leurs tiraillements entre modernité et tradition, cf. Dallmayr F. & Devy G.N.
(eds.), Between Tradition and Modernity. India’s Search for Identity, op. cit.

454. Naipaul V.S., India : A Wounded Civilization, London, Penguin Books, 1979 [1977].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 229

tradition civilisationnelle de synthése, « I'unicité de la culture indienne ne
repose probablement pas tant sur une idéologie unique que sur l'aptitude
traditionnelle de la société a vivre dans I'ambigiiité et a utiliser les ambigiiités
pour s'en faire des défenses psychologiques et métaphysiques contre les inva-
sions culturelles » ***, la greffe moderne introduit une profonde modification.
L'ennemi a été — est — cette fois-ci désiré ***. Attitude facilitée a son tour par
la force de la tradition de la synthese : la longue expérience d'articulations de
l'autre et du soi, et Iimmensité du pays, ont atténué les craintes. Au-dela de
la diversité des auteurs, prime la permanence de ce récit indissociablement
identitaire et civilisationnel.

Enfin, I'Inde a également été le théatre de trés importantes transforma-
tions sociales et culturelles qui, malgré la force d'une représentation immuable
du pays, ont fait évoluer le systéme des castes en termes de régles d'endogamie,

457 et méme trouvé en lui une

d'activité professionnelle et de groupes d'intéréts
voie paradoxale vers la démocratie **®*. Mais ces transformations ont égale-
ment produit de larges contingents d'individus désenchéssés dont il serait
abusif d'interpréter I'expérience dans les termes de la modernité occidentale,
tant par ailleurs malgré toutes ces évolutions, la conception des individus
et des codes relationnels est toujours marquée par I'emprise de la civilisation
indienne. Des similitudes ont pu ainsi étre établies avec la Chine et sa tradition
d'individus onto-relationnels, notamment avec l'idée que la société serait
moins cimentée par la loi que par la bienséance et par le sens du devoir. La
hiérarchie des relations et le respect sont fondamentaux, parfois méme a l'en-
contre de préceptes éthiques jugés par trop abstraits, ce qui donne une forte

455. Nandy A., L'Ennemi intime, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 2007 [1983], p. 157.
456. Le processus, par ailleurs, a également opéré en sens inverse : les Britanniques ayant
longtemps eu aussi un rapport de fascination et de rejet envers I'Inde. Si I'imaginaire de la
colonisation est présent parmi bien des auteurs européens, une spécificité indéniable en
termes d’ambivalence revient sans doute aux auteurs anglais dans leur rapport a 1'Inde - a
commencer par Rudyard Kipling. Cf. Said E-W., Culture and Imperialism, New York,
Alfred A. Knopf, 1993.

457. Deliege R., Le Systéme indien des castes, Villeneuve d'Ascq, Presses universitaires du
Septentrion, 2006.

458. Jaffrelot Ch., Inde : la démocratie par les castes, Paris, Librairie Artheme Fayard, 2005 ;
Khilnani S., op. cit., pp. 101-106.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

230 Une autreintroduction aux sciences sociales

incidence au « collectivisme intragroupe », et fait que I'essentiel de la solidarité
pratiquée par l'individu a lieu & l'intérieur de petits groupes tels que la famille
ou le cercle d'amis **.

L'Islam et la modernité

Dans ces mouvements pendulaires un role souvent décisif revient sans
surprise aux grandes religions. Ces derniéres décennies, — chez les Turcs, les
Perses, les Arabes, les Pakistanais ou les Indonésiens — c'est autour de l'islam
que l'attraction, la méfiance ou l'hostilité envers 1'Occident se structure
comme enjeu civilisationnel a caractére religieux.

Les relations entre 1Tslam et 'Occident ne se résument nullement aux
avatars récents, ne serait-ce que parce que ce qui se joue dans la période
récente réactive et réinvente un trés long passé de coexistence, de concurrence
et de guerres. Mais cela ne doit pas amener a sous-estimer la nouveauté des
interprétations de I'Islam en tant que nouvelle utopie politique proposées par
Ali Shariati en Iran ou Sayyid Qutb en Egypte, autour de lectures souvent
radicales qui accentuent fortement des dimensions subjectives et des senti-
ments moraux comme l'humiliation ou la dignité *°. La mobilisation de ce
langage est importante : elle indique & quel point les oscillations et les critiques
civilisationnelles trouvent souvent un terrain privilégié d'expression autour
d'expériences individuelles. L'individu est le lieu de prégnance d'une impos-
sible résolution : « I'individualisme est l'enfant chétif de la modernité turque,
coincé entre un positivisme importé et un Islam toujours vivace » .

459. Kakar S. & Kakar K., op. cit., p. 32. Signalons-le une nouvelle fois. Cette description
n'est pas trés éloignée de ce que, dans un tout autre contexte, et avec d'importantes consé-
quences sur le plan économique et politique, Edward C. Banfield a appelé le « familialisme
amoral », fort présent dans les sociétés du Sud de ITtalie. Cf. Banfield E.C., The Moral Basis
of Backward Society, Glencoe, The Free Press, 1958.

460. Pour une interprétation contextuelle de leurs ceuvres a partir d'une vision large sur
l'évolution de 1'Tslam politique, cf. Kepel G., Jihad, Paris, Editions Gallimard, 2000. Pour
une lecture sociologique de l'ceuvre d'Ali Shariati, cf. Connell R., Southern Theory,
Cambridge, Polity Press, 2007, pp. 124-137.

461. Bodzémir M., « Le développement de l'individualisme en Turquie » in Lozerand E.
(s/sla dir. de), Dréle d'individus, op. cit., p. 303.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 231

Il ne faut pas voir dans cette affirmation un pur commentaire de circons-
tances. Au contraire, la société turque ne cesse de travailler son rapport a
la modernité & partir d'oscillations et de tiraillements civilisationnels qui
souvent se focalisent autour de la question de l'individu. On y parle a maintes
reprises d'une tradition ottomane ou musulmane qui auraient empéché les
individus de devenir modernes. En Turquie la liste des thémes qui, successi-
vement ou de fagon récurrente, ont été cernés de cette facon sont nombreux.
La tradition du Millet ottoman par exemple, mais a I'époque il en était de
méme dans bien d'autres droits féodaux ou tribaux, faisait que l'individu
amenait avec lui, tout au long de ses mobilités, la loi du lieu ou de la commu-
nauté de son appartenance d'origine ; elle accordait ainsi des droits aux chré-
tiens comme groupe (ou a d'autres minorités), tout en les considérant comme
de citoyens de seconde classe. Cette tradition sera dénoncée comme incom-
patible avec I'Etat moderne et constituant une entrave a l'essor des indivi-
dus *2. Ce n'est qu'au XIX®™ siecle - sous contrainte occidentale — que le
Sultan s'est vu contraint d'accorder, lors de la Constitution de 1876, les mémes
droits aux chrétiens et aux musulmans, entrainant ainsi la formation d'un Etat
souverain articulé autour d'une égalité entre citoyens. A partir d'une tout autre
thématique et dans un tout autre cadre de discussion, la question de la tradi-
tion et de la modernité, de 'Occident, de l'islam et de la nation mais aussi celle
des droits des femmes et de l'individu se posent avec force autour du port du
voile .

En fait derriére ces débats se pose parfois I'épineuse question du role des
élites nationales dans I'impulsion et le contrdle des processus de moderni-
sation et d'occidentalisation. C'est la conjonction « et », et du coup l'identifi-
cation entre les deux termes, qui constitue le grand enjeu conflictuel. Les
débats deviennent paroxystiques lorsqu'il est question de la subordination de
la premiére thématique, la modernisation, a l'occidentalisation. A la base
pourtant l'enjeu semble commun. C'est bien le rattrapage industriel et tech-
nique de I'Occident qui est a I'horizon, mais le processus pour y parvenir est
passé par des volontarismes politiques particuliers et d'autre part a connu des

462. Pena de Matsushita M., op. cit., pp. 25-26 ; Lewis B., Histoire du Moyen-Orient, op. cit.,
pp. 355-366.
463. Gole N., Musulmanes et modernes, Paris, Editions La Découverte, 1993.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

232 Une autreintroduction aux sciences sociales

résultats différents de ceux que nous avons évoqués a propos du Japon. Si,
rappelons-le, les débats ont fait rage au Japon a propos de l'occidentalisation,
l'essor de l'industrialisme (malgré la virulence du nationalisme nippon) a
quelque peu canalisé, voire cantonné, les discussions. En revanche dans bien
des pays arabo-musulmans, par la force endogéne des critiques dont ITslam

était la cible 4

, mais aussi par la formulation de projets politiques visant
explicitement une transformation profonde des moeurs et des institutions afin
de s'approprier une part de l'esprit occidental, les réactions et les résultats ont
été différents. Ces projets connaitront des visions extrémes et différentes avec
la révolution kémaliste d'Atatiirk (1923-1938) en Turquie, le panarabisme de
Nasser (1956-1970), Sukarno en Indonésie (1945-1967), sans oublier - ce qui
montre |'étendue de I'éventail - le régne des Pahlavi en Iran (1925-1979) **.

Or si la force des débats a connotation civilisationnelle sont irréductibles
aux enjeux de l'industrialisme, ceci est encore plus vrai lorsqu'il s'agit de la
force des expériences de désenchissement qui parcourent tous azimuts ces
sociétés.

Les religions ou les idéologies ne parviennent pas a maitriser les phéno-
menes de disruption que traversent les individus en termes d'identité et plus
largement, d'expériences. La rupture de la totalité, malgré tous les efforts de
soudure politique ou religieuse, a bel et bien eu lieu. Dans cette remarque il
n'y a aucun jugement de valeur mais la nécessaire reconnaissance d'une situa-
tion a laquelle des millions d'individus se sont vus contraints de faire face. Le
monde a cessé d'étre organique ; il est déchiré, hybride. En fait les individus
qui longtemps avaient eu - a la suite d'un complexe travail idéologique - le
sentiment d'étre enchissés dans « leur » société, ont été confrontés a des con-
figurations autres et & une profonde dislocation de leurs univers habituels de
référence. Bien entendu il s'agit du récit éponyme de la modernité occidentale.

464. Des critiques qui pouvaient aller jusqu'a demander de transformer le langage et la
littérature arabes afin de les mettre en capacité d'accueillir la pensée moderne (on trouvera
des analogies adoucies a cette une attitude du coté des modernisateurs japonais de I'ére
Meiji, mais aussi en Russie).

465. Face a ces démarches, 'équation indienne avec Jawaharlal Nehru (1947-1964), malgré
son souhait modernisateur, mais aussi la direction économique imposée par Mao
Tsé-toung (1949-1976) en Chine dans les années qui suivent immédiatement la prise du
pouvoir en 1949, ont des différences civilisationnelles significatives.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 233

Mais ce n'est pas uniquement dans ces termes, et de moins en moins, que ces
processus sont interprétés. Au contraire, chaque nouvelle expérience de déra-
cinement est prise dans le sillage d'une longue oscillation civilisationnelle,
qui souvent a travers la promesse du rétablissement d'une nouvelle totalité a
venir (autour de la charia), ne fait en vérité que renforcer la profondeur des
désenchassements a I'ceuvre. Dans le laps de quelques générations et souvent
avec une vive conscience personnelle ou familiale des changements abrupts
d'orientation politique, les individus conjuguent néo-fondamentalismes,
intégrismes, nationalisme, panarabisme, partis laiques et sont contraints de
naviguer dans tout cela. De tels désencastrements largement produits par les
villes et par la culture, mais aussi en partie par les changements de cap poli-
tiques ou les bouleversements de I'économie, tendent pourtant a étre inter-
prétés en termes de conflits entre civilisations. Dans ce sens, la Révolution
iranienne de 1979 mérite de nouveau une mention. Si elle a eu un moindre
rayonnement planétaire que la Révolution russe de 1917, elle apparait cepen-
dant, a l'aune du récit hégémonique occidental moderne, comme une rupture
plus importante. Le communisme avait d'évidentes racines européennes et
se réclamait d'elles, la Révolution iranienne a explicitement rejeté nombre
d'institutions phares de la civilisation occidentale.

Pourtant, derriére le travail des entrepreneurs de civilisations, et les
maniéres dont ils parviennent a agir dans les différentes sociétés, se répand
partout le vécu et la conscience du vécu de la fin d'une totalité organique. Les
transformations de 1Tslam sont diverses selon les contextes nationaux (en
Europe ou dans les pays & dominance musulmane), mais partout il est
question d'individus désenchéssés, confrontés a des enjeux nouveaux avec les
institutions, en quéte de nouvelles sutures collectives “°. 1l est important de
bien comprendre cela : si totalisant que soit le désir du néo-fondamentalisme
(ou, pour I'heure, de tout autre projet pour restaurer une totalité), il ne peut
que faire le constat d'incapacités factuelles radicales a y parvenir. Il n'y a plus,
malgré les efforts et le rigorisme, les controles et les punitions, de possibilité

466. Oliver Roy différencie ainsi entre un néo-fondamentalisme musulman autour d'un
code strict de comportement (dans lequel la dimension juridique est fondamentale) et « &
l'opposé, la reformulation d'une religiosité en termes de foi, de réalisation individuelle et
de valeurs ». Cf. Roy O., L’Islam mondialisé, Paris, Editions du Seuil, 2004, p. 68; aussi
Khosrokhavar F., L'Islam des jeunes, Paris, Editions Flammarion, 1997.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

234 Une autreintroduction aux sciences sociales

d'inscription organique de la foi dans une société. Si cela semble désormais
évident pour les croyants dans les sociétés occidentales contemporaines tant
le divorce y est profond entre culture et religion, la différenciation entre
l'expérience religieuse, la culture et le politique s'impose aussi dans les sociétés

musulmanes %’

. D'ailleurs, la force de l'expérience de désencastrement
a laquelle sont confrontés les croyants, le fait donc de vivre au milieu d'une
rupture entre l'objectif et le subjectif, sont a leur fagon attestés par les fonda-
mentalistes islamistes qui, en s'appuyant sur la religion, essayent de trans-
mettre aux fidéles un ensemble des prescriptions de conduite élargies. En fait
ils produisent des codes d'action pour un grand nombre de conduites quoti-
diennes (y compris en Europe *®) dont celles liées au plaisir, qui restées
sans regles explicites parce que non édictées par des référents religieux plus
traditionnels, témoignent des nouvelles incertitudes qui taraudent les
croyants en tant qu'individus désenchassés **°.

Sila structure des débats semble rigide, les évolutions sont réelles et pro-
fondes. Certes, 'emprise de la représentation du pendule civilisationnel est
telle qu'on peut avoir l'impression que ces sociétés ne cessent de le relancer ;
mais elles le font chaque fois devant des situations nouvelles et & partir de
traditions qui malgré la continuité dont elles se réclament, se transforment en
profondeur. A une vision traditionnellement moderne (et occidentalisante)
qui rejette la tradition religieuse, il est possible d'opposer des interprétations
revalorisant de facon assez « moderne » la tradition ou la foi.

Pour les uns, et c'était déja le cas avec les tenants du travail de « rénova-
tion » (Nahda) des penseurs arabes a la fin du XIX*™ siécle, il serait toujours
indispensable d'occidentaliser les sociétés arabes et méme la civilisation
iranienne a pu étre analysée comme dépourvue d'une conscience historique
proprement moderne *°. Une telle position est active aujourd’hui chez des
féministes ou auteures arabes qui contestent l'existence de bases égalitaires
hommes-femmes dans le cadre de I'Islam. A 'opposé, dans la thématique des
droits des femmes, il y a celles qui, au contraire, cherchent dans 1'Islam et sa

467. Roy O., op. cit., p. 66.

468. Kepel G., Banlieue de la République, Paris, Editions Gallimard, 2012.

469. Mestiri S., Décoloniser le féminisme, Paris, Librairie Vrin, 2016, p. 66.

470. Shayegan D., Le Regard mutilé, La Tour d'Aigues, Editions de L'Aube, 1996 [1989].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 235

tradition une inspiration dans le monde contemporain !

et également celles
qui s'attachent & une double déconstruction des stéréotypes, celui d'un arabe
machiste, sexiste, archaique, fondamentaliste, et son corollaire, celui d'une
femme du Sud « pauvre non éduquée, emprisonnée dans son statut de
victime, réduite a l'espace familial et domestique, religieuse et tradition-
nelle » 2. D'autres auteures encore, sans minimiser 'existence de processus
contraires a l'affirmation des femmes (dus & une « peur a la modernité » qui
serait présente dans 1'Tslam), cherchent a comprendre les maniéres historiques
avec lesquelles ont finalement été volés et refoulés les droits que 1Tslam avait
apporté aux femmes *”?, ou les processus sociaux qui ont mené au rigorisme
sexuel contemporain ¥4. Ces lectures - et bien d'autres - sont fortement
opposées entre elles ; elles ont connu, tour a tour, des moments d'hégémonie.

En résumé, dans les divers cas de figure rapidement évoqués est chaque
fois visible le travail des entrepreneurs d'identité et leur souhait de tracer des
frontieres indélébiles entre civilisations. Parfois afin de moderniser et d'occi-
dentaliser un pays, d'autres fois, au contraire de défendre une tradition ou des
formes autarciques de gouvernement. La quéte des droits s'oppose au respect
des obligations. Les oscillations civilisationnelles, lorsqu'elles sont animées

471. Dans ce cadre, la question de l'invisibilisation mais aussi le refus qui est opposé aux
différents groupes de femmes musulmanes de pouvoir interpréter I'Islam sont analysés
davantage comme des conséquences liées au processus de colonisation que comme des
dogmes religieux. Cf. Adlbi Sibai S., La cdrcel del feminismo, Espaia, Akal, 2017 [2016],
p- 136. A une vision qui, en partant de ce qui a été le propre de I’histoire du féminisme
occidental et de son attitude extrémement belligérante envers le catholicisme, il serait
nécessaire d'opposer d'autres expériences historiques - comme celle de 1Tslam - ot la reli-
gion a eu un réle révolutionnaire dans une « Arabie préislamique misogyne et patriarcale »,
ne serait-ce que parce que 1'Islam a limité - sans I'abolir - la polygamie (ibid., p. 137). Une
interprétation fort contestée pour toutes celles et ceux qui font des religions, de toutes les
religions, un des grands piliers de I'ordre patriarcal.

472. Ali Z., « Conclusion : décoloniser et renouveler le féminisme » in Ali Z. (éd.), Fémi-
nismes islamiques, Paris, Editions La Fabrique, 2012, p. 222 ; aussi Lamrabet A., « Entre
refus de l'essentialisme et réforme radicale de la pensée musulmane » in Ali Z. (éd.), loc.
cit., p. 59.

473. Mernissi F., El harén politico, Madrid, Ediciones del Oriente y del Mediterrdneo, 1999,
et El miedo a la modernidad, Madrid, Ediciones del Oriente y del Mediterraneo, 2007.
474. El Feki S., La Révolution du plaisir, Paris, Editions Autrement, 2014 [2013].


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

236 Une autreintroduction aux sciences sociales

par le rejet de I'Occident et surtout de son individualisme néfaste, pronent le
retour et le rétablissement des vieilles traditions tout en proposant de
profondes réinventions d'elles-mémes. Des mouvements qui, soulignons-le
encore une fois, ne sont spécifiques ni aux sociétés non occidentales car ils
existent aussi en Europe, et cela depuis le XVIII*™ siécle, ni & la période
moderne : le retour aux racines ou a la tradition contre une culture ou une
religion étrangeres sont une constante historique.

Désencastrements pluriels

Par des voies tant6t similaires tant6t différentes, 'histoire de ' Amérique latine
présente bien des similitudes avec celle de I'Afrique subsaharienne. Non seu-
lement leur connexion subalterne - et durable - 4 I'économie-monde date du
XVI¥me ou bien s'est accentuée a partir de ce siecle, mais les deux régions sont
toujours, avec d'importantes différences en leur sein, largement dépendantes
de leurs matiéres premiéres. Davantage encore: dans les deux régions, le
projet d'atteindre la modernité a été essentiellement congu & partir de I'appro-
priation des institutions politiques occidentales et du décollage économique.
Pourtant c'est dans les deux cas par la voie d'individus désenchéssés et a partir
de processus avant tout sociaux et culturels que les grandes transformations
se manifestent et surtout se cernent et se narrent. Cependant, une différence
sensible est repérable entre les deux régions : si dans les deux continents
certains individus affirment désormais leur individualité a partir de leurs
propres forces personnelles, souvent en l'absence de ressources ou de pres-
criptions institutionnelles et a distance des régulations collectives, la légitimité
sociale et culturelle de I'individualisme est plus forte en Amérique latine et ses
expressions sont moins soumises au soupgon ou a la critique qu'en Afrique.

L'Afrique et ses individus désenchassés

Aucune autre région du monde n'a autant pati de sa connexion subordonnée
a I'économie-monde que I'Afrique subsaharienne. Elle a longtemps été asso-
ciée a un ensemble de représentations dont la vocation premiere a été de
souligner son altérité radicale envers la modernité occidentale. Deux d'entre
elles ont été - et sont — particuliérement vigoureuses. Et il nous intéresse


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 237

surtout signaler que toutes deux ont explicitement nié les expériences de
désencastrement.

En tout premier lieu, dans les sociétés de I'Afrique subsaharienne il est
toujours légitime de préter foi publiquement a I'action ordinaire des entités
invisibles. Rappelons le sens précis de la thése du désenchantement (la « dé-
magicisation ») du monde de Max Weber - l'idée que le monde n'est pas
soumis a des forces surnaturelles mais uniquement a des lois causales natu-
relles. Au-dela des questions concernant la sécularisation (le transfert de l'aura
de 'Eglise a 1'Etat), de la séparation des sphéres de pouvoir et du maintien ou
du renouveau des pratiques et des croyances religieuses, une fonction active
est souvent donnée aux entités invisibles a travers des modalités institution-
nelles diverses dans bien des sociétés de I'Afrique subsaharienne. A la diffé-
rence d'autres sociétés ot le commerce avec les entités invisibles, sans dispa-
raitre, est devenue, sinon marginal surtout illégitime dans l'espace public,
en Afrique subsaharienne les entités invisibles continuent a étre partie
prenante de la vie quotidienne. L'altérité envers la modernité occidentale
semble absolue.

Pourtant le recours et linstrumentalisation individualisés aux entités
invisibles nuancent cette représentation. Comme Emile Durkheim et Marcel
Mauss ont pu déja l'avancer, si la religion est sociale la magie est un fait indi-
viduel. Il s'agit surtout d'un aspect particulierement souligné par Edward
Evans-Pritchard pour qui la sorcellerie est une pratique individualiste (elle est
au service des intéréts personnels et non de la communauté) qui peut se
dérouler a l'encontre d'un autre membre de la communauté, méme si ce
n'est— chez les Azandé - qu'entre personnes du méme rang social (ce qui
suppose une certaine acceptation des hiérarchies sociales puisque les pauvres
ne jettent pas des sorts aux riches) *. Bref, la sorcellerie — ce que I'on méses-
time parfois - est dans l'Afrique postcoloniale une expression individualiste.
« Loin de disparaitre dans la modernité, la sorcellerie réapparait dans la mo-
dernité politique africaine, sous la forme d'une manipulation des puissances
spirituelles par le pouvoir absolu, 4 des fins d'attaque et de défense » *7°.

475. Evans-Pritchard E.E., Sorcellerie, oracles et magie chez les Azandé, Paris, Editions
Gallimard, 1972 [1937].
476. Dianteill E. & Léwy M., Le Sacré fictif, Paris, Editions de I'Eclat, 2017, p. 170.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

238 Une autreintroduction aux sciences sociales

Nous arrivons ainsi a la seconde grande catégorie de l'altérité civilisation-
nelle de ' Afrique subsaharienne vis-a-vis de la modernité occidentale - l'indi-
vidu justement. Si, comme on vient de le voir a partir des deux groupes pré-
cédents, un peu partout hors I'Occident moderne, les représentations holistes
ou plutét relationnelles (soulignant cependant le fort encastrement des indi-
vidus dans leurs collectivités) ont été de mise, pour aucune autre société elles
n'ont été aussi intenses qu'a propos de 1'Afrique subsaharienne *”7. Le rapport
entre l'individu et le collectif, s'agissant de 1'Afrique, est —a été — souvent
décrit de maniére fortement organique. Les débats oscillent alors, sans
surprise, entre deux podles. D'une part, ceux qui soulignent « une conception
de l'individu africain non autonome, c'est-a-dire forcément [en lien avec] des

valeurs collectives de la société dont il est issu » 478

, au point que, dépourvu
d'insertion dans la communauté le personnage n'existerait tout simplement
pas. D'autre part, ceux qui, a distance de ces représentations organiques sou-
lignent que les sociétés africaines ont disposé, y compris dans le passé, d'un
lieu pour l'individualité, 'agentivité personnelle, la propriété, le privé, la bio-
graphie, tout en signalant que 1'« enchassement ontologique [des individus]
dans le social, leur formulation idéologique » fut cependant tout autre . Pris
en tenaille entre ces représentations, le résultat est pour le moins déroutant
puisqu'il est souvent question d'épouser des stéréotypes. Chez 'Africain,
I'« émotivité » et la « physiologie » dicteraient un rapport intense et magique
au monde en contraposition a 1'Occidental - théme récurrent chez Léopold
Senghor, entre autres, qui parle d'une raison africaine synthétique opposée a
une raison occidentale analytique.

Ces types de représentations sont récurrents mais qu'en est-il de leur per-
tinence respective lorsqu'elles sont mises en relation avec les processus de

477. La problématique de l'acteur communautaire en tant que revers radical de l'individu
(occidental moderne) a souvent été abordée dans les études philosophiques, cf. Bell R.,
Understanding African Philosophy, New York, Routledge, 2002, pp. 61-72. Pour une vision
plus critique de cela dans la philosophie africaine, cf. Connell R., op. cit., pp. 96-106 ; aussi
Devés Valdés E., op. cit., pp. 618-621.

478. Garnier X., « Personnage et principe d'individuation dans le roman africain » in
Lozerand E. (s/s la dir. de), Dréles d'individus, op. cit., p. 393.

479. Comaroff J. & Comaroff ].L., Theory from the South, Boulder-London, Publishers
Press, 2012, p. 62.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 239

changements que I'Afrique a connus ? Le défi se dessine clairement : elles ont
bien des difficultés a rendre compte de la formidable expansion tous azimuts
d'indubitables expériences de désencastrement.

Jusqu'a aujourd'hui, et malgré des différences importances entre régions
(I'Afrique de I'Ouest et I'Afrique du Sud et de I'Est) ou entre pays, le projet de
modernisation économique via l'essor de l'industrialisme n'a pas eu les résul-
tats escomptés. C'est d'ailleurs afin d'expliquer cet échec que bien des repré-
sentations essentialisées de l'altérité civilisationnelle africaine ont pu étre mo-
bilisées ou réactivées. Cependant, une littérature importante le signale, les
raisons sont ailleurs. Si, pour I'économie, le role des facteurs structurels sont
mieux connus (et reconnus), il en va autrement dans le domaine politique ou
il est de mise d'évoquer les poids des traditions. Or l'intégration politique n'a
pas vraiment échoué a cause de la survivance des tribus ou des ethnies d'antan
mais de réinventions symboliques qui, sur différentes bases (religieuses,
culturelles, territoriales), ont tracé une multitude dincompatibilités et
d'exclusions devant I'Etat **°. Autant dire qu'il y a eu une « modernisation »
politique en Afrique au travers des processus complexes de construction ins-

titutionnelle des ethnies et de renouvellement des identités 48!

, plutdt qu'avec
I'essor d'un Etat et d'une administration efficace.

Le récit du double échec - économique et politique - de I'Afrique est une
représentation dominante, 1'éloignant ou l'excluant de tout lien avec la mo-
dernité. Pourtant, 'analyse du systéme politique contraint- y compris & partir
de formes perverties — a reconnaitre de fortes affirmations individualistes.
«La corruption n'est pas la simple dérive d'un systéme, elle est au coeur du
processus d'individuation des sociétés postcoloniales: le personnage
corrompu est l'individu type dans un monde dédoublé. La fonction adminis-
trative installe 'individu au croisement de séries paralléles : détournement des
fonds et népotisme sont les symptomes de la présence d'un monde d'intéréts
sous-jacent a la logique administrative. Cette non-coincidence engendre le

480. Cooper F., L'Afrique depuis 1940, Paris, Editions Payot, 2012 [2002], p. 176.

481. Amselle J.-L. & M’Bokolo E. (s/s la dir. de), Au cceur de l'ethnie, Paris, Editions de La
Découverte, 1999. Jean Copans rappelle que toutes les ethnies ne sont pas des inventions
coloniales, tout en insistant sur la diversité des pratiques et des réalités précoloniales. Cf.
Copans J., La Longue marche de la modernité africaine, Paris, Editions Karthala, 1998
[1990], pp. 192 et suivantes.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

240 Une autreintroduction aux sciences sociales

‘corrompu’ comme type d'individu. Il y a un systéme de corruption qui vient
prendre le relais du systtme communautaire initial et fait émerger des figures
individuelles » **,

Pourtant les conduites individuelles, voire individualistes omniprésentes
ne cessent jamais d'étre problématiques au vu d'un réservoir de narrations
collectives. C'est ainsi, par exemple, que la possession et l'appropriation indi-
viduelles de la richesse ont besoin d'étre expliquées et justifiées. Ce qui s'opere
souvent en l'absence de pleine reconnaissance d'un discours du mérite par le
recours a la sorcellerie - comme une maniére de rendre compte, a partir de
l'univers de la communauté, de l'apparition de la figure d'un individu indivi-
dualiste ** ; qui, a son tour, exige de la part du riche une série d'actions pour
se faire pardonner sa richesse. Malgré les poussées individualistes, comme le
signale Alain Marie, la richesse doit demeurer subordonnée « a une logique
des rapports sociaux selon laquelle 1'individualisation n'est concevable que
sous une condition : qu'elle soit mise au service des autres » ***. Il n'empéche :
les poussées individualistes sont fortes et bien des expressions de l'intérét et
del'enrichissement personnels, a l'instar des pratiques de sorcellerie et parfois
grice a elles, sont a distance de toute bienveillance collective. Nous nuance-
rons cet aspect dans un instant, mais il faut d'emblée souligner la force des
manifestations de l'individualité y compris dans le monde dit communautaire
(sorcellerie) ou dans l'univers politique (corruption).

Nous arrivons au ceeur paroxystique du changement. En Afrique sub-
saharienne, c'est par le truchement des individus désenchéssés que la trans-
formation opeére et surtout qu'elle est appréhendée. Le désenchissement est
parfois décrit comme une modernisation culturelle, il semble plus juste de
parler d'une transformation des réles traditionnels et d'un questionnement de
la tradition, d'autant que souvent la force de l'expérience de désinsertion

482. Garnier X, op. cit., p. 395.

483. White B.W., « La quéte de lupemba : rumeurs, réussite et malheur en République
démocratique du Congo » in Sociologie et Sociétés, vol. XXXIX, n°2, automne 2007,
pp. 61-77 ; Marie A. (s/s la dir. de), L'Afrique des Individus, Paris, Editions Karthala, 1997
et « Communauté, individualisme, communautarisme : hypothéses anthropologiques sur
quelques paradoxes africains » in Sociologie et Sociétés, vol. XXXIX, n° 2, automne 2007,
pp. 173-198.

484. Marie A., L'Afrique des Individus, op. cit., p. 426.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 241

prime sur toute autre considération. C'est la ville d'abord, puis l'école, les
industries culturelles - et la consommation au sens large —, souvent dans les
limites de l'industrialisme, qui sans surprise sont alors les principaux moteurs
du changement.

D'abord et avant tout, la ville. Son importance et ses liens avec le change-
ment et l'individuation sont déja visibles dans 1'étude pionniére de 1955 de
Georges Balandier dans la Sociologie des Brazzavilles noires ***. En fait, dés la
période coloniale, l'avénement des sociétés urbaines est une source de
« modernisation » puisqu'elle confronte le systtme colonial & de nouvelles
modalités de travail. Cette dimension s'accentue avec la décolonisation a
mesure que les villes deviennent un des grands lieux de la transformation
sociale, culturelle et politique, mais surtout que se forge autour des villes 'ima-
ginaire de 1'Africain moderne *. Inutile de le dire : I'importance de la ville
n'est pas exclusive aux sociétés africaines contemporaines - elle n'a cessé
d'étre partout et tout au long de l'histoire un grand facteur structurel d'indivi-
duation -, mais elle prend, dans ce contexte, une importance infrastructurelle
décisive a défaut ou en l'absence d'autres facteurs. Malgré la création insuffi-
sante d'emplois formels stables **, c'est dans la ville que les individus obtien-
nent les capacités pour entreprendre et se constituer de nouveaux réseaux 8,
Clest dans la ville que bien des jeunes diplomés en constatant, selon les
périodes, et la crise de I'Etat (la fermeture des concours publics) et les limites

485. Balandier G., Sociologie des Brazzavilles noires, Paris, Presses de la Fondation Natio-
nales des Sciences Politiques, 1985 [1955].

486. Cooper F., op. cit., p. 163.

487. En similitude avec ce qui s'est produit en Amérique latine (mais de maniére différente
a ce qui s'est produit dans le groupe marqué par l'essor de 'industrialisme), la migration
vers la ville ne s'est pas accompagnée de la création d'emplois formels stables. Ce qui s'est
traduit en Afrique par une population urbaine qui fait des allers-retours a la campagne
et par l'expansion d'un important secteur informel, néanmoins toujours en interaction
avec I'économie dite formelle. Sur ce point, bien des liens pourraient étre établis avec des
processus analogues observés par exemple parmi la jeunesse des pays arabo-musulmans.
Cf. Bayat A., Life as politics, Stanford, Stanford California Press, 2013, notamment le
chapitre 9.

488. Leimdorfer F., « Individus entre famille et entreprise » in Marie A. (éd.), L'Afrique des
Individus, op. cit., pp. 163-165.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

242 Une autreintroduction aux sciences sociales

de la solidarité familiale, mais aussi des amis, se lancent dans de démarches et

initiatives personnelles pour sortir du chémage, via l'entrepreneuriat **.
Favorisant la constitution d'une société civile avec une relative autono-

mie vis-a-vis de I'Etat, la ville devient I'espace par excellence ot les hommes

viennent s'individualiser *°

, mais le processus n'est pas réservé qu'aux
hommes. La ville a aussi été un élément majeur de la transformation de la
condition des femmes depuis les années 1980 #!. C'est dans les villes qui se
sont affirmées des femmes indépendantes, capables de subvenir a leurs
besoins et & ceux de leurs familles sans en avoir a dépendre d'un homme, grace
a l'essor d'un petit capitalisme marchand souvent informel ou via le travail
domestique 2. Et on a méme pu parler des « nanas benz » pour désigner la
situation de femmes qui, s'appuyant sur le matriarcat mais opérant au sein
d'un modele élargi de famille, sont devenues chefs d'entreprise dans I'Afrique
de I'Ouest ¥* Le phénomeéne ne va pas sans contrecoup : c'est aussi dans les
villes que les femmes ont perdu certaines formes de solidarité féminine et une
relative autonomie vis-a-vis des maris — une forme d'autonomie sanctionnée
et garantie nagueére par la tradition **.

Rien d'étonnant alors si, pour ces individus, l'enjeu essentiel porte (dans
le contexte urbain ou par suite de l'acquisition des diplomes) sur I'étendue de
la rupture ou de l'éloignement des devoirs communautaires. Grice a ces

489. Gérard E., « La lettre et I'individu. Marginalisation et recherche d’intégration des
Teunes Diplomés' bamakois au chomage » in Marie A. (éd.), L'Afrique des Individus, op.
cit., pp. 242 ; Vuarin R., « Les entreprises de l'individu au Mali. Des chefs d'entreprise
innovateurs dans le processus d'individualisation » in Marie A. (éd.), L'Afrique des Indivi-
dus, op. cit., p.186; lliffe J., Les Africains, Paris, Editions Flammarion, 2016 [2007],
pp- 577-580.

490. Marie A., « Du sujet communautaire au sujet individuel. Une lecture anthropologique
de la réalité africaine contemporaine » in Marie A. (éd.), L'Afrique des Individus, op. cit.,
pp. 96-97.

491. Coquery-Vidrovitch C., Les Africaines, Paris, Editions La Découverte, 2013, p- 13.
492.1bid., p. 149 et plus largement le chapitre VIII consacré a la condition urbaine.
Frederick Cooper est moins emphatique. La migration a la ville n'a pas empéché I'homme
d'étre le pourvoyeur économique de sa famille, mais a octroyé aux femmes davantage d'op-
portunités (ou d’autres). Cf. Cooper F., op. cit., p. 172 et p. 234.

493. Robert A.-C., op. cit., pp. 84-85.

494. Coquery-Vidrovitch C., op. cit., p. 151.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 243

nouvelles ressources, certains peuvent ainsi penser qu'ils n'ont plus besoin de
la communauté et sont tentés d'adopter d'autres valeurs, plus «mo-
dernes » *°. En fait, il est possible que les processus aient été moins radicaux
et des articulations souvent a I'ceuvre, les individus luttant « contre l'oppres-
sion de la nouveauté en utilisant la coutume et contre l'oppression de la cou-
tume en utilisant la nouveauté » **. Remarquons-le : il s'agit pourtant moins
d'un tiraillement entre tradition et modernité que d'une utilisation straté-
gique, et a bien des égards, individualiste, de I'une et de l'autre. Les processus
ne sont certainement pas équidistants entre les poles, mais les marges ouvertes
bien réelles. « En se séparant de ses relations communautaires, villageoises,
familiales et matrimoniales, le sujet s'individualise, en agissant comme indi-
vidu dans son entreprise, le sujet maintient et transforme sa place dans la com-
munauté familiale » 7. Méme les religions et leurs messages sont parfois ré-
interprétés en fonction de logiques plus individualistes *%.

La massification et la multiplication des figures des individus désen-
chassés est a la base de la spécificité « de l'individualisation 'a l'africaine’, com-
binant des processus d'individualisation et de recomposition des solidarités
communautaires » *°. Le désenchassement est le fruit d'une réduction des
movyens de la solidarité communautaire qui pousse a l'individualisation mais
en méme temps, aux prises avec le manque d'opportunités et en l'absence d'un
systeme de protection sociale, l'individu sait que les liens communautaires
continuent d'étre indispensables. L'individualisation a l'africaine travaille et

495. Ibid., pp. 202-203.

496. Cooper F., op. cit., p. 225.

497. Leimdorfer F., loc. cit., p. 167.

498. Face au poids de la dette communautaire et  son caractére inépuisable, Alain Marie
voit méme une des raisons de l'attrait des églises prophétiques dans la région : elles facili-
teraient le passage d'une dette infinie vers une dette « raisonnée, définie, limitée, sélective
et conditionnelle ». Cf. Marie A., « Du sujet communautaire au sujet individuel. Une
lecture anthropologique de la réalité africaine contemporaine » in Marie A. (éd.), L'Afrique
des Individus, op. cit., p. 109.

499. Marie A., L'Afrique des Individus, op. cit., p. 8.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

244 Une autreintroduction aux sciences sociales

navigue «entre solidarité (inconditionnelle) et individualisme (autar-
cique) » °®. Les pressions groupales sont contraintes, sans défaillance, de
s'affronter a de fortes affirmations individualistes : « On peut en définitive
émettre I'hypothese selon laquelle les correctifs trés contraignants qui, dans
'éducation, dans l'invisible, dans la sociabilité quotidienne, brident ce que
nous continuerons & nommer, sous réserve d'inventaire, 1individualisme’,
sanctionnent justement sa force impétueuse et préservent les sociétés de sa
vigueur centrifuge, plutot qu'ils n'attestent la suprématie d'une conception
communautaire de l'existence » *°'.

Longtemps 1'Afrique a été l'objet — et parfois le sujet — de conceptions
non historicisées qui ont établi une continuité fautive et perverse entre une
période tribale et une phase postcoloniale. Les représentations évoluent,
méme si les rémanences de I'holisme sont encore nombreuses y compris dans
les analyses de biens des auteurs africains eux-mémes. Il serait sans doute
erroné de généraliser a tous les acteurs la situation spécifique des individus
désenchissés, mais c'est sur cette réalité que doit opérer la comparaison.

Le chemin des Latinoameéricains

Dés l'instauration des Républiques, au lendemain des indépendances du
début du XIX*™ siecle, bien avant que l'on ne parle de modernité ou de mo-

dernisation *%?

, 'Amérique latine a été engagée par ses élites (créoles ou
métisses) descendantes des anciens colonisateurs européens, dans un proces-
sus d'institutionnalisation associant la Civilisation & l'occidentalisation. En
fait, sous l'égide de ses élites nationales et non sans quelques atermoiements,
elle n'a cessé de se penser comme faisant partie de la civilisation occidentale.
Tout au plus elle était I'Extréme-Occident. Les populations indigenes ont da

se plier et agir a l'intérieur de ce cadre jusqu'aux toutes derniéres décennies, et

500. Marie A., « Du sujet communautaire au sujet individuel. Une lecture anthropologique
de la réalité africaine contemporaine », loc. cit., p. 105.

501. Bayart J.-F., L'Etat en Afrique, op. cit., pp. 323-324.

502. Ces notions n'ont été explicitement et massivement mobilisées dans les sciences
sociales que dans la seconde moitié du XX*me siecle. Cf. Knobl W., « The Sociological
Discourse of 'Modernization' and 'Modernity' » in Revue internationale de philosophie,
2017, vol. 71, n° 281, pp. 311-329.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 245

leur refus d'une pleine assimilation a I'Occident moderne n'a jamais décou-
ragé les élites, qui y ont méme vu une raison de plus de persévérer dans la voie
de la civilisation.

Cependant chez ces élites, le sentiment et le souhait- 1'indissociabilité des
deux termes signale la racine de la difficulté - d'appartenir a 1'Occident
moderne ont été souvent contredits par les faits économiques et politiques. Ni
l'ouverture plus ou moins contrainte aux manufactures étrangeéres au XIX*m
siecle, ni les économies d'enclave sous controle du capital étranger pendant
une bonne partie du XX siecle, ni le modele de la substitution d'importa-
tions et lindustrialisation tronquée qui s'en est suivie, pas plus que le
dénommé modele néolibéral des derniéres décennies n'ont vraiment permis
l'essor de lindustrialisme. Avec d'importantes différences entre pays,
I'Amérique latine est toujours insérée dans l'économie mondiale comme
exportatrice des matiéres premiéres. Relativement a la fluctuation des prix
mondiaux, certaines sociétés parviennent plus ou moins durablement a deve-
nir des pays & moyens, voire a hauts revenus, mais l'essor industrialiste reste
limité ou fragile. L'inversion des courbes en ce qui concerne l'industrialisme
entre 1'Asie du Sud-Est et I'Amérique latine & partir de la seconde moitié du
XXieme sigcle est frappante .

Quant aux faits politiques, depuis les Républiques instaurées au début du
XIXieme sigcle, la crainte des masses d'abord, puis la trés difficile intégration du
Peuple 4 la nation, enfin les recours permanents a la force (via des coups d'Etat
militaires) signent toujours les difficultés de l'institutionnalisation d'un
systeme de partis politiques dans la plupart des pays de la région. Pourtant,
les pays de I' Amérique latine ont adopté les bases juridiques libérales de l'indi-
vidu trés rapidement apres les indépendances.

En bref, I'Extréme-Occident, a été en fait un autre Occident dépourvu du
différentiel de la puissance industrielle. Pourtant ' Amérique latine n'a cessé
de se sentir et de se souhaiter occidentale — par la religion, la langue, les insti-
tutions politiques ; malgré l'instabilité des régimes, la République et la démo-
cratie y forment I'horizon indépassable du politique. Certes, comme on l'a
indiqué, la génuinité a travaillé les latinoaméricains mais de maniére toute

503. Fajnzylber F., La industrializacion trunca de América Latina, México, Editorial Nueva
Imagen, 1983.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

246 Une autreintroduction aux sciences sociales

particuliere. Ils se sont considérés tour a tour européens et américains ;
membres de la Civilisation en lutte contre la Barbarie ; défenseurs de I'Esprit
latin — Ariel - contre le matérialisme états-unien ; inventeurs, a lintérieur de
la modernité, notamment au Brésil, d'une civilisation nouvelle (européenne,
indigéne et africaine) ; inventeurs toujours, notamment au Mexique, d'une
société métisse et d'une Raza cosmica. La question de l'identité a été au centre
des représentations intellectuelles, souvent sous la forme d'un récit, véritable
mythe des origines, de la quéte impossible d'une authenticité perdue depuis la
conquéte espagnole **. Pourtant, malgré ou a cause de tout cela, le débat iden-
titaire n'a jamais vraiment débouché sur une oscillation civilisationnelle en
bonne et due forme. Les latinoaméricains se sont souvent représentés a partir
de leurs anomalies et de leurs insuffisances ; mais, sous le controle de leurs
élites, ils ne se sont jamais vraiment sentis non occidentaux, voire non
modernes.

En fait, la modernité en Amérique latine - il faudrait plutdt parler
d'expériences désenchissées - s'est comme en Afrique plutdt développée dans
les villes. Pendant presque toute la seconde moitié du XX*™ siécle, elle a été
la seule région économiquement non développée du monde a avoir une po-
pulation a majorité urbaine. Davantage encore : dans le récit éponyme de la
modernisation donné en Argentine par Domingo Faustino Sarmiento en
1845, le Facundo, la lutte entre les villes et la campagne structure déja l'analyse.
Mais ce n'est qu'au cours du XX siecle que 1'urbanisation explose, faisant
de la ville le grand laboratoire du changement social et culturel. Ce que I'éco-
nomie et la politique ont ébauché de maniére biaisée ou fragile, la culture et
la sociabilité I'ont réalisé de fagon intense et rapide.

Les individus désenchissés s'emparent de la scéne. Le désarroi d'une
certaine tradition sociologique a été - est encore - manifeste. Pendant
longtemps la modernité n'a guére été objet de réflexion dans une Amérique

latine obnubilée par les processus de modernisation et leurs limites *%°.

504. Paz O., El laberinto de la soledad, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1987 [1959].
505. Brunner J.J., América Latina: cultura y modernidad, México, Grijalbo, 1992, p. 87 ;
Garcia Canclini N., « ;Modernismo sin modernizacion? » in Revista mexicana de socio-
logia, afo LI, n° 3, julio-setiembre 1989, pp. 163-189. Un écart également repérable a
propos de I'Afrique subsaharienne ol longtemps il fut aussi question d'une modernisation
économique et bureaucratique sans modernité (sans l'esprit des Lumiéres). Pour des


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 247

Depuis quelques décennies, s'est opéré un changement majeur. Progressive-
ment, s'est affirmée l'idée d'une voie latino-américaine vers la modernité
qui aurait trouvé dans la culture (davantage que dans la politique - via les
mouvements nationaux-populaires - ou dans l'économie - via l'industria-
lisme, son principal moteur). La vertigineuse augmentation du taux de scola-
risation et la forte pénétration des médias de communication de masse (radio
et télévision, puis TIC), stimulées et amplifiées par la forte urbanisation de la
région, signerajent une modalité spécifique de changement a forte dominante
culturelle et sociale **.

L'apparition et la consolidation massives en contexte urbain des indivi-
dus désenchassés marque le grand tournant de la région. Les sociabilités entre
genres, générations et méme entre classes sociales sont transformées. S'affirme
avec force et partout une indéniable aspiration d'horizontalité interactionnelle
- une démocratisation relationnelle - malgré la profondeur des inégalités et
des abus. Mais l'essentiel est ailleurs : en dépit de quelques progrés dans l'exer-
cice des droits, les individus désenchéssés ont le sentiment que la société et ses
institutions se désintéressent largement de chacun d'entre eux. Résultat: a
défaut d'un systéeme de protection sociale étendue et de l'existence de véri-
tables liens communautaires, les individus, notamment dans les villes et
souvent a la suite d'une migration, sont contraints de se prendre en charge
individuellement — avec I'appui décisif de leurs familles - sur un arriére-plan
de faibles protections institutionnelles *”. Davantage encore : nombre d'entre
eux ont appris a se protéger des institutions, de leurs manques ou de leurs
prescriptions impossibles ou contradictoires. Il y va d'une véritable expérience
de masse: les individus désenchéssés sont contraints de résoudre a leur
niveau, avec leurs seules ressources — ou celles de leurs familles -, par la cons-
titution de réseaux et de loyautés diverses, des problemes gérés ailleurs par les

réflexions sur I'Afrique subsaharienne comme cas d'école des interprétations des
« modernités » avortées au Sud, cf. Copans J., op. cit., pp. 233 et suivantes.

506. Sorj B. & Martuccelli D., El desafio latinoamericano, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.
507. Martuccelli D., ;Existen individuos en el Sur?, op. cit. et Lima y sus arenas, Lima,
Cauces Editores, 2015 ; Araujo K. & Martuccelli D., Desafios comunes, Santiago, LOM
Ediciones, 2012, 2 tomos et « Beyond Institutional Individualism. Agentic Individualism
and Individuation Process in Chilean Society » in Current Sociology, January 2014, vol. 62,
n° 1, pp. 24-40.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

248 Une autreintroduction aux sciences sociales

institutions, les régles communautaires ou les systémes de protection . A un
type de confrontation des défis sociaux médié par les institutions (comme
c'est le cas dans l'individualisme institutionnel), s'oppose un affrontement
vécu comme infiniment plus solitaire. Les ressources et les supports indivi-
duels se doivent ainsi d'étre produits (ou au moins activement soutenus et
recréés) par les mémes individus.

Clest essentiel : les individus se percoivent, et d'ailleurs ils ont été large-
ment percus dans l'histoire, comme indépendants des institutions **. Une
tension — et non une adéquation - s'établit donc de fagon structurelle entre
capacités individuelles et modeles institutionnels ; l'individu déborde systé-
matiquement (d'ou les incriminations d'égoisme ou de vice) les institutions
étatiques. En fait, il se construit surtout a distance d'elles. Il y a 1a une spécifi-
cité latinoaméricaine de l'expérience de rupture entre I'objectif et le subjectif,
a forte tonalité urbaine et approfondie par les changements culturels. En
Amérique latine, avec une rare intensité, les individus désenchassés sont
contraints de devenir des hyper-acteurs relationnels (et familialistes) se
devant de trouver des réponses trés individualisées et parfois individualistes
aux différents défis sociaux.

En dehors de la modernité et de la tradition

L'Afrique subsaharienne et ' Amérique latine, a partir des parcours différents,
présentent aujourdhui des variantes d'individualisme irréductibles a l'indivi-
dualisme institutionnel propre a I'hégémonie occidentale moderne. L'indi-
vidu fait une expérience particuliére de la rupture de la totalité, souvent non
prévue analytiquement et explicitement rejetée politiquement. Et pourtant,
un ensemble de processus désenchasse les individus au travers de leurs itiné-
raires urbains, de la transformation des rapports de genre et de générations

508. Robles F., El desaliento inesperado de la modernidad, Santiago, RIL Editores, 2000.
509. Evitons un malentendu : les institutions (en tant que grandes facons de faire, de
penser, de sentir) existent dans toutes les sociétés mais la mobilisation de la notion est plus
précise dans la thése de l'individualisme institutionnel : l'institution désigne un nombre
limité de grands principes légitimes, incorporés a certaines organisations sociales, donnant
forme & un véritable programme institutionnel. Cf. Dubet F., Le Déclin de l'institution,
Paris, Editions du Seuil, 2002.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 249

(entre autres a cause des études et des industries culturelles), ce qui les
contraint, en contexte de forte instabilité institutionnelle et politique, a une
mobilisation permanente d'eux-mémes a l'aide au mieux de leurs liens fami-
liaux et de quelques membres de leur lignage. Rien d'étonnant si dans ce
contexte, en Afrique subsaharienne comme dans le monde musulman et en
partie en Amérique latine, on assiste a I'expansion d'organisations de nature
confessionnelle jouant le role de structures de protection. Avec des différences
sensibles entre 1'Afrique subsaharienne et 'Amérique latine, les individus
doivent tour a tour apprendre a respecter et a déborder les obligations ; & mé-
langer au gré des situations la concurrence, l'entraide et la réciprocité; a
établir des formes inédites de rapport entre la ville et la campagne, a dévelop-
per des activités marchandes hors controle fiscal ; a se vivre, bien au-dela des
clivages entre la tradition et la modernité, comme des bricoleurs universels .

En Afrique subsaharienne, le poids de la communauté est sans doute plus
fort qu'en Amérique latine ot la pression communautaire est infiniment
moins active malgré l'importance des collectifs des migrants. L'attachement
des Africains a leurs identités communautaires contraste avec le plus grand
attachement des latino-américains pour leur famille restreinte, mais dans les
deux cas, il est question d'individualités fortes voire extrémes qui, en 1'absence
de véritables systemes de sécurité sociale, ne peuvent compter que sur leurs
énergies propres et les solidarités assurées par la communauté ou la famille. A
l'instar des sociétés de 1'Afrique ol l'on a pu parler d'une « exacerbation des
stratégies individuelles » qui mine de l'intérieur les institutions. « C'est que la
civilisation africaine — contrairement a une opinion répandue - n'est pas de
type holiste /.../. L'affirmation des individus, fussent-ils des 'gens sans feu ni
lieu' parait bien étre une constante de la vie sociale du continent » °'!, dans les
sociétés latino-ameéricaines, il est souvent question d'un rapport transgressif

et individualiste aux normes >'2.

510. Pour des réflexions dans ce sens, a propos de I'Afrique, cf. Latouche S., La Planéte
des naufragés, Paris, Editions La Découverte, 1991 ; Copans J., op. cit., pp. 10-11. Pour
I'Amérique latine, cf. Bonfil Batalla G., México profundo, México, Grijalbo, 1987.

511. Bayart J.-F., L'Etat en Afrique, op. cit., p. 323.

512. Portocarrero G., Los rostros criollos del mal, Lima, Red para el desarrollo de las ciencias
sociales en el Pert, 2004 ; Araujo K., Habitar lo social, Santiago, LOM Ediciones, 2009 et
Araujo K. (ed.), sSe acata pero no se cumple?, Santiago, LOM Ediciones, 2009.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

250 Une autreintroduction aux sciences sociales

Entre ces deux régions, a commencer par le différentiel de fonction
accordée aux entités invisibles, les différences sont importantes : c'est ainsi
qu'a un individualisme communautaire, davantage présent en Afrique subsa-
harienne, il est possible d'opposer un individualisme agentique, plutot de mise
en Amérique latine. Pourtant, malgré ces différences, ' Afrique subsaharienne
et 'Amérique latine présentent, en ce qui nous occupe ici, une similarité : elles
sont confrontées, souvent dans l'étonnement, & une rupture des totalités
organiques et elles assistent a l'expansion d'expériences de désencastrement
produites par des transformations urbaines, culturelles, religieuses ou sociales
plutot que par l'essor de l'industrialisme. Toutes transformations qui cepen-
dant, y compris pour diverses raisons de proximité ou de distance envers la
modernité occidentale, ne se cristallisent pas principalement autour d'enjeux
civilisationnels.

Les esquisses forcément schématiques que nous avons présentées, nullement
exhaustives de la diversité des situations nationales, ne font aucunement
justice a celle des histoires et des réalités sociales et encore moins a l'impor-
tance des emprunts entre elles. Elles n'ont d'autre vocation que de dessiner
une trés sommaire cartographie du monde selon les sociologues en soulignant
comment, dans chaque groupe distingué, c'est toujours du primat relatif d'une
modalité particuliére d'articulation de dimensions différenciées qu'il est
question. Aucune de celles-ci n'est exclusive a un groupe ; toutes les sociétés,
parfois pour des raisons proches, sont confrontées a chacune d'entre elles.
Ceci est tout aussi vrai pour les enjeux civilisationnels que pour les intermi-
nables débats politiques a propos des modes de développement et bien stir la
massification planétaire des expériences de désencastrement. Mais les discus-
sions ne s'engagent jamais de la méme maniére. Chaque fois, et dans les
limites d'un inévitable schématisme, il est possible de repérer le primat
tendanciel d'une des dimensions. C'est la I'objectif des quatre kaléidoscopes
présentés : a partir de défis communs, ils donnent forme & des figures diffé-
rentes selon que l'enjeu principal - et les débats — s'organisent de préférence
autour de la différenciation progressive de la modernité occidentale, de


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Une bréve cartographie du monde contemporain 251

l'essor de l'industrialisme, de la définition civilisationnelle ou des expériences
d'individus désenchéssés.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Conclusion

[I.] Cet ouvrage a volontairement épousé en tant que voie de réinitialisation
narrative des sciences sociales une forme désormais trés anachronique de tra-
versée du monde. Nous avons entrepris le projet en évitant d'évoquer un
monde post (colonial, occidental, hégémonique...) et en nous gardant bien de
mettre en question la césure moderne (« nous n'avons jamais été... »). Au
contraire, nous avons insisté sur la force indéniable d'une telle césure, dont les
effets sont toujours présents mais qu'il faut maintenant interroger a la lumiére
d'un autre contexte historique. Cela exige de mieux la circonscrire et de la
dater, afin de pouvoir ainsi comprendre et réévaluer ce qui a été longtemps
cristallisé, refoulé ou minimisé par le récit hégémonique. C'est ce que nous
avons tenté ici, en sachant bien que les traditions s'inventent et que lorsqu'il
s'agit de créer des ponts entre les expériences, il est nécessaire de réexaminer
les frontiéres et non d'ériger des murs. Mais en restant également conscients
que, s'agissant d'analyse sociologique, les réalités de la géopolitique et les
grands récits en arriere-plan de I'histoire organisent infiniment plus les hori-
zons d'interprétation qu'on ne le reconnait d'’habitude, méme lorsqu'il s'agit
des phénomenes les plus ordinaires de la vie sociale.

Sous 'emprise du récit hégémonique occidental moderne, les nations et
les individus avaient un destin unique : devenir modernes et occidentaux.
Déclinons les figures : les immigrés devaient s'assimiler, les femmes se moder-
niser, les institutions s'adapter, les ouvriers se plier au changement. Le Récit
commandait plus ou moins secrétement les analyses concretes, cataloguant tel
phénomene comme résidu ou revival de la tradition, ou telle forme d'emploi
comme atypique ou pervertie ; l'arriere-plan narratif transformait toutes les
différences en insuffisances et imposait au monde une téléologie indépassable.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

254 Une autreintroduction aux sciences sociales

Clest de cela mais pas forcément de fout cela qu'il faudra progressivement se
déprendre, sans doute bien plus lentement que certains ne le voudraient.

[2.] Pour ce faire, il nous a semblé indispensable de réfléchir d'emblée a
une autre introduction possible aux sciences sociales. Nous avons formulé
cette proposition en prenant le récit hégémonique occidental moderne pour
ce quil a été — et reste — au coeur des sciences sociales : le grand principe
historique du partage des eaux. Plutot que de le déconstruire nous avons opté
pour l'insérer dans une histoire monde plus longue afin de mieux entrevoir et
ses profondes continuités et son indéniable spécificité. Il y va d'ailleurs du
principal enjeu pédagogique de ce livre — qui est de faire que le monde des
sociologues s'élargisse doublement, par une remontée bien au-dela du
XVIII*e siécle, véritable Rubicon temporel de la discipline, et dans un péri-
metre géographique plus large que celui de quelques expériences occidentales.

Mais une fois cette opération schématiquement rappelée, il n'était pas
question d'effacer la césure moderne. Cela pour une raison simple, que nous
avons maintes fois soulignée : la modernité occidentale reste indissociable
d'un différentiel de puissance a reconnaitre dans toute la diversité de ses effets
qu'il nous a fallu analyser, en revenant d'abord sur l'enjeu de sa temporalité
- sa naissance pouvant étre saisie au XVI*™ siecle ou bien au XVIII*™ - en
nous intéressant ensuite aux principales explications habituellement avancées
pour rendre compte de son exceptionnalité historique et en isolant enfin ses
grands items narratifs.

Revers critique indispensable, nous nous sommes interrogés, tout en
gardant a l'esprit de nécessaires considérations pédagogiques, sur le bienfondé
de nombre de ces interprétations ; nous avons pointé leur évidente fonction
idéologique mais aussi leur part de vérité dans les discussions qu'elles ont
suscitées et continuent a produire. A propos de ces inflexions ou corrections
interprétatives, nous avons souligné l'infiniment plus actuelle réceptivité des
sciences sociales & leur égard. Nous avons basculé d'un univers d'évidence de
sens — pourquoi 1'Occident et seulement 1'Occident - vers un tout autre
régime d'évidence, celui de la pluralité du monde et de la diversité de ses voies.
11 faut le dire une derniére fois : les interrogations des sciences sociales, leur
cadre de compréhension et leurs différentiels d'audibilité sont largement
débiteurs des contextes historiques.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Conclusion 255

Clest un nouveau monde qui est explicitement a l'arriére-plan des trois
derniers chapitres. Il alimente plus ou moins directement la nécessité d'une
vision qui rendrait mieux compte des interdépendances hiérarchiques et réci-
proques entre sociétés. Elle n'est pas neuve en elle-méme - loin s'en faut. Mais
longtemps ensevelie sous le récit hégémonique occidental moderne, cette
vision prend désormais son plein essor dans un autre contexte. C'est donc a
partir d'une nouvelle donne que I'on a organisé la revue des problématisations
récentes et anciennes de la modernité, puis la grande dissociation et autono-
misation de ses principaux facteurs, et enfin proposé quelques cadres schéma-
tiques d'intelligibilité pour le monde contemporain.

[3.] Les sociologues ont et auront demain besoin non seulement d'une
autre maniére d'appréhender l'histoire mais aussi le monde, d'une maniére
plus prosaique et peut-étre plus simple. Comprenons-le bien : il est indispen-
sable que la sociologie élargisse dans le temps et l'espace ce qui se trouve a
l'arriére-plan de ses études. Bien entendu le monde n'est pas, en soi, une pers-
pective d'étude, méme s'il peut avec plus au moins de fortune devenir objet
d'analyse et de réflexion spécialisée (théories des systémes monde, globali-
sation, World history, entangled modernities).

Face a ces démarches, cette introduction a une autre vocation. A aucun
moment elle ne présente une perspective permettant d'articuler différents
niveaux de la réalité sociale, car son objectif est plus modeste mais peut-étre
plus fondamental. Elle est une invitation a initier la formation des sociologues
- mais aussi celle des lecteurs de sciences sociales — en les familiarisant avec
un Récit historique et géographique large du monde, différent de celui que
nous avons transmis pendant des décennies autour du récit hégémonique
occidental moderne. Une introduction de ce type fait le pari de susciter une
curiosité qui restera vivante tout au long de la carriére des futurs sociologues.
Elle n'appelle pourtant a aucune conversion. La plupart des étudiant-e-s et
sociologues travailleront a l'avenir autour de problémes sociaux spécifiques,
dont ils ou elles deviendront spécialistes dans des cadres spatiaux bien déli-
mités, et pour la plupart d'entre eux au sein d'une seule société nationale. La
connaissance, y compris dans leur propre champ de spécialisation, se restrein-
dra souvent ou avant tout a la seule production du pays d'exercice de leur
métier. Certain-e-s prendront une autre voie et deviendront peut-étre les


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

256 Une autreintroduction aux sciences sociales

spécialistes d'une aire culturelle en particulier. Et, pour d'indiscutables exi-
gences de qualité scientifique, rien de tout cela ne demande a étre changé.

Reste cependant la nécessité de disposer d'un arriére-plan élargi du
monde et de faire de la curiosité permanente a son égard une facette du regard
sociologique ; de prendre enfin I'habitude de l'interpréter et surtout de le
maintenir comme référent, en assumant d'indispensables schématisations
tout autant que d'inévitables ignorances. Formés et habitués a la fréquentation
des humanités, les sociologues classiques ont porté un regard large sur le
monde tout en l'insérant dans les carcans du récit hégémonique occidental
moderne. Cette narration ne peut plus étre la notre. Ce sont les changements
du XXTI*™ siecle qui en ont décidé ainsi. Les sociologues comme les lecteurs
des sciences sociales auront désormais besoin de cultiver infiniment plus que
les auteurs classiques leur curiosité pour un monde grand ouvert.

Puisse cette introduction contribuer a l'éveiller et a la faire vivre.


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

Le signet de Schwabe Verlag est

la marque d’imprimeur de l'officine
Petri, fondée a Béle en 1488

et origine de la maison dédition
actuelle. Le signet se référe aux
débuts de 'imprimerie et fut créé
dans le périmeétre de Hans Holbein.
1l illustre le passage de la Bible de
Jérémie 23,29: «Ma parole nest-elle
pas comme un feu, dit I'Eternel,

et comme un marteau qui brise

le roc?»


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

RES SOCIALIS
55

UNE « AUTRE » INTRODUCTION
AUX SCIENCES SOCIALES

Un récit longtemps hégémonique a structuré les sciences sociales autour
d’une modernité occidentale exceptionnelle surgissant et alimentée par la
révolution industrielle. Adossée a une géopolitique de puissance, cette
narration a été une facon généralisée de regarder le monde, partagée
pendant deux siécles, peu ou prou, partout et par tous, et en premier lieu
par les sociologues classiques. Depuis quelques décennies des perspectives
critiques (post- et décoloniale, modernités multiples) s’élévent contre
cette vision, a la lumiére notamment d’'un monde soumis & de nouvelles
dynamiques de pouvoir entre les civilisations.

En revenant sur le récit hégémonique occidental moderne, en le mettant a
I’épreuve d’'un nombre considérable de travaux et de transformations dans
différentes aires géographiques (' Afrique, les Amériques, I'Asie, 'Europe),
ce livre, au-dela des regards modernes et antimodernes, propose une autre
introduction aux sciences sociales en phase avec les réalités du XXI¢ siecle.

Danilo Martuccelli est professeur de sociologie a I'Université de Paris,
membre du CERLIS, et chercheur a I'Universidad Diego Portales (Santiago
de Chile).

____________________________________________________________________
SCHWABE VERLAG

www.schwabe.ch

ISBN 978-3-7965-4302-9

783796754302



https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

	Table des matières
	Introduction
	La modernité et les sciences sociales
	Une autre introduction
	Lire le monde

	Chapitre1 : L'exceptionnalité de la modernité occidentale
	Aux sources de la supériorité occidentale moderne
	L'hégémonie occidentale moderne : débats sur sa date de naissance
	Les Autres après la « découverte » de l'Amérique
	La vérité, la révolution industrielle et les autres
	Stéréotypes civilisationnels et césure moderne

	Comment rendre compte de l'exceptionnalité occidentale ?
	La thèse canonique : protestantisme et capitalisme
	La science moderne et l'Occident
	L'État moderne et l'individualisme

	Les grands items narratifs
	Caractère unique
	Endogène
	Supériorité
	Retard


	Chapitre 2 : La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ?
	Le protestantisme a-t-il été vraiment nécessaire dans l'avènement du capitalisme ?
	Le capitalisme est-il vraiment né dans l'Occident moderne ?
	Capitalisme marchand et capitalisme industriel
	L'appât du gain

	Le système-monde est-il vraiment une spécificité hégémonique occidentale moderne ?
	Empires et hégémonies militaro-commerciales
	La Chine : le premier système-monde ?

	L'essor des techniques et de la science est-il vraiment une exclusivité de l'Occident moderne ?
	L'individualisme est-il une invention occidentale moderne ?
	L'État et l'individualisme en Europe avant l'Occident moderne
	L'individualisme et la propriété privée
	Individualisme et nationalismes non occidentaux
	Variantes de l'individualisme


	Chapitre 3 : Nouvelles narrations et géographies de la modernité
	Reconsidérer l'hégémonie moderne occidentale
	De la géographie et des interdépendances
	Des voies de la modernisation aux modernités multiples

	L'issue paradoxale de deux vieilles problématisations de la modernité
	Le destin des nations : le rattrapage
	La question de l'authenticité


	Chapitre 4 : Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios
	L'industrialisme et les technosciences : vers l'universel-monde
	Industries
	Technosciences

	Retour vers le futur : la dynamique des civilisations
	L'Occident à l'épreuve
	Des civilisations incommensurables ?

	Les expériences de désenchâssement
	De l'expérience de la modernité, des individus désenchâssés
	Tensions et hybridations


	Chapitre 5: Une brève cartograhie du monde contemporain
	Modernités occidentales multiples
	L'Occident et les deux rives de l'Atlantique
	L'Europe et l'Occident multiples

	Nouvelles puissances industrielles
	Rattrapages réussis
	Des individus
	La rénovation des catégories sociologiques

	Pendules civilisationnels
	La Russie, l'impossible Eurasie
	Les ambivalences indiennes
	L'Islam et la modernité

	Désencastrements pluriels
	L'Afrique et ses individus désenchâssés
	Le chemin des Latinoaméricains
	En dehors de la modernité et de la tradition


	Conclusion

