
55
RES SOCIALIS
Dirigée par
Marc-Henry Soulet

Danilo Martuccelli

UNE « AUTRE »  
INTRODUCTION AUX  

SCIENCES SOCIALES

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Vol. 55

Res Socialis

Dirigée par Marc-Henry Soulet

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Danilo Martuccelli

Une « autre »  
introduction aux  

sciences sociales 

Schwabe Verlag

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Information bibliographique de la Deutsche Nationalbibliothek 
La Deutsche Nationalbibliothek a répertorié cette publication dans la  
Deutsche Nationalbibliografie; les données bibliographiques détaillées peuvent  
être consultées sur Internet à l’adresse http://dnb.dnb.de.
  
© 2021 Schwabe Verlag, Schwabe Verlagsgruppe AG, Basel, Schweiz
Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur. L’œuvre ne peut être reproduite de façon  
intégrale ou partielle, sous aucune forme, sans une autorisation écrite de la maison d’édition,  
ni traitée électroniquement, ni photocopiée, ni rendue accessible ou diffusée.
Illustration couverture: © Vivianne Châtel, Fribourg
Relecture: Marc-Henry Soulet, Fribourg
Conception de la couverture: icona basel gmbh, Basel
Couverture: Kathrin Strohschnieder, STROH Design, Oldenburg
Composition: Doris Gehring, Fribourg
Impression: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Livre imprimé 978-3-7965-4302-9
ISBN eBook (PDF) 978-3-7965-4327-2
DOI 10.24894/978-3-7965-4327-2
L’e-book est identique à la version imprimée et permet la recherche plein texte. En outre, la table 
des matières et les titres sont reliés par des hyperliens.

rights@schwabe.ch
www.schwabe.ch

Information bibliographique de la Deutsche Nationalbibliothek 
La Deutsche Nationalbibliothek a répertorié cette publication dans la  
Deutsche Nationalbibliografie; les données bibliographiques détaillées peuvent  
être consultées sur Internet à l’adresse http://dnb.dnb.de.

© 2019 Schwabe Verlag, Schwabe AG, Basel, Schweiz 
Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur. L’œuvre ne peut être reproduite de façon  
intégrale ou partielle, sous aucune forme, sans une autorisation écrite de la maison d’édition,  
ni traitée électroniquement, ni photocopiée, ni rendue accessible ou diffusée.
Illustration couverture: © Vivianne Châtel, Fribourg
Relecture: Marc-Henry Soulet, Fribourg
Conception de la couverture: icona basel gmbh, Basel
Composition: Doris Gehring, Fribourg
Impression: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Livre imprimé 978-3-7965-4097-4
ISBN eBook (PDF) 978-3-7965-4144-5
DOI 10.24894/978-3-7965-4144-5
L’e-book est identique à la version imprimée et permet la recherche plein texte. En outre, la table 
des matières et les titres sont reliés par des hyperliens.

rights@schwabe.ch
www.schwabe.ch

Cet ouvrage a été publié avec le soutien de l’Université de Fribourg 

et du Conseil de l’Université de Fribourg.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Cet ouvrage a été publié avec le soutien de l’Université de Fribourg

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Table des matières 
Introduction ................................................................................................ 11 

La modernité et les sciences sociales .................................................... 13 

Une autre introduction .......................................................................... 16 

Lire le monde .......................................................................................... 19 

Chapitre 1 : L'exceptionnalité de la modernité occidentale .................. 25 

Aux sources de la supériorité occidentale moderne .......................... 25 

L'hégémonie occidentale moderne : débats sur sa date de 
naissance ............................................................................................ 25 

Les Autres après la « découverte » de l'Amérique ........................ 31 

La vérité, la révolution industrielle et les autres ........................... 36 

Stéréotypes civilisationnels et césure moderne ............................. 43 

Comment rendre compte de l'exceptionnalité occidentale ? ............ 47 

La thèse canonique : protestantisme et capitalisme ..................... 47 

La science moderne et l'Occident ................................................... 52 

L'État moderne et l'individualisme ................................................. 55 

Les grands items narratifs...................................................................... 67 

Caractère unique ............................................................................... 67 

Endogène ........................................................................................... 68 

Supériorité ......................................................................................... 70 

Retard ................................................................................................. 71 

Chapitre 2 : La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? ..... 75 

Le protestantisme a-t-il été vraiment nécessaire dans l'avènement  
du capitalisme ?....................................................................................... 76 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


  

Le capitalisme est-il vraiment né dans l'Occident  moderne ? ......... 81 

Capitalisme marchand et capitalisme industriel .......................... 81 

L'appât du gain .................................................................................. 89 

Le système-monde est-il vraiment une spécificité hégémonique 
occidentale moderne ? ........................................................................... 95 

Empires et hégémonies militaro-commerciales ........................... 95 

La Chine : le premier système-monde ? ....................................... 101 

L'essor des techniques et de la science est-il vraiment une  
exclusivité de l'Occident moderne ?................................................... 108 

L'individualisme est-il une invention occidentale moderne ? ........ 114 

L'État et l'individualisme en Europe avant l'Occident  
moderne ........................................................................................... 114 

L'individualisme et la propriété privée ........................................ 117 

Individualisme et nationalismes non occidentaux ..................... 121 

Variantes de l'individualisme ........................................................ 124 

Chapitre 3 : Nouvelles narrations et géographies de la modernité .... 129 

Reconsidérer l'hégémonie moderne occidentale ............................. 130 

De la géographie et des interdépendances .................................. 131 

Des voies de la modernisation aux modernités multiples ......... 135 

L'issue paradoxale de deux vieilles problématisations de la 
modernité .............................................................................................. 141 

Le destin des nations : le rattrapage ............................................. 143 

La question de l'authenticité .......................................................... 149 

Chapitre 4 : Industrialisme, civilisations, désencastrement : les 
nouveaux scénarios .................................................................................. 163 

L'industrialisme et les technosciences : vers l'universel-monde..... 165 

Industries ......................................................................................... 165 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Technosciences ...............................................................................170 

Retour vers le futur : la dynamique des civilisations .......................175 

L'Occident à l'épreuve ....................................................................176 

Des civilisations incommensurables ? ..........................................182 

Les expériences de désenchâssement .................................................189 

De l'expérience de la modernité, des individus désenchâssés ...189 

Tensions et hybridations ................................................................193 

Chapitre 5 : Une brève cartograhie du monde contemporain ............201 

Modernités occidentales multiples .....................................................202 

L'Occident et les deux rives de l'Atlantique .................................203 

L'Europe et l'Occident multiples ...................................................206 

Nouvelles puissances industrielles .....................................................209 

Rattrapages réussis ..........................................................................211 

Des individus ...................................................................................213 

La rénovation des catégories sociologiques .................................218 

Pendules civilisationnels ......................................................................221 

La Russie, l'impossible Eurasie ......................................................222 

Les ambivalences indiennes ...........................................................225 

L'Islam et la modernité ...................................................................230 

Désencastrements pluriels ...................................................................236 

L'Afrique et ses individus désenchâssés .......................................236 

Le chemin des Latinoaméricains ..................................................244 

En dehors de la modernité et de la tradition ...............................248 

Conclusion .................................................................................................253 

 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 
 
 
 
Ce livre a été écrit en français, en 2018, et a connu une première édition en 
castillan en 2020 1. En étant publié en langue française, dans la collection Res 
Socialis, cet ouvrage retrouve ainsi ses origines, même si son aventure édito-
riale témoigne, à sa façon, des réalités du monde contemporain. 

Rédigé avant la crise sanitaire déclenchée par la Covid-19, il a pris à la 
lumière de cet événement une actualité grandissante. Pendant quelques mois, 
le monde est devenu un horizon ordinaire de comparaison et de perception ; 
l'objet et le sujet de conflits et de contrastes civilisationnels et géopolitiques. 
Au moment d'écrire ces quelques lignes, la pandémie est toujours loin d'être 
finie. Mais il est désormais clair que le monde est devenu une nouvelle exi-
gence d'intelligibilité pour les sciences sociales.  

 
 

 
1. Martuccelli D., Introducción heterodoxa a las ciencias sociales, Buenos Aires, Siglo XXI, 
2020. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction 

Je l'admets : j'ai écrit ce livre en pensant au jeune étudiant en sciences hu-
maines que j'étais il y a plus de trente ans, mais aussi au nouvel étudiant en 
sciences sociales de vingt ans que je pourrais être aujourd'hui 2. Ce qui m'inté-
ressait alors – et m'intéresserait sans doute encore – était d'avoir les moyens 
de comprendre le monde et ses problèmes, l'histoire en cours bien sûr,  
les idées et sans doute la politique. Malgré les illusions propres à tout récit 
rétrospectif, je suis persuadé que c'est pour ces raisons que je suis devenu  
sociologue. Somme toute le succès de la sociologie critique auprès de tant 
d'étudiants n'a pas d'autre raison d'être.   

Bien sûr, la science sociale ne se confond pas avec l'actualité – ce dont je 
me suis d'ailleurs rendu compte à l'Université dès les premiers jours. Dès  
ce moment en effet j'ai ressenti – et c'est toujours le cas – une profonde insa-
tisfaction devant les cours introductifs, un sentiment d'autant plus déroutant 
qu'à plusieurs reprises, en tant qu'enseignant cette fois il m'est arrivé de  
donner moi-même des cours d'introduction à la sociologie dans différentes 
universités de plusieurs pays, en formation initiale comme en formation  
continue. Chaque fois j'ai expérimenté un plan différent : plan par histoire de 
la discipline, par auteur-e-s ou courants théoriques, par construction de mé-
thodes, ou bien par grands traits de la société contemporaine, ou enfin par 
combinaison de catégories d'analyse et de dimensions historiques, le point de 
départ étant toujours les deux grandes révolutions modernes – française et 
industrielle. Hors de France s'ajoutait presque immédiatement à ces exercices 

 
2. Cet ouvrage s'inscrit dans le cadre du projet Fondecyt n° 1180338 « Problématisations 
de l'individualisme en Amérique latine ». 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


12 Une autre introduction aux sciences sociales 

un problème particulier : il était nécessaire de jongler entre la théorie sociale, 
toujours occidentale et moderne, et les études des auteur-e-s nationaux. Je 
l'admets là encore : je pense avoir échoué dans chacun de ces cours. C'est 
pourquoi cet ouvrage est également une tentative de rattrapage, une manière 
comme une autre de me faire pardonner par tant d'étudiant-e-s qui ont eu à 
les suivre et peut-être à les subir.  

Mais c'est aussi en pensant au lecteur des sciences humaines et sociales 
que je suis aujourd'hui que j'ai écrit ce livre, qui se veut une introduction non 
pas tant à la sociologie du XXIième siècle qu'aux manières dont celle-ci a rendu 
et rend compte du monde, notamment autour du récit de la modernité occi-
dentale qui structure son regard en tant que véritable arrière-plan analytique 
et historique depuis le XIXième siècle. Tous les termes sont essentiels. Conçu 
d'emblée comme une introduction dans une volonté explicitement propédeu-
tique comme l'on disait autrefois, exploratoire ou d'éveil intellectuel comme 
l'on dit maintenant, cet ouvrage s'adresse autant à des étudiants qu'à tout  
lecteur des sciences sociales qui souhaite saisir le monde à la lumière de la 
sociologie.  

Sur le fond, cette introduction aborde des thématiques largement com-
munes aux sciences sociales, mais avec un regard propre à mon domaine qui 
revient sur quelques grands enjeux de la sociologie à partir d'une perspective 
historique et tente de situer les débats sociologiques relativement aux consé-
quences des deux grandes révolutions modernes citées plus haut. Mais il  
invite à aller plus loin, en réalité en deçà et avant un moment historique  
à proprement parler et le récit hégémonique occidental moderne qui l'a cris-
tallisé. Cela touche à l'autre volonté majeure de cette introduction à la socio-
logie : elle a surtout été pensée en tenant compte des nécessaires aggiorna-
mentos intellectuels que les grands changements de l'histoire du monde au 
XXIième siècle imposent aux sciences sociales.  

Le moment est venu de mettre en œuvre dès les premières années de  
formation des sociologues (et des étudiants de sciences sociales en général) un 
enseignement qui puisse articuler les avatars de diverses régions du monde 
autour d'un nouveau Récit, quelque peu consensuel dans ses grands enjeux. 
Ce qui, s'agissant d'une introduction, contraint à un nécessaire et inévitable 
schématisme narratif et analytique. Ce dernier point va bien au-delà des  
besoins courants d'un cours d'introduction : il concerne une limitation qu'il 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction  13 

faut accepter afin de parvenir à proposer un nouveau récit-monde. Les choses 
sont – et ont été – infiniment plus compliquées que les manières dont nous 
les raconterons dans cet ouvrage. Peu importe. À distance de tout simplisme 
analytique, cette simplicité narrative assumée est une nécessité pédagogique. 
Il faut raconter autrement et succinctement l'histoire des temps modernes aux 
jeunes sociologues – et souvent aussi aux moins jeunes, mais cela, convient-il 
de l'écrire ?  

Mais à quoi bon s'intéresser comme sociologue aux grands récits de  
l'histoire ? Ne devrait-on pas plutôt, comme dans tant de manuels, insister dès 
les premières années sur la nécessaire prise de conscience de l'écart entre  
démarches et vérités des sciences sociales d'un côté et opinions et prénotions 
de l'autre ? Car c'est bien de cela qu'il s'agit : les grands récits de l'histoire opè-
rent activement à l'arrière-plan de nombreuses interprétations sociologiques. 
En fait, comme on s'attachera à le mettre en lumière, c'est un récit, c'est le 
grand Récit hégémonique occidental moderne qui travaille et structure en 
profondeur les sciences sociales en préformatant largement l'espace de leurs 
questions et réponses. Or, de l'indispensable travail critique des prénotions 
induites par ce récit de l'histoire, on ne trouvera étrangement guère de trace 
chez Émile Durkheim ou Max Weber, Talcott Parsons ou Pierre Bourdieu.  

La modernité et les sciences sociales 

Si la pensée politique et sociale est irréductible aux seuls temps modernes, il 
est cependant vrai que dans la période dénommée « moderne » les avatars  
du monde ont été largement modelés par le regard que les intellectuels des 
sociétés européennes, puis états-uniennes, ont produit sur le monde. Depuis 
quelques décennies, avec une conscience chaque fois plus forte, nous vivons 
la fin de cette longue séquence historique.  

Cette situation est un véritable défi pour la pensée sociologique, qui peut 
même déboucher sur une importante refonte, à condition de savoir dans 
quelle direction travailler. Évitons tout malentendu : au jour le jour, les études 
sociologiques ne sont et ne seront guère touchées directement par cette  
nouvelle donne. Ce qui changera en revanche en profondeur de façon durable 
est la manière dont la sociologie – et à travers elle le récit longtemps hégémo-
nique de la modernité occidentale – rend compte de l'histoire du monde. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


14 Une autre introduction aux sciences sociales 

Dans un deuxième temps, cela exigera probablement un travail de réélabora-
tion catégorielle qui aura des conséquences sur la manière même de penser et 
de pratiquer les sciences humaines et sociales.  

Ainsi, dès sa formulation, notre projet est-il indissociable d'un moment 
historique. Rien d'étonnant à cela : les sciences sociales sont nées en lien avec 
les deux grandes révolutions de la modernité et afin de les penser. La présente 
étude, tout en s'inscrivant dans un processus pluriel bien plus large de réécri-
ture de la modernité, proposera dans ce sens une révision critique du grand 
récit à l'arrière-plan de la sociologie avec une perspective commune à  
différentes sociétés, civilisations et périodes qui sera à la fois longitudinale et 
latitudinale, historique et géographique.  

Si les sciences humaines – philosophie, histoire, littérature – ont souvent 
été différemment sensibles aux avatars historiques longs et aux altérités cul-
turelles, les sciences sociales –  sociologie, économie, en partie l'anthropologie 
– ont eu, elles, tendance à centrer et à organiser leurs problématiques en  
partant d'un moment historique particulier, celui des temps modernes (à  
partir du XVième ou XVIième siècle) ou bien celui de la modernité proprement 
dite (au tournant des XVIIIième et XIXième siècles) 3. Les différences entre les 
matrices disciplinaires sont importantes. Il y a bel et bien eu une historio- 
graphie d'autres périodes et civilisations – mais ce n'est nullement, ou très peu, 
le cas dans l'enseignement de la sociologie ou de l'économie. Sous la lumière 
de l'hégémonie du récit occidental moderne, la réalité de toutes les autres  
sociétés et périodes a été largement méconnue ou ignorée. Nous reviendrons 
sur les raisons de cette exclusion, mais la coïncidence de la naissance des 
sciences sociales avec les deux grandes révolutions modernes explique  
pourquoi progressivement le regard des Occidentaux s'est affecté d'un senti-
ment de supériorité envers les autres cultures ; attitude présente dès la période 
de la Renaissance et des conquêtes espagnoles et portugaises des Amériques, 
et qui devient une véritable évidence de sens au XVIIIième et XIXième siècles.  

Les sciences sociales auront ainsi été, dès leur origine et de manière  
durable, marquées par cette réalité sociale et historique. Autant dire qu'à la 
racine de la pensée sociale moderne, on trouve moins cette ambivalence  

 
3. Dans cet ouvrage nous avons opté pour garder la temporalité occidentale de l'histoire au 
détriment d'autres types de calendriers.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction  15 

envers les autres, perceptible encore à la Renaissance, qu'une indéniable arro-
gance. Il sera ainsi question, même implicitement, de hiérarchiser et de classer 
les êtres et les peuples, le plus souvent à partir d'une échelle temporelle dont 
la marche la plus haute n'est autre que le présent occidental. Cette attitude 
structure le récit hégémonique : certains se plaçaient devant les autres, les  
derniers se devant de franchir les étapes déjà passées par les premiers. Ados-
sées à ce sentiment de supériorité, les sciences sociales modernes n'ont cessé 
pendant plus de deux siècles de bâtir des hiérarchies, tout en se pensant uni-
verselles. 

Notre époque est désormais confrontée à un droit d'inventaire radical de 
ces présupposés. Seule une révision de ce type sera capable de faire vivre la 
véritable promesse des sciences sociales, à savoir la vocation de comprendre 
l'autre – c'est-à-dire l'individu – au-delà des clivages sociaux, civilisationnels 
ou historiques. Dans ce projet de connaissance sociale et politique, nul besoin 
de souffrir de la faim pour appréhender la faim, ni d'être blanc pour cerner  
la culture occidentale. Les identités, quelle que soit leur consistance histo-
rique, ne peuvent être et ne doivent jamais devenir des verrous pour la com-
préhension. 

À bien y regarder, ce projet de connaissance ne précède pas seulement la 
modernité occidentale proprement dite, il est même irréductible à la question 
de l'universel. Cette dernière interrogation est au fond une formule propre à 
une civilisation, issue d'une histoire particulière et d'un rapport spécifique à 
l'altérité. Le projet de compréhension des individus au-delà des cultures et des 
périodes ne se réduit, lui, ni ne se confond avec cette version historique et  
tardive de l'universel. La question de l'autre précède la question de l'universel.  

Cependant, pour des raisons historiques qui n'ont cessé de se renforcer 
depuis le XIXième siècle et que nous analyserons, la compréhension du monde 
(de la politique, de la société, de la culture, de l'histoire) s'est largement orga-
nisée sous l'hégémonie d'un regard particulier – dénommé justement occi-
dental moderne. Ce regard, en se théorisant comme universel, a généré une 
série de réactions critiques qui ont fini par mettre en question la possibilité 
même d'un projet de connaissance partagé. Les langues ont été décrétées  
intraduisibles et les langages incommensurables ; les identités ont été essen-
tialisées et érigées en remparts contre la communication ; l'oppression  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


16 Une autre introduction aux sciences sociales 

historique et l'exploitation économique sont devenues des armes anti-épisté-
mologiques ; même les ontologies en devenant plurielles conspirent contre 
une compréhension réciproque entre civilisations.   

Cette étude fait un autre pari. Elle s'inscrit dans le sillage d'un très vieux 
désir de compréhension des autres, attitude active à différentes époques et 
cultures. Il y va du regard d'Hérodote ou d'Homère dans leur vocation com-
préhensive et souvent admirative des Perses ou des Troyens, mais aussi de  
la sollicitude du Livre de Jonas pour les habitants de Ninive. Ce regard est  
devenu, avec l'avènement des sciences sociales modernes, un projet de con-
naissance souvent articulé autour de la Raison. Notre étude en se produisant 
à l'intérieur de ce même projet, sera animée par cet ancien et vénérable désir. 

Mais pour y parvenir, il sera nécessaire de ralentir le pas, tant, après deux 
siècles et demi du récit hégémonique moderne occidental, les écueils sont 
nombreux et nichés au plus profond de nos évidences de sens.  

Une autre introduction 

[1.] L'enjeu de cet essai est ainsi d'élargir autant que possible le travail de com-
préhension dans le temps et dans l'espace ; autant dire, au-delà des deux 
grandes révolutions du XVIIIième siècle et des seules sociétés occidentales.  
Un de ses objectifs est donc de participer à la libération du regard socio- 
logique, loin du double enferment dans lequel il se trouve : temporel, l'histoire 
se cantonnant de la fin du XVIIIième siècle à aujourd'hui, et spatial, c'est-à-dire 
autour du seul Occident et des avatars de quatre sociétés-nationales : les États-
Unis, la France, l'Angleterre et l'Allemagne. 

Or, à la lumière des enjeux du XXIième siècle, il n'est plus possible – à  
supposer que cela ait jamais été épistémologiquement acceptable – de conti-
nuer à travailler à l'intérieur de ce double rétrécissement géographique et his-
torique. À cet égard, et malgré l'eurocentrisme de leurs visions, il faut rendre 
hommage aux classiques des sciences sociales. Leur imagination et leur soli-
dité ne reposaient pas sur des compétences méthodologiques, souvent assez 
frustes, mais sur des connaissances historiques, une culture humaniste, qui  
les rendaient même capables d'interpréter les réalités de leur époque à la  
lumière d'autres périodes ou civilisations même si d'une façon que l'on jugera 
aujourd'hui hâtive. Cela est évident chez Adam Smith ou Montesquieu, Karl 
Marx ou Alexis de Tocqueville, Max Weber, Émile Durkheim ou Georg  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction  17 

Simmel, et bien sûr chez Talcott Parsons. Et cette curiosité est restée vivante, 
en tout cas en France, avec la génération qui émerge après-guerre, de  
Raymond Aron à Alain Touraine, de Georges Balandier à Alain Testart, avant 
que l'intérêt pour les regards larges et pluriels ne se raréfie progressivement et 
ne devienne au mieux qu'une sous-spécialisation – infiniment plus vivante 
aujourd'hui dans le monde anglo-saxon qu'en France.  

Mais pourquoi ce double enfermement ? La réponse sera consensuelle et 
même évidente. Parce que la sociologie a fait de la modernité, dès sa naissance 
et sans même la nommer explicitement, son véritable et principal terreau 
d'étude. C'est là sa force, et sa faiblesse. Un anthropologue ou un historien, un 
philosophe ou un littéraire ne sont certainement pas à l'abri des effets du récit 
hégémonique moderne occidental mais ils peuvent infiniment plus facilement 
qu'un sociologue, y compris par leur horizon de formation, en repérer les  
limites. De fait leur monde connu est tout simplement plus vaste que celui des 
sociologues.  

Nous ferons l'hypothèse qu'à cause de sa très longue identification avec 
la modernité occidentale, la sociologie est au contraire l'expression extrême 
d'une forme de compréhension du monde et une promesse féconde de sa mise 
en abyme. En tout cas face aux défis du XXIième siècle, cet aveuglement peut 
s'avérer un atout. Pourquoi ? Parce que nulle autre discipline n'a mieux  
compris l'histoire du monde des deux derniers siècles autour des différentiels 
de puissance induits par la révolution industrielle. On peut – on doit – sans 
doute réécrire l'histoire, et en fait parfois tout simplement se rappeler et mieux 
reconnaître l'existence d'hégémonies non occidentales avant la modernité ou 
encore l'ancienneté des interdépendances hiérarchiques et réciproques entre 
sociétés. Mais cela ne change en rien la problématisation dominante de l'his-
toire depuis la fin du XVIIIième siècle. La révolution industrielle a été une  
césure, solide et inébranlable de l'histoire du monde. Les avatars contempo-
rains et les inflexions analytiques qu'il est nécessaire d'accepter pour en rendre 
compte doivent s'observer en acceptant d'emblée cette réalité et sa portée. 

[2.] Mettre en abyme le récit hégémonique occidental moderne, c'est 
alors travailler en amont et en aval de cette période. En amont, nous nous 
limiterons à évoquer un autre et bref récit du monde en rappelant une des plus 
fréquentes narrations de l'histoire, celle d'une succession d'hégémonies au  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


18 Une autre introduction aux sciences sociales 

milieu d'un monde marqué d'abord par la relative faiblesse des interdépen-
dances, voire des échanges. En aval, nous explorerons une série de grands 
changements mondiaux contemporains et leurs conséquences au niveau des 
cadres de la compréhension historique des sciences sociales. Entre les deux 
nous analyserons le récit hégémonique occidental moderne, ses grandes dates 
et ses items narratifs, puis les principaux débats dont il a été l'objet. 

Ces trois mouvements seront abordés à une certaine distance et de la 
question de l'existence de formes universelles et de l'incommensurabilité des 
langues. Bien en deçà de ces subtilités analytiques, notre objectif sera de réflé-
chir aux cadres selon lesquels les sociétés et les civilisations se sont jaugées 
dans l'histoire, puis surtout à ce que la succession des diverses hégémonies 
militaro-économiques a entraîné – et entraîne – pour le regard historique  
des sciences sociales. Ce faisant, nous tenterons de proposer un autre récit de 
l'histoire du monde, capable, et là réside l'écueil, à la fois de reconnaître la 
force de la césure moderne et d'établir des passerelles entre périodes et civili-
sations. Il s'agira ainsi d'un effort particulier de recomposition historique de 
l'arrière-plan des phénomènes sociaux.  

[3.] La possible réinitialisation des sciences sociales via un renouvel- 
lement de nos récits historiques exige donc de complexifier le moment  
fondateur de la modernité occidentale au travers d'un long détour analytique. 
L'idée – si naïve – de l'exceptionnalité occidentale moderne sera soumise à 
évaluation, à la suite de quoi nous explorerons d'autres modalités possibles  
de narration historique du monde. Principale exigence pour notre étude :  
travailler avec une cartographie élargie du monde. 

Mais cela ne suppose en rien de larguer les amarres avec la modernité  
ou pis encore de nier toute validité intellectuelle aux canons de la sociologie 
occidentale. La modernité occidentale ne sera ici ni contournée ni moins  
encore déconstruite, elle se verra insérée dans une trame narrative plus  
globale, afin d'ouvrir l'analyse à de nouvelles problématisations.  

On l'aura compris : ce livre n'est pas plus un ouvrage d'histoire de la  
sociologie que de théorie sociale ; il ne propose pas un nouveau canon socio-
logique ; il n'est pas non plus un texte critique contre les insuffisances géogra-
phiques (l'eurocentrisme) de la théorie classique ou un éloge des avantages 
géographiques du sud-centrisme. Face au récit hégémonique occidental  
moderne et à son double rétrécissement dans l'espace et dans le temps, il est 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction  19 

une autre tentative d'introduction aux sciences sociales. Autre, c'est-à-dire 
élargie. Aucune situation sociale n'étant en dépit des apparences vraiment 
compréhensible indépendamment des autres. 

Et si elle peut être plus ou moins contrôlée et plus ou moins explicite,  
la comparaison est devenue une dimension centrale quand il s'agit de la mo-
dernité. Elle naît en affirmant son auto-engendrement autour d'une rupture 
historique. Dès sa naissance la modernité est une comparaison et une réalité 
inséparable de la « conviction d'être moderne » 4, un processus instaurant une 
ligne de partage irréductible entre le passé et le présent, un régime d'historicité 
dans lequel l'idée de rupture tient une place prépondérante. Le problème his-
torique liminaire des sciences sociales dans les temps modernes s'inscrit dans 
le prolongement de cet acte fondateur, et cette césure établit l'évidence d'une 
frontière indépassable entre deux types de sociétés, l'une traditionnelle, l'autre 
moderne, dotées de formes radicalement diverses d'être et de conscience.  
Sur cet arrière-plan, toutes les comparaisons ont été frappées par d'inévitables 
jugements de valeur, et le restent à bien des égards. En traçant cette rupture 
entre le présent et le passé, le discours de la modernité place explicitement 
l'Occident moderne comme point de référence – voire d'aboutissement – et 
de jugement de l'histoire ; face à lui toutes les autres expériences sociales  
apparaissent comme prématurées, inachevées ou tronquées. Pour sortir de ce 
carcan, nous avons essayé de mettre en perspective des expériences diverses 
« sans jugement de valeur, sans visée typologique immédiate » 5 à une condi-
tion : qu'à aucun moment, cela ne mène à sous-estimer une évidence histo-
rique – le différentiel de puissance dont a joui l'hégémonie occidentale  
moderne pendant quelques siècles. 

Lire le monde 

[1.] Comment mettre en œuvre concrètement une introduction aux sciences 
sociales à partir de ces coordonnées ? En réhabilitant la lecture, pour naïf que 
cela puisse paraître, au cœur de la formation et de la pratique des sciences 
sociales. En faisant partager au lecteur la curiosité et le goût de la découverte 

 
4. Bayly C., La Naissance du monde moderne (1780-1914), Paris, Éditions de l'Atelier/Le 
Monde diplomatique, 2007 [2004], p. 32. 
5. Detienne M., Comparer l'incomparable, Paris, Éditions du Seuil, 2000, p. 64. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


20 Une autre introduction aux sciences sociales 

présents dans tout véritable itinéraire de lecture, lorsque l'acte de lire est  
lui-même conçu comme une démarche de recherche à part entière. 

Je ferai un nouvel aveu. À la racine du présent travail, comme Janet  
Abu-Lughod l'a dit dans sa magnifique étude sur l'hégémonie mondiale avant 
l'hégémonie occidentale, se trouve l'envie de lire et non d'écrire 6. Pendant des 
années en effet, j'ai cherché ce livre-ci en librairie, et c'est parce que j'ai dû 
finalement me résoudre à reconnaître que je n'allais pas le trouver, que je me 
suis décidé à l'écrire. 

Mais comment transformer la lecture en terrain d'enquête ? Comment 
lire ? Qui ? Pour quelles raisons ? Quels découpages choisir ? Quelle période ? 
Quelle aire culturelle ou civilisation ? Disons-le d'emblée : il était en dehors  
de mes possibilités en tout cas d'envisager une étude comparative en règle,  
secteur par secteur, région par région et période après période. Les compé-
tences m'ont fait immédiatement défaut – indépendamment des limites im-
posées par les langues ou l'accès à la littérature.  

Cela aurait dû me décourager. 
Mais une fois que je me suis persuadé que l'exercice eu valait la peine, j'ai 

accepté d'affronter tant bien que mal ces écueils. Accepté surtout que cette 
introduction représente un essai, autant dire une tentative de pensée. Ensuite 
et inévitablement accepté toutes mes dettes, mais surtout leur profondeur,  
envers les auteurs que je mobilise – ce sont leurs analyses qui sont véritable-
ment la base (au sens fort du terme) de cette étude, et qui étayent ce travail sur 
ce qu'il faut bien dénommer un exercice assumé de confiance académique. 
Enfin, je me suis imposé la discipline de reconnaître explicitement et ouver-
tement devant le lecteur mes limites ou mon ignorance chaque fois qu'il m'a 
semblé indispensable de le faire, soit quant à la véracité d'une affirmation soit 
en cas de controverses aigües entre spécialistes. Cet ouvrage d'introduction 
assume et ne voile pas ses manques, mais une fois ce parti pris il espère, en 
soulignant les points de litiges entre spécialistes, stimuler l'imagination et la 
curiosité des lecteurs. 

Plutôt que de concentrer mes lectures autour de quelques monographies 
érudites ou d'analyses détaillées de tel ou tel processus, j'ai fait le choix, au vu 

 
6. Abu-Lughod J.L., Before European Hegemony, New York, Oxford University Press, 1991 
[1989], p. XI. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction  21 

de l'objectif introductoire de cet ouvrage, de mener des lectures traverses, en 
pariant sur la capacité progressive et abductive de connecter des phénomènes 
disjoints – dans la géographie et dans l'histoire. C'est de cette manière que j'ai 
essayé de contourner avec mes armes et à partir d'une démarche artisanale  
le problème indépassable de la masse des matériaux disponibles. Face à 
l'ampleur de l'horizon de comparaison visé (périodes, civilisations) mais  
surtout à cause de l'objectif premier de ce livre, qui est de proposer une intro-
duction aux sciences sociales à partir de ses grands arrière-plans historiques, 
j'ai opté, tout en conservant quelques focales, de me centrer sur l'esquisse d'une 
large fresque historique. C'est une des raisons pour lesquelles cet ouvrage 
s'assume et se veut tout autant introduction qu'étude exploratoire ; c'est ce qui 
fait aussi que de très larges visions panoramiques alternent avec quelques ana-
lyses plus recentrées.  

Cette fresque historique privilégie comme trame narrative la succession 
des hégémonies militaro-économiques (et très souvent partielles et épiso-
diques) au long de l'histoire, choix qui permet mieux que d'autres de la placer 
sous l'égide de l'expansion des contacts, des échanges, des influences et des 
guerres, voire des interdépendances entre civilisations. Il permet ainsi non pas 
de sortir de l'eurocentrisme et encore moins de le remplacer par d'autres  
régions-centrisme (la Chine, l'Islam ou l'Afrique), mais de déplacer la focale 
de l'analyse sous la lumière des différentiels de puissance entre civilisations  
au long de l'histoire. Et ainsi de rendre compte des manières, en termes de 
moment ou de modalités, dont les différentes civilisations se sont connectées 
à d'autres d'abord, puis au mouvement de plus en plus intégré du monde. 
Dans cette option, ce livre accorde sans doute à la géopolitique une impor-
tance majeure à l'heure de définir les arrière-plans historiques des sciences 
sociales – et c'est un choix qui peut être légitimement discuté. Mais il a  
un avantage et une double vertu. D'une part, il ne contraint pas l'analyste à 
identifier son point de vue à celui d'un acteur particulier (une civilisation, une 
période, le prolétariat, les classes subalternes, le Sud) ou un horizon d'éman-
cipation : ce sont les asymétries de pouvoir qui structurent les décours de l'his-
toire responsables du glissement des focales selon les périodes. D'autre part, 
en reconnaissant – de façon réflexive – que l'arrière-plan historique des 
sciences sociales est infiniment plus structuré que ce qu'on le reconnaît  
d'habitude par les différentiels de puissance qui jalonnent l'histoire, et que ce 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


22 Une autre introduction aux sciences sociales 

regard les insère à l'intérieur d'un devenir non pas discursif mais effectif du 
monde.  

Pourquoi enfin avoir décidé d'assumer ces risques et de passer outre ces 
limitations ? Parce que, et toutes les raisons évoquées jusqu'à maintenant le 
laissent entendre, cela m'a semblé un enjeu suffisamment important. Il ne me 
reste qu'à espérer que cette introduction permettra aux étudiants et aux débu-
tants en sciences sociales d'aiguiser leur curiosité pour le monde. Et, à titre 
plus personnel, qui sait, de ne pas rater – à nouveau – mon prochain cours 
d'introduction... 

[2.] Le livre est divisé en cinq grands chapitres. Dans les deux premiers, 
nous présenterons les contours du récit hégémonique occidental moderne 
puis les manières dont nombre de ses affirmations se sont infléchies à mesure 
que les regards croisés entre les civilisations et les périodes se sont appro- 
fondis.  

Le troisième chapitre aborde les nouvelles problématisations – justes 
mais parfois insuffisantes – par lesquelles il a été question de remplacer la  
narration de l'exceptionnalité moderne occidentale, enfin les quatrième et 
cinquième chapitres proposent, à la lumière des grandes transformations con-
temporaines depuis quelques décennies, un nouvel arrière-plan historique 
possible pour les sciences sociales de notre époque. 

Dans toute cette démarche, nous mobiliserons la notion hautement  
polysémique de civilisation 7. Si la notion en elle-même tend à être annexée 
comme un trait spécifique de la modernité occidentale, (seule « civilisation » 
ayant atteint un niveau élevé d'évolution), nous utiliserons le terme dans son 
acception plus large, comme manière de caractériser un ensemble de sociétés 
au-delà des frontières strictes des États-nations. Ce recours est en accord avec 
la définition plus ou moins labile de cette notion – de Arnold Toynbee à  
Fernand Braudel en passant par Jacob Burckhardt et Ibn Khaldûn. Si  
malgré ces imprécisions, peut-être indépassables, nous mobiliserons le  

 
7. La littérature académique étant à ce sujet inépuisable, on lira avec intérêt, en lien avec 
les enjeux de cet ouvrage, les réflexions de Prasenji Duara autour de la notion de civilisation 
depuis le XVIIIième siècle jusqu'à la globalisation contemporaine. Cf. Duara P., « Civiliza-
tions and Nations in a Globalizing World » in Sachsenmaier D., Riedel J., Eisenstadt S.N. 
(eds.), Reflections on Multiple Modernities, Leiden, Brill, 2002, pp. 79-99. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Introduction  23 

terme c'est qu'il est – ou reste – la principale boussole analytique dont dispo-
sent les sciences sociales pour mettre en forme un autre récit du monde. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 

Chapitre1 
L'exceptionnalité de la modernité occidentale  

IL EXISTE UNE MANIÈRE habituelle de raconter le monde aux étudiants en 
sociologie et, plus largement, par laquelle les sociologues racontent le monde : 
le récit de l'exceptionnalité de l'Occident moderne, qui, en s'affirmant, à  
fortement affirmé à son tour l'idée de la supériorité occidentale.  

À propos du récit hégémonique occidental moderne, qui représente une 
véritable césure narrative de l'histoire, il est indispensable de distinguer trois 
dimensions. D'abord, la date de début et les modalités de la supériorité des 
occidentaux modernes. Ensuite, les interprétations que les analystes occiden-
taux eux-mêmes ont donné de l'exceptionnalité de l'Occident moderne. Enfin, 
les grands items narratifs qui ont permis de cristalliser et de structurer et un  
sentiment de supériorité et une narration du monde. 

Aux sources de la supériorité occidentale moderne 

L'hégémonie occidentale moderne : débats sur sa date de  
naissance 

[1.] Sur fond d'un fort consensus historiographique quant à la réalité de l'hé-
gémonie occidentale moderne, il est possible de repérer un large conflit 
d'interprétations en fonction du siècle choisi pour son apparition, XIVième, 
XVIième ou XVIIIième. Dans les trois cas, même par des voies très différentes,  
il a été question d'établir une ligne de démarcation durable entre les Occiden-
taux modernes et toutes les autres civilisations. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


26 Une autre introduction aux sciences sociales 

La première date la naissance de l'hégémonie occidentale moderne à la 
Renaissance (notamment aux XIVième et XVIième siècles). Un tel récit tend, 
malgré les efforts titanesques de réhabilitation auxquels maints historiens se 
sont livrés, à passer par pertes et profits toute l'histoire du Moyen Âge. La  
raison narrative en est évidente : poser l'existence d'une longue période d'obs-
curité (une invention historiographique idéologiquement orientée propre aux 
Lumières) permet, tout en reconnaissant en partie le rôle de médiation des 
arabes, notamment en ce qui concerne la philosophie d'Aristote, de formuler 
l'hypothèse d'une (re)naissance de l'Occident à partir de processus avant tout 
endogènes. Il est en tout cas indéniable que l'Europe connaît, notamment au 
Sud, en Italie, une phase d'effervescence intellectuelle autour des Universités, 
qui se perpétuera dans les siècles suivants. Dès le XIVième siècle, le « Tunisien » 
Ibn Khaldûn repère avec grande prescience des signes de déclin de la culture 
arabe devant ce qu'il entrevoit chez les chrétiens 8. Or la Renaissance n'a pas 
été une re-naissance. Elle marque l'avènement d'une nouvelle civilisation qui 
se bâtira en amalgamant et reconstituant en profondeur les traditions grecque 
et romaine, en les mettant en relation et souvent en tension avec la tradition 
chrétienne d'une part, mais aussi avec toute une série d'autres traditions  
spirituelles ésotériques. La Renaissance invente un pont entre l'Antiquité 
gréco-romaine et la protohistoire moderne sous la figure de l'héritage. Cette 
opération idéologique permet dès lors et sous cette modalité d'évincer de la 
mémoire collective une Grèce et une Rome historiques tournées vers le Sud de 
la Méditerranée, l'Afrique du Nord et Constantinople. 

Dans la deuxième interprétation, la consolidation de l'hégémonie occi-
dentale moderne est liée à l'émergence du premier système-monde – si on se 
réfère à Fernand Braudel et Emmanuel Wallerstein – formé autour de l'Eu-
rope et de la Méditerranée au XVIième siècle. La date est très importante. Même 
si tout en le reconnaissant ces deux auteurs n'insistent guère sur cet aspect, la 
montée en puissance économique de l'Europe suit un fait militaire majeur : la 

 
8. Sous le regard du penseur arabo-musulman Ibn Khaldûn, au XVième siècle déjà, les  
sociétés chrétiennes étaient soumises à des changements « sans équivalent dans les sociétés 
orthodoxes et dans celles de l'islam ». Cf. Pomian K., Ibn Khaldûn au prisme de l’Occident, 
Paris, Éditions Gallimard, 2006, p. 223 ; sur le rôle des Universités dans ce processus, cf.  
Cheddadi A., Ibn Khaldûn. L'homme et le théoricien de la civilisation, Paris, Éditions  
Gallimard, 2006, p. 487.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 27 

conquête et la colonisation des Amériques 9. Grâce aux armes et à la supério-
rité procurée par des siècles de guerres intra et extra-européennes mais aussi 
à un tragique effondrement démographique, l'Europe colonise les peuples  
indigènes et leurs terres. Le monde commence à prendre ses contours actuels. 
Cette annexion, grâce au surplus d'or et d'argent qu'elle exploitera en  
Amérique, fournira à l'Europe les ressources dont elle manquait cruellement 
et qui lui permettront d'acheter les produits venant majoritairement de la 
Chine qui, en 1492 – date de la « découverte » de l'Amérique – possède, avec 
Beijing (ou Pékin), la plus grande ville du monde 10. L'Europe sortira ainsi 
d'une balance commerciale chroniquement déficitaire. Schématisons à 
l'extrême le circuit inter-civilisationnel qui se met alors en place : l'or de 
l'Amérique finit en Chine et en Inde via l'Europe. Une triade s'installe qui, 
sans la remplacer entièrement, bouscule la puissance commerciale des Arabes, 
avec les routes terrestres qu'ils continuent à contrôler. Nous y reviendrons, 
mais la conquête de l'Amérique au XVIième siècle est aussi le marqueur d'une 
césure historique dans ses liens avec l'invention du racisme moderne. En  
tout cas, cet événement va rapidement se lester de fonctions interprétatives 
colossales : il devient la voie d'une histoire universelle. Au point qu'en 1604 
déjà, l'historien huguenot Henri Lancelot de La Popelinière signale la « décou-
verte » de l'Amérique – mais aussi de l'Asie – comme un moyen pour « nous 
approcher de la perfection de l'histoire » 11. La « découverte » de l'Amérique 

 
9. Sur l'importance de la « découverte » de l'Amérique par les Espagnols davantage que les 
conquêtes portugaises comme tournant de l'histoire et du système-monde, cf. Chaunu P., 
L'Expansion européenne du XIII ième et du XV ième siècles, Paris, Presses universitaires de 
France, 1969. 
10. Martinotti G., Sei lezioni sulla città, Milano, Feltrinelli, 2017, p. 83. 
11. Cité in Bertrand R., L'Histoire à part égales, Paris, Éditions du Seuil, 2014 [2011], p. 64. 
Le contraste est vif entre la « découverte » de l'Amérique au XVième siècle et la « (re)décou-
verte » de la Chine un siècle plus tard. Dans ce « nouveau monde », l'Europe trouve – ou 
plutôt se représente – un monde « vide », en fait c'est un monde qu'elle vide symbolique-
ment et pratiquement. « Elle a converti ou tué, sans rencontrer de résistance. Or, voilà que 
très peu de temps après dans le même siècle, alors qu'elle se tourne de l'autre côté du globe, 
côté chinois, il lui arrive l'expérience inverse. Ce monde est plein, sa civilisation étonne ;  
et les missionnaires partis pour l'évangéliser sont obligés de s'habiller à la chinoise,  
d'apprendre le chinois, de maîtriser les classiques, de respecter les rites », cf. Jullien F. &  
Marchaisse Th., Penser d'un dehors (la Chine). Entretiens d'Extrême Occident, Paris,  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


28 Une autre introduction aux sciences sociales 

annonce donc une histoire-monde. L'importance de l'événement ne doit pas 
cependant en faire oublier un autre, tout aussi central : l'arrivée en Inde  
du Portugais Vasco de Gama en 1498. Elle ouvrira une toute nouvelle route 
commerciale qui contourne le cap de Bonne-Espérance, à l'écart des voies 
d'échange contrôlées par les Arabes et les villes italiennes, et signale une  
inflexion hégémonique majeure à leur détriment.  

Dernière interprétation enfin, l'hégémonie occidentale moderne est  
associée à la révolution industrielle (et à la Révolution française) de la fin du 
XVIIIième siècle. Et si bien des historiens préfèrent parler d'intensification des 
processus déjà existants plutôt que de véritable révolution, se produit dès cette 
période une accélération visible de l'activité économique en Grande-Bretagne. 
Un nouveau système industriel se met en place, qui articulera entres elles  
innovation technologique, division du travail, concentration des manufac-
tures, croissance des villes, expansion des banques et de la finance, augmen-
tation de la population et pour finir transformations dans l'agriculture. C'est 
une discontinuité productive qui s'affirme par rapport au passé et l'économie 
britannique la première entre dans une phase que l'on dénommera plus tard 
démarrage (take off) : le pays transite d'une économie à base agricole à une 
économie industrielle ce qui aura des conséquences colossales. Les change-
ments dans les modes de vie, le sentiment de désorientation des individus, la 
formation de la classe ouvrière, le mal-être urbain mais aussi la croissance, la 
richesse de nouvelles puissances associées à l'essor industriel amèneront dès 
le dix-neuvième siècle à parler d'ère nouvelle 12.  

[2.] Ces récits différents associés à trois dates pour situer la naissance de 
l'hégémonie occidentale moderne n'en ont pas moins un point commun. Par 
des voies diverses et sans jamais lui octroyer un rôle actif central, c'est le visage 
de l'Amérique qui se dessine en filigrane derrière eux. Sa « découverte »,  
menée par un commerçant génois – Christophe Colomb – est l'aboutissement 
de la Renaissance ; sa conquête est à l'origine d'une nouvelle carte du monde, 

 
Éditions du Seuil, 2000, pp. 212-213. L'évocation de François Jullien est incroyablement 
élusive, voire simpliste, pour ce qui concerne l'Amérique ; elle n'en indique pas moins un 
contraste vu de l'Occident entre ces deux « découvertes ». 
12. Osterhammel J., La Transformation du monde, Paris, Éditions Nouveau Monde, 2017 
[2009]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 29 

connectant de nouveaux peuples sous hégémonie occidentale 13 ; sa colonisa-
tion enrichira et entretiendra indirectement la puissance productive et com-
merciale de la Chine. Davantage encore : l'Amérique, en achevant prétendu-
ment le tracé des contours du monde (avant même l'inclusion de l'Océanie !), 
donne forme aux tous premiers récits-monde unifiés de l'humanité ; elle  
incorpore durablement à une nouvelle hégémonie militaro-économique les 
indigènes des Amériques et nombre d'habitants de l'Afrique subsaharienne 
(via l'esclavage surtout) dans une modalité subalterne et exploitée, explicitée 
par l'invention de la notion de race 14. En résumé, il faut comprendre avec 
l'arrivée de l'Amérique une nouvelle étape dans le mouvement des interdé-
pendances réciproques et hiérarchisées dans le monde. 

Il reste que la date de naissance de l'hégémonie occidentale moderne n'est 
pas un passe-temps pour historiens. Les enjeux de généalogie historique  
sont indissociables d'une géopolitique. Remarque importante qui explique 
pourquoi, s'agissant de l'instauration de l'hégémonie militaro-commerciale 
occidentale moderne, la Renaissance n'a pu vraiment se consolider comme 
date de baptême face aux deux autres malgré son importance dans l'histoire 
culturelle occidentale.  

En revanche, la question se pose pour les deux autres siècles prétendants. 
Si on retient le XVIième siècle, il faut donc placer les armes à la base de l'hégé-
monie occidentale moderne. Ce sera donc une hégémonie militaro-commer-
ciale. En revanche si l'on retient comme date de naissance la fin du XVIIIième 
siècle, le Récit de l'hégémonie occidentale moderne varie. La révolution in-
dustrielle, bien plus que la révolution française, est alors à l'honneur. Certes à 
bien des égards il est légitime de penser que la route vers l'hégémonie ouverte 
dès le XVIième siècle ne fera que se consolider au XVIIIième siècle. Mais ainsi 
narrée, la reconstruction est erronée. Les deux récits sont différents et même 
opposés entre eux – ce dont atteste, on le verra, la thèse de Max Weber sur 

 
13. Ajoutons qu'à partir d'un tout autre circuit et pour toutes autres raisons, c'est aussi à 
partir du XVIième que les échanges entre la Russie et l'Europe commencent à se développer 
(après la phase liée à l'expansion mongole). 
14. Notons cependant que l'esclavage est une institution très ancienne présente tout autant 
en Afrique qu'en Asie ou en Europe, et qui a existé pendant des millénaires indépen- 
damment de la colonisation moderne occidentale. Cf. Testart A., L'Institution de l'escla-
vage, Paris, Éditions Gallimard, 2008. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


30 Une autre introduction aux sciences sociales 

l'exceptionnalité du capitalisme. Si celui-ci date l'hégémonie occidentale  
moderne de la formation des éthiques protestantes au XVIième siècle, pour lui 
le chemin ne passe pas par l'argent et l'or de l'Amérique mais par le travail, la 
science et la technique. L'invention de la science moderne (autant dans son 
versant rationaliste qu'empiriste, et surtout ses applications techniques crois-
santes) prend ainsi une prépondérance toute autre dans ce récit. À cette  
lumière, les différences entre les civilisations et le très ancien rejet de l'autre 
(et du barbare) se transmuent en un tout nouveau sentiment de supériorité 
des uns et d'infériorisation des autres. Le centre de gravité du récit se déplace 
des armes à l'industrie, dont l'essor rend compte en dernière analyse des  
conquêtes militaires et des profits commerciaux. Sur ce point, Karl Marx et 
Max Weber sont en parfait accord. La révolution industrielle serait donc la  
clé de voûte de l'hégémonie occidentale moderne, plus commerciale que  
militaire, ou plutôt militaire parce qu'industrielle. En bref, une hégémonie  
militaro-industrielle unique et sans précédents dans l'histoire. Derrière le  
baptême de l'Occident moderne et l'interprétation qu'il a voulu donner et  
imposer ensuite se joue une forme particulière de conscience historique. 

[3.] Levons le suspense narratif : au regard d'une discipline comme la  
sociologie, le second récit a plus de véracité que le premier. En vérité, les deux 
révolutions – industrielle et française – sont devenues des bornes indépas-
sables de l'historiographie sur laquelle s'est durablement adossé le regard  
sociologique 15. Le dix-neuvième siècle verra se répandre et se consolider les 
colonisations britanniques et françaises de l'Inde à l'Afrique, sans négliger la 
mise sous tutelle de la Chine, et dans une moindre mesure les colonisations 
belges ou allemandes. On le verra à la fin du chapitre, la Révolution indus-
trielle (et en partie la Révolution française) sont à la base des grands items 
narratifs autour desquels s'est cristallisée la thèse de l'exceptionnalité occiden-
tale moderne : unique, endogène, supérieure et en avance.  

Certes, et nous y reviendrons dans cet ouvrage, il est possible de critiquer 
– comme les études postcoloniales et dé-coloniales s'évertuent à le faire depuis 
quelques décennies – l'arrogance de cette vision de l'histoire. Cependant, à 
bien y regarder, certains items narratifs se révèlent plus proprement sujets à 

 
15. Hobsbawn E., L'Ère des révolutions, Paris, Éditions Fayard,1969 [1962] ; Nisbet R.A., 
La Tradition sociologique, Paris, Presses universitaires de France, 1984 [1966]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 31 

critique que d'autres. L'hégémonie occidentale moderne n'est pas unique – il 
suffit de penser à l'histoire précédente. Elle n'a pas été endogène, tant sa puis-
sance dépendait jusqu'à un certain point, (cela reste l'objet de maintes contro-
verses), d'extorsion et d'exploitation d'autres peuples. En revanche, il est bien 
plus difficile de nier le différentiel de puissance militaro-industrielle sur lequel 
cette hégémonie s'est assise. Dans nombre d'études à vocation surtout cri-
tique, cette dimension est trop souvent négligée quand elle n'est pas déniée. 
Pourtant l'indiscutable différentiel de puissance dont l'Occident moderne a 
joui reste la donne historique massive de ces derniers siècles. Comme toute 
domination, l'hégémonie occidentale moderne a été accompagnée de mani-
festations idéologiques et d'arrogance culturelle ; mais leur critique ne doit pas 
servir de prétexte pour abolir une histoire longtemps faite sous son emprise. 
C'est par ce différentiel, à bien des égards inédit, que la révolution industrielle 
a permis de saisir que l'hégémonie occidentale moderne ne se bornera pas à 
imposer une domination ; elle sera aussi un projet plus ou moins conscient et 
volontaire d'oubli des autres – de leurs réalités, de leurs regards, de leurs ver-
sions de l'histoire. Comme le signale Pierre Chaunu dans le récit des expan-
sions occidentales, ce n'est pas moins de 55% de l'humanité qui est oubliée 16.  

Autant le dire alors clairement : la réalité de l'hégémonie occidentale  
moderne a été telle, on le verra au chapitre 3, qu'au XIXième et XXième siècles la 
plupart des élites dans le reste du monde (des Égyptiens aux Chinois, en  
passant par les Russes et les Japonais, les Latinoaméricains ou les Turcs) ont 
toutes voulu s'approprier ce qui était pour elles à l'origine d'un différentiel de 
puissance : la technique, l'industrie, la culture, les institutions. Se focalisant à 
l'extrême sur de légitimes considérations idéologiques et culturelles et s'effor-
çant de déconstruire l'emprise des stéréotypes négatifs introjectés par tant de 
peuples, les travaux critiques finissent parfois par oublier la réalité – écono-
mique et militaire – du différentiel sur lequel s'est instaurée cette hégémonie. 

Les Autres après la « découverte » de l'Amérique 

Le sentiment de supériorité des Occidentaux s'est surtout forgé autour  
de l'invention de la notion de race et autour de la puissance industrielle et 
technique : avec d'une part, la « découverte » puis la conquête de l'Amérique 

 
16. Chaunu P., op.cit., p. 260. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


32 Une autre introduction aux sciences sociales 

au XVième et XVIième siècles et d'autre part, la formation de la science moderne 
et la révolution industrielle au XVIIième et XVIIIième siècles. 

La « découverte » de l'Amérique entraîne une profonde modification 
dans la construction stéréotypée de l'Autre. Fruit d'un hasard de navigation  
et d'un baptême improbable de ces terres et de ces habitants (« Inde »,  
« indiens »), cette invention de l'Autre engendre un imaginaire de longue  
portée dans le récit occidental moderne.  

Il est important de bien comprendre la spécificité historique de l'inven-
tion du Grand Autre qui s'opère à la suite de la « découverte » de l'Amérique. 
À propos des conquêtes et de la cruauté des conquérants, les récits historiques 
se suivent et se ressemblent. Chaque fois la structure narrative est la même.  
Il existe d'une part des narrations soulignant tour à tour et la tolérance et la 
cruauté de chaque nouvelle civilisation conquérante. Il en existe d'autres  
décrivant ou bien la cooptation ou bien la décapitation par elle des élites  
locales. Les Romains sont ainsi alternativement cruels envers les Étrusques  
et les Carthaginois – qu'ils veulent éradiquer –, mais tolérants avec les  
Égyptiens. Les Mongols, en dépit de ce qu'une certaine mémoire historique 
(établissant d'ailleurs un très contestable lien entre les barbares Attila, Gengis 
Khan et Tamerlan) véhicule encore, inscrivent leurs actions dans cette dualité 
narrative. En fait, ils ont été plutôt respectueux des croyances religieuses tout 
en cherchant à effacer – violemment – les différences ethniques entre les 
peuples conquis (parfois obligés d'adopter leurs coutumes et leurs vêtements).  

L'attitude quasi universelle de rejet de l'altérité ou du moins de suspicion 
devant l'autre prend cependant une toute autre dimension après la « décou-
verte » de l'Amérique. L'Autre dont il est alors question crée un véritable prin-
cipe de démarcation non seulement historique, mais proprement épistémo-
logique et anthropologique. L'humanité se divise en deux blocs. D'un côté  
l'Occident ; de l'autre, les Autres. 

À la base de l'invention du Grand Autre, aspect bien souligné par le tour-
nant épistémique postcolonial, notamment dans la perspective décoloniale,  
se trouve une affirmation centrale : la production raciale des individus et ses 
effets sur l'épistémologie moderne et sur la colonialité du pouvoir 17. Si la  

 
17. Quijano A., « Colonialidad y modernidad/racionalidad » in Perú Indígena, vol. 13,  
n° 29, 1992, pp. 11-20 et « Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina » in  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 33 

« découverte » de l'Amérique s'inscrit dans le fil des grandes explorations  
du XVième et du XVIième siècles, ses conséquences se révéleront déterminantes  
autant pour ce qui relève de l'économie que de l'invention de la notion de race. 
De manière massive, à travers des processus historiques quelques peu diffé-
rents, deux civilisations – les Indigènes en Amérique et les Africains sub- 
sahariens – connaîtront durablement dès cette période une connexion subal-
terne à l'histoire du monde. En tout cas, si l'esclavage précède cette période, 
c'est bel et bien dans la continuité de cet événement que se produit la période 
moderne de l'esclavage africain. Rien d'étonnant alors que la ligne de la race 
ait été évoquée par William Du Bois, Edward Franklin Frazier ou Frantz  
Fanon, en tant qu'élément fondateur d'une phénoménologie des subalternes 
et qu'elle ait été aussi mobilisée comme matrice générale d'une critique épis-
témologique de l'Occident moderne par les décoloniaux 18.  

Mais il faut bien cerner dans toute sa complexité la question de ce Grand 
Autre. Il sera moins l'objet d'un rejet univoque que d'un sentiment ambivalent 
– tour à tour porteur de l'image du bon sauvage et du Paradis, ou de la barba-
rie et du vice. Des éléments décisifs de l'imaginaire occidental de la modernité, 
notamment la dialectique de l'attraction et du rejet du Sauvage, prennent 
forme autour de ce récit. Personne n'a mieux résumé ce processus  
qu'Edmundo O'Gorman : l'Amérique a moins été découverte qu'inventée 19. 
Processus historique d'invention que l'on a, par la suite, appris à reconnaître 
pour bien d'autres régions du monde 20. Pour Edward Said, l'orientalisme,  
entreprise essentiellement anglaise et française, réside dans la construction de 
l'histoire autour d'une imagerie. 

 
Lander E. (ed.), La colonialidad del saber, Buenos Aires, CLACSO, 2003 [2000],  
pp. 201-246. 
18. Dans la démarche décoloniale, développée souvent par des auteurs ayant un lien avec 
l’Amérique latine, la révolution épistémologique s'enracine dans le dévoilement de  
l'« oubli » de la question raciale par le récit moderne. Cf. Lander E. (ed.), op. cit. Pour la 
sociologie noire aux États-Unis, cf. Saint-Arnaud P., L'Invention de la sociologie noire aux 
États-Unis d'Amérique, Laval, Les Presses de l’Université Laval, 2003. 
19. O’Gorman E., La invención de América, México, F.C.E., 1958.  
20. Said E.W., L'Orientalisme, Paris, Éditions du Seuil, 2005 [1978] ; Mudimbé V.Y., The 
Invention of Africa, Bloomington, Indiana University Press, 1988 ; Crane R., Inventing  
India, Basingstoke, Macmillan, 1992. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


34 Une autre introduction aux sciences sociales 

L'image du Grand Autre a pour l'essentiel été produite par des Européens 
qui fabriquent des stéréotypes sur les autres civilisations à partir d'un mono-
pole effectif de la parole. Ce sont eux qui, au milieu de profondes discussions 
et contradictions, vont établir les contenus de cette altérité. Cela commence 
avec les carnets de voyage de Christophe Colomb ou les chroniques des  
conquistadores, cela continue avec Michel de Montaigne ou Thomas More,  
Bartolomé de las Casas et Juan Ginés de Sepúlveda, Jean-Jacques Rousseau, 
bien sûr, mais aussi Daniel Defoe, Georg W.F. Hegel ou Karl Marx, sans  
oublier les débats sur l'esclavage. Comme le montre la diversité de ces noms, 
il serait erroné de voir dans ces écrits une idéologie unique, contrairement à 
ce qu'une certaine tradition critique tend souvent à affirmer. En partant de la 
révision critique de la face sombre de la modernité occidentale, les études  
décoloniales ont tendance à minimiser, voire nier, les débats internes de  
l'Occident moderne 21. Si la percée progressive de l'égalité pour certains s'y est 
longtemps accompagnée de l'exploitation des autres, si ce n'est appuyée  
sur elle, cette réalité géopolitique ne permet toutefois pas de conclure à l'exis-
tence d'une idéologie occidentale unique et encore moins à l'incapacité de 
l'Occident de faire un retour critique sur sa propre histoire. La sensibilité his-
torique actuelle et surtout le souci de la commune humanité doivent en tout 
cas beaucoup aux débats et aux luttes que le stéréotype du Grand Autre a  
suscités. Malgré cela, il est difficile de ne pas reconnaître que l'invention de 
l'Autre a fini par introniser un stéréotype où différence rime avec subordi-
nation. En fait, comme le résume Homi Bhabha, le processus a été traversé 
par une formidable tension logique : l'Autre est un Autre radicalement diffé-
rent de soi, pourtant en dépit de cette altérité foncière la pensée occidentale 

 
21. En partant par exemple du constat que l'institution politique de l'égalité en Occident a 
coïncidé avec l'exclusion de certains autres de l'humanité, via leur infériorisation raciale,  
la critique décoloniale invalide toute prétention d'universalité ou d'émancipation dans la 
vision occidentale. Cependant, affirmer que le sujet de l’humanisme est le sujet de l'impé-
rialisme, que le je pense cartésien implique le je conquistador est un raccourci contestable. 
Cf. Dussel E., 1492. El encubrimiento del Otro, La Paz, Universidad Mayor de San Andrés-
Plural Editores, 1994. Homogénéiser à ce point la tradition occidentale est une affirmation 
tout aussi idéologique que celle imposée jadis par le projet colonial. Pour une analyse  
critique, cf. Amselle J.-L., L'Occident décroché, Paris, Éditions Stock, 2008. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 35 

moderne est réputée capable de le connaître et de le classer 22. Or même  
hiérarchisées entre elles, les interdépendances sont réciproques : cela a parfois 
été négligé, mais les peuples conquis ont tout autant que les Occidentaux  
fabriqué un imaginaire de l'Autre – et spécifiquement de l'Occidental –  
autour de leurs récits autocentrés de l'histoire.  

À la racine du sentiment de supériorité occidental moderne se trouve 
donc un différentiel de puissance – notamment militaire – qui alimente une 
structuration nouvelle entre les peuples. Si le foyer initial de cette représenta-
tion de l'Autre en tant qu'altérité radicale (via son infériorisation raciale) se 
consolide lors de la conquête de l'Amérique et se cristallise dans la traite des 
esclaves noirs par laquelle elle se prolonge, ce qui se met alors en place est 
infiniment plus large : il y va d'un véritable système de perception par grades 
des êtres humains qui fait souvent de la race et de l'ethnie le véritable principe 
de la hiérarchie des êtres – par exemple, si les femmes blanches sont au- 
dessous des hommes blancs, elles sont au-dessus des hommes des autres races. 
C'est en s'appuyant sur cette représentation que les Hommes blancs occiden-
taux modernes se sont d'ailleurs souvent investis de la mission de sauver les 
Femmes de couleur de l'emprise des Hommes de couleur 23. Mais cela ne doit 
pas faire oublier qu'en Occident aussi, bien des individus seront décrétés in-
capables d'être de « vrais » individus. Pour eux également – on le néglige  
souvent –, il a fallu construire des figures de déchéance et d'échec.  

L'infériorisation de l'Autre a souvent pris le pas, pratiquement, sur l'af-
firmation de l'Individu souverain et désormais, et après plusieurs décennies 
de discours critique, on sait que l'invention de l'autre est loin d'être un facteur 
mineur dans la construction de soi. En fait, l'un suppose l'autre, pas forcément 
d'un point de vue logique, mais en tout cas historiquement et sociologique-
ment. Hors de l'Occident moderne, et en continuité avec la thèse du racisme, 
n'existaient que des individus soumis à la collectivité et décrétés incapa- 
bles d'être véritablement des individus. Il a fallu alors inventer les autres  
mondes (l'Amérique, l'Orient ou l'Afrique) comme autant de copies ratées de  
l'Occident. 

 
22. Bhabha H., The Location of Culture, London, Routledge, 1994, pp. 70-71. 
23. Spivak G.C., « Can the Subaltern Speak ? » in Nelson C. & Grossberg L. (eds.), Marxism 
and the Interpretation of Culture, London, Macmillan, 1988, p. 296. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


36 Une autre introduction aux sciences sociales 

La vérité, la révolution industrielle et les autres 

La seconde source du sentiment de supériorité occidental sera historiquement 
plus consistante. La Révolution industrielle et la connaissance scientifique 
(l'essor en fait de ce que l'on dénommera bien plus tard les technosciences) 
vont se révéler inséparables d'une dévalorisation radicale des autres formes de 
connaissance. C'est parce qu'ils ont le sentiment profond d'avoir un accès pri-
vilégié à la vérité et à la réalité objective du monde, et grâce au différentiel de 
puissance (militaire et technique) que cela leur transmet que les Occidentaux 
modernes se posent des questions inédites sur les croyances des autres sur des 
bases toutes nouvelles. 

En fait, si les deux processus s'entremêlent étroitement il s'agit de deux 
ordres de réalité différents qu'il convient d'analyser successivement.  

[1.] Commençons par les croyances des autres : comment peut-on croire 
(ou avoir cru) à l'action plus ou moins ordinaire d'entités invisibles ? En fait, 
cette question se décline à l'infini : quelle réalité prêter aux mythes des  
ancêtres ? Aux miracles racontés dans les grands récits religieux ? Sont-ce des 
constats littéraux d'un monde alors effectivement peuplé par des dieux ?  
Ou bien de simples allégories ou métaphores d'une tradition orale à vocation 
pédagogique ? Font-ils la preuve d'une pensée du mythe différente, opposée 
au logos ? Sont-ils une expression de la naïveté populaire ? Une idéologie ? 24 
À partir du XVIIième siècle et de la consolidation de la science dans l'Occident 
moderne, puis de son institutionnalisation, il deviendra progressivement  
fréquent puis évident d'affirmer les croyances contraires à cette représentation 
du monde comme des superstitions.  

Un certain nombre de notions, y compris dans les sciences sociales 
– pensons par exemple à la notion de fonction latente – s'efforcent de donner 

 
24. Nous sommes ici sur un terrain que Paul Veyne a bien su explorer en montrant que 
« les Grecs ont une manière, la leur, de croire à leur mythologie ou d'être sceptiques » (cf. 
Veyne P., Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes ?, Paris, Éditions du Seuil, 1983, p.15). Et il 
affirme que le statut d’une « fiction » ne prend son sens que dans le rapport collectif que 
les individus entretiennent avec elle – en tant que fiction – à partir du monde qui est le leur 
(c'est-à-dire, à partir de la manière dont ils tracent justement la frontière entre réalité et 
fiction). « L'objet n’est jamais incroyable en lui-même et son écart avec « la » réalité ne  
saurait nous choquer, car nous ne l'apercevons même pas, les vérités étant toutes analo-
giques » (ibid., p. 33). 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 37 

une version compréhensible de ces erreurs. Rappelons le raisonnement de  
Robert Merton 25. En postulant d'emblée nulle, ce qui à ses yeux est alors une 
évidence, l'efficacité causale du rituel de la danse pour amener la pluie prati-
quée par certains indigènes, il s'interroge sur les raisons fonctionnelles de cette 
coutume si mystérieuse. La possible incidence factuelle étant écartée, sa véri-
table fonction se doit d'être d'un autre ordre : puisqu'elle ne peut pas amener 
la pluie, qu'elle n'a pas conformément avec l'explication donnée par la science 
moderne ce qu'il dénomme la fonction manifeste du rituel, la pratique en  
détient cependant une autre, celle de souder le groupe face à l'épreuve d'une 
sécheresse ou de calmer l'inquiétude collective quant au non-avènement de la 
pluie, ce qu'il dénomme alors fonction latente et véritable fonction du rituel à 
ses yeux. Les représentations propres à une société sont recatégorisées – et  
réévaluées – à partir d'un autre univers de savoir. Une différence proprement 
épistémologique s'établit ainsi entre ceux qui ont accès au vrai et au réel, à une 
nature objective issue du regard de la science moderne occidentale et ceux qui, 
au contraire, restent accolés à la représentation d'une nature animée et  
enchantée propre à d'autres cultures (ou à la propre culture occidentale à 
d'autres périodes de son histoire !).  

Nous sommes là devant une des plus importantes coupures introduites 
dans l'histoire par l'hégémonie moderne occidentale : la représentation d'un 
monde dans lequel, grâce à la science moderne avant tout, il serait possible 
d'instaurer sur de seules bases factuelles et révisables une ligne de partage so-
lide entre la réalité et les fables. C'est donc sur une particulière épistémologie 
de la vérité que s'est élaborée une certaine version de la supériorité occiden-
tale : là où les autres, tous les autres (y compris les Occidentaux avant l'ère 
moderne) baignent dans les fantaisies et l'obscurantisme, les modernes, eux et 
seulement eux, seraient maîtres de la vérité du monde. 

Pourtant à bien y regarder, le sentiment de supériorité des Occidentaux 
repose largement, au-delà des redoutables questions épistémologiques posées 
par les différentes visions du monde, sur une caractéristique autrement plus 
palpable de la science et de la technique modernes, à savoir la supériorité de 
leur puissance pratique. Autant dire que l'histoire de la supériorité par la  

 
25. Merton R.K., Éléments de théorie et de méthode sociologique, Paris, Librairie Plon, 1965 
[1949]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


38 Une autre introduction aux sciences sociales 

Vérité s'entremêle à un autre récit, celui de la supériorité grâce à la Puissance 
pratique. Et c'est bien cette dernière qui a triomphé dans le monde contem-
porain. La supériorité n'est pas adossée sur les fondements de la Vérité (le 
Grand récit de la modernité selon Jean-François Lyotard), mais sur un diffé-
rentiel d'efficacité et de puissance.  

[2.] Il faut attendre le dix-neuvième siècle pour voir la connaissance 
scientifique, activement prise en charge par les institutions étatiques mo-
dernes (à propos des questions d'hygiène entre autres et plus tard de santé) 
devenir épistémologiquement hégémonique, et cela en lien avec l'affirmation 
d'un esprit positiviste. Mais surtout attendre ce dix-neuvième siècle pour  
assister vraiment à l'articulation croissante entre science et technique. C'est 
autour de cette dernière et de la puissance qu'elle promet – et transmet – que 
finissent par faire système l'idée de Progrès, la science moderne et une certaine 
philosophie de l'histoire. La science moderne est perçue – et s'auto-perçoit – 
comme une source de libération de toutes les limites imposées jadis par l'igno-
rance ; de manière encore plus décisive, elle sera dès le dix-neuvième siècle, 
notamment à mesure que les effets de la première puis de la seconde révolu-
tion industrielle se répandent, à la racine d'une promesse prométhéenne illi-
mitée. L'articulation entre la science et l'industrie via le projet qui anime la 
technique – la construction d'un monde différent capable de se superposer en 
quelque sorte au monde existant – marquera à jamais le monde et finira par 
se loger au cœur de l'hégémonie occidentale moderne.  

Le programme moderne de la technique – et la particulière association 
qu'elle assure entre science et industrie – est indissociable de l'imaginaire de 
la puissance instrumentale de l'individu occidental. Dans ce sens, Martin  
Heidegger a eu raison d'évoquer, à propos de la technique, sa double dimen-
sion instrumentale et anthropologique 26. Là où les anciens attendaient une 
bonne récolte en se vouant éventuellement aux dieux, les modernes calculent, 
interviennent, contrôlent et transforment la nature pour satisfaire leurs be-
soins. Le monde est conçu comme un lieu d'expression de la volonté de puis-
sance ; avec la technique, le subjectivisme moderne atteint son apothéose 27. 

 
26. Heidegger M., « La question de la technique » in Essais et conférences, Paris, Éditions 
Gallimard, 1958 [1953], pp. 9-48. 
27. Heidegger M., « L'époque des conceptions du monde » in Chemins qui ne mènent nulle 
part, Paris, Éditions Gallimard, 1962 [1938]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 39 

La différence entre l'objet et le sujet s'abolit au nom de la volonté de ce dernier 
de transformer l'objet à sa guise. La nature, la physis, n'est plus le fondement 
de l'être ; sa place est occupée par le sujet qui se place au véritable fondement 
de la réalité ; réalité qu'il est capable de plier à ses desseins grâce à ses poten-
tialités techniques. Le culte voué depuis deux siècles par les modernes au  
progrès et à son incarnation dans la technique est l'expression maximale de ce 
projet illimité de pouvoir. La technique s'insère ainsi au cœur de ce qui, selon 
Hannah Arendt, est le grand signe de la condition humaine dans les temps 
modernes – le primat indiscutable de la vita activa sur la vita contemplativa, 
et surtout celle d'une vita activa où la praxis politique cède le pas à la poiesis 
technique 28.  

Progressivement d'abord, de façon exponentielle par la suite, la révolu-
tion industrielle structure véritablement la vie des sociétés modernes occiden-
tales. La technique fait système avec l'économie. Une nouvelle vision de l'ordre 
social voit le jour autour d'une « harmonie naturelle des intérêts », imposant 
une toute nouvelle représentation anthropologique – celle des individus en 
tant que sujets économiques agissant sous l'emprise de l'intérêt – l'homo  
oeconomicus. Grâce à cette vision, c'est tout un pan des actions sociales qui 
s'émancipe de la religion, de la morale, de la tradition, à terme de la politique, 
et finit par être conçu exclusivement à partir de l'intérêt 29. L'économie devient 
à la fois un domaine autonome et un regard spécifique : les préceptes tradi-
tionnels y seront jugés inutiles et même parfois contreproductifs. C'est bien 
sûr la Fable des abeilles de Bernard Mandeville qui en 1714 exprime le mieux 
ce mouvement : les intérêts égoïstes – les vices privés – engendrent le bien 
commun.  

Pour la première fois, les fondements de la cité ne se trouvent plus dans 
la politique ou les valeurs morales mais dans la quête de son propre intérêt 
par chacun. L'ordre du monde repose sur une anthropologie bien particulière. 
C'est celle toute nouvelle de l'intérêt qui s'impose avec l'idée du marché, dont 
la forte séduction provient du fait qu'elle est en phase avec une perception des 
Temps modernes, celle de l'existence d'individus propriétaires d'eux-mêmes 

 
28. Arendt H., Condition de l'homme moderne, Paris, Éditions Pocket, 1994 [1958]. 
29. Hirschman A.O., Les Passions et les intérêts, Paris, Presses universitaires de France, 
1980 [1977] ; Dupuy J.-P., Le Sacrifice et l'envie, Paris, Éditions Calmann-Lévy, 1992. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


40 Une autre introduction aux sciences sociales 

et indépendants les uns aux autres qui, tout en poursuivant librement des  
fins personnelles parviennent à un résultat contre-intuitif, la production  
d'une harmonie supérieure 30. Le marché ainsi compris élargit alors, Pierre 
Rosanvallon l'a bien souligné, son horizon significatif : il est la réponse aux 
problèmes non résolus posés par les théoriciens politiques du contrat social 
au XVIIième et du XVIIIième siècle : la question de la guerre et de la paix entre 
les nations et celle du fondement de l'obligation du pacte social 31.  

Pourtant, même interprétée en termes émancipatoires, l'idée du marché 
est ambivalente. Si d'un côté elle permet une émancipation de l'économie et 
des hommes à l'égard de la morale et de l'ordre hiérarchique traditionnel, de 
l'autre elle les subordonne aussi à des mécanismes implacables 32. Sous l'angle 
économique, les relations sociales sont transformées en échanges naturels et 
les relations aux choses priment sur les relations entre les hommes. Le  
domaine économique participe ainsi à la consolidation d'un des grands traits 
distinctifs de la modernité occidentale – le triomphe de la rationalité (instru-
mentale) 33. Le calcul remplace (et déplace) la tradition. La logique à l'œuvre 
dans l'économie s'identifie à la logique d'action propre à la modernité ; le 
mode économique devient un type normatif d'action. Les sociétés modernes, 
et seulement elles, s'orienteraient donc à partir de tout autres principes que 
les sociétés traditionnelles. Pour reprendre l'expression consacrée de Karl  
Polanyi, c'est La Grande Transformation.  

Pour ce qui nous intéresse ici, cette transformation est indissociable 
d'une hégémonie moderne occidentale qui trouve son épicentre autour d'une 
formidable expansion de la production et de la productivité à la suite de la  
première et surtout de la deuxième révolution industrielle. Comprendre le 

 
30. Macpherson C.B., La Théorie politique de l'individualisme possessif, Paris, Éditions  
Gallimard, 2004 [1962]. 
31. Rosanvallon P., Le Libéralisme économique, Paris, Éditions du Seuil, 1989. 
32. Dumont L., Homo Aequalis I, Paris, Éditions Gallimard, 1985 [1977], p. 84. 
33. Comme le souligne de façon critique Maurice Godelier en s'appuyant sur un large 
échantillon d'auteurs (Max Weber, Werner Sombart, Walt Rostow, Oskar Lange) la ratio-
nalité économique, ou la rationalité tout court, naît avec le capitalisme, lequel développant 
les relations marchandes et monétaires rend nécessaire et évidente l'idée d’une optimi- 
sation du profit. Cf. Godelier M., Rationalité et irrationalité en économie, Tome 1, Paris, 
Éditions Maspero, 1969, p. 25. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 41 

surcroit de puissance produit par les révolutions industrielles n'a rien de  
mystérieux. Malgré l'essor très ancien des techniques tout au long de l'histoire, 
les « énergies » à proprement parler disponibles s'étaient limitées aux vents, à 
l'eau ou au feu partiellement, et à la force humaine et animale. La machine à 
vapeur, puis l'utilisation du charbon et du pétrole, et bien sûr l'électricité, les 
forces magnétiques ou le nucléaire bouleversent cette donne millénaire. 
L'énergie c'est la puissance. Le différentiel de maîtrise que les sociétés euro-
péennes acquièrent au niveau de l'utilisation et de l'exploitation industrielle 
de l'énergie (associé et prolongé par la mise en œuvre de nouvelles organisa-
tions du travail) leur donnera un véritable surcroit de puissance vis-à-vis des 
autres civilisations.  

Évoquons rapidement en quelques chiffres les conséquences induites par 
les gains de productivité. Angus Maddison calcule ainsi, par exemple, que la 
richesse passe (en dollars de 1990) de 117 milliards en l'an mil à 694 milliards 
en 1820 au début donc du cycle de l'ère industrielle, puis à 33'726 milliards en 
1998 34. Que le lecteur ne se perde pas dans un labyrinthe de chiffres : pendant 
huit siècles, la richesse du monde se multiplie sept fois ; dès l'avènement de la 
révolution industrielle, et en moins de deux siècles, elle se multiplie presque 
cinquante fois. Dans la même veine, Tim Jackson parvient à affirmer que 
« l'économie mondiale est aujourd'hui 68 fois plus grande qu'en 1800 » 35. 
Avec une inquiétude de même nature, plusieurs études se sont penchées sur 
les différentiels de revenu par tête d'habitant au long de l'histoire. Vers 1700 
ou 1750, certains auteurs calculent un écart entre régions de 1 à 2,5 ; mais bien 
d'autres en donnent des estimations plus serrées : de 1 à 2,2 (David Landes), 
de 1 à 1,24 (Simon Kuznets) et même de 1 à 1,1 ou 1,3 (Angus Madison) 36. 
Autant le dire simplement : jusqu'à la fin du XVIIIième siècle les écarts entre 
régions mesurés en termes de PIB ou en termes de revenus par tête d'habitant 

 
34. Maddison A., L'Économie mondiale. Une perspective millénaire, Centre du Développe-
ment de l'OCDE, 2001, p. 28. Bien entendu ces chiffres, s'agissant de périodes historiques 
aussi diverses, sont sujets à caution ; ils n'en donnent pas moins une idée des évolutions. 
35. Jackson T., Prospérité sans croissance, Bruxelles, Éditions De Boeck, 2010 [2009], p. 24. 
36. Pour ces chiffres, Frank A.G. ReORIENT. Global Economy in the Asian Age, Berkeley 
and Los Angeles, University of California Press, 1998, p. 173. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


42 Une autre introduction aux sciences sociales 

étaient faibles 37. Davantage encore, en ce qui concerne les revenus des habi-
tants à proprement parler, certains spécialistes calculent que, vers 1800, ils 
étaient plus élevés en Chine et même dans certaines régions de l'Inde qu'en 
Europe 38.  

Mais donnons d'autres chiffres : aux États-Unis, le PIB par tête d'habitant 
ajusté à l'inflation est passé au long du XXième siècle de 4'800 à 31'500 dollars. 
De façon encore plus spectaculaire : à peine 10% de la population la plus riche 
en 1900 avait des revenus supérieurs – en dollars constants – au seuil de pau-
vreté de l'an 2000 39. La cause est toujours identique : les gains de productivité. 
Dans la même perspective, d'autres études ont pu ainsi montrer qu'entre l'an 
500 et 1500 la croissance du PIB par tête d'habitant en Europe a été proche de 
zéro 40. Par contraste les gains de productivité au XXième siècle ont été tels que 
dans sa seule seconde moitié, les revenus par habitant à échelle mondiale ont 
presque quadruplé 41. Jean Fourastié est devenu célèbre en établissant l'explo-
sion des courbes de croissance de ce siècle : la richesse produite a été multi-
pliée par dix, les kilomètres parcourus par neuf et – dans les pays développés – 
la durée de vie a été augmentée de 40% 42.  

Ces incroyables différentiels en termes de bien-être matériel se traduisent 
également, c'est le plus important pour ce qui nous concerne ici, en indé-
niables différentiels de puissance entre civilisations. Ce n'est en effet que  
vers 1800, à la suite de la révolution industrielle, que les écarts entre pays  
deviennent hautement significatifs.  

 
37. C'est en s'appuyant sur ce type d'études que Daniel Cohen a pu conclure à une relative 
égalité de richesse entre nations jusqu'à la fin du XVIIIième siècle. Kenneth Pomeranz  
souligne aussi que, vers 1800, l'Orient et l'Occident sont encore très proches au point de 
vue économique. Cf. Cohen D., Richesse du monde, pauvreté des nations, Paris, Éditions 
Flammarion, 1997 et Pomeranz K., Une Grande divergence, Paris, Éditions Albin Michel, 
2010 [2000]. 
38. Frank A.G., op. cit., pp.174-175. 
39. Wheelan Ch., Naked Economics, New York, W.W. Norton Company, 2002, chapitre 6. 
40 . Galor O. & Weil D.N., « Population, Technology and Growth : From Malthusian  
Stagnation to the Demographic Transition and Beyond » in American Economic Review, 
vol. 90, n° 4, September 2000, pp. 806-828. 
41. Brown L.R., Basculement, Bernin, Souffle court éditions, 2011, p. 22. 
42. Niveau M. & Crozet Y., Histoire des faits économiques contemporains, Paris, Presses 
universitaires de France, 2010. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 43 

En résumé le regard scientifique, progressivement institutionnalisé au 
point de devenir hégémonique dans l'Occident moderne d'abord puis on le 
verra dans tout le monde contemporain, est indissociable d'une modalité  
de réfutabilité épistémologique censée être supérieure à toutes les autres 
formes de connaissance, parce qu'objective et réelle mais aussi dotée de plus 
de traductions techniques et industrielles. Il y va de l'une des grandes origines 
de la supériorité des Modernes. Au fond, la complexité et la subtilité des con-
troverses ontologiques et épistémiques se dissolvent devant la réalité des  
rapports de force sociaux. Personne n'a jamais donné une représentation aussi 
simple et brutale de cet écart que Steven Spielberg, dans son film Indiana Jones 
à la recherche de l'Arche perdue, lors du face-à-face entre un guerrier armé 
d'un énorme cimeterre qui, en dépit de la férocité de son expression et de  
ses gestes, se fait tuer d'un simple tir de revolver par Indiana Jones. C'est in 
fine sur cette réalité qui s'est bâti le sentiment de supériorité de l'Occident  
moderne. Différentiel de puissance dont les autres civilisations auront très ra-
pidement conscience, comme en attestent les missions envoyées en Occident 
dès le dix-neuvième siècle par les Égyptiens ou les Japonais afin d'en appré-
hender les techniques. 

Stéréotypes civilisationnels et césure moderne 

La césure a été profonde et durable. Longtemps la représentation du monde 
s'est structurée autour de l'existence de différentes civilisations, considérées 
comme culturellement diverses voire incompatibles entre elles, et sur le fond 
d'une relative rareté d'échanges ou de contacts. Il a ainsi souvent été question 
d'appréhender les civilisations comme étant dotées d'un noyau dur culturel 
– très souvent en lien avec une composante religieuse, à laquelle on a accordé 
implicitement, et plus souvent explicitement, une fonction déterminante.  

Tout en se concevant comme différentes, hermétiques et incommen- 
surables, ces civilisations n'ont donc cessé de se comparer avec plus ou moins 
de vigueur, chacune fabriquant des représentations positives d'elle-même et 
des stéréotypes négatifs sur les autres, plus ou moins semblables d'ailleurs. Au 
IXième siècle apr. J.-C. par exemple, des prosateurs arabes et persans classent 
déjà les mérites des différents peuples : les Arabes sont courageux et géné-
reux ; les Persans, diplomates ; les Grecs, philosophes ; les Indiens, sorciers ; 
les Chinois, d'habiles artisans ; durs à la tâche, les Noirs et les Turcs sont  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


44 Une autre introduction aux sciences sociales 

décrits comme de sauvages guerriers 43. Cela peut être quelque peu déroutant, 
mais ce qui est universel dans l'histoire est la commune vocation des civilisa-
tions, sinon à se rejeter réciproquement, du moins à produire des stéréotypes 
sur l'altérité. Les barbares sont toujours les autres. Il s'agit d'une dialectique 
fort bien établie par les anthropologues et les historiens : la représentation de 
l'Autre comme barbare, sauvage, violent et cruel et surtout manquant de  
valeurs est une constante historique. 

Or ce travail de stéréotypie des autres a longtemps opéré à l'intérieur de 
limites évidentes. Dans leur majorité les autres étaient loin et rares les contacts 
ou les échanges avec eux. Si le commerce n'était pas absent, c'est la guerre et 
la conquête qui ont pendant longtemps organisé les relations entre civilisa-
tions. Elles se jugent et se jaugent entre elles sur cette réalité-là : l'autre –  
conquérant ou conquis – est un barbare ; les civilisations hégémoniques tour 
à tour respectent – ou non – les dieux et les coutumes des civilisations  
vaincues ; la tolérance, avec la cooptation des élites conquises, alterne avec la 
violence et la mise à mort des Rois déchus. Dans tous les cas les stéréotypes se 
renforcent : c'est ainsi, qu'après plusieurs siècles de domination les Romains 
avaient développé un tel sentiment de supériorité envers les Barbares –  
notamment les Germains – qu'à suivre certains historiens, elle les aurait  
rendus aveugles devant leur essor (dès le IIIième siècle apr. J.-C.), minimisant 
le risque qu'ils représentaient pour l'Empire 44. 

C'est dans cette longue filiation, et en continuité sur bien des points avec 
ces thématiques, qu'il faut comprendre le changement que l'avènement des 
temps modernes (la « césure moderne ») amène au niveau de la stéréotypie 
entre civilisations. L'Occident moderne impose une nouvelle forme de dicho-
tomie civilisationnelle et surtout développe à travers elle des sentiments  
croisés de supériorité et d'infériorité 45. Les différences entre civilisations se 

 
43. Lewis B., Race et couleur en pays d'Islam, Paris, Éditions Payot, 1982. 
44. Heather P., Rome et les Barbares, Paris, Alma Éditeur, 2017 [2005], chapitre 2. 
45. Sous cette modalité la distinction se cristallise vraiment autour de la modernité et  
pourtant, elle avait déjà eu quelques antécédents. Cette opposition n'est pas en effet sans 
rappeler la dualité des concepts d'Orient et d'Occident présente chez le perse Ibn Sinâ,  
dit Avicenne en Occident (980-1037), qui distinguait entre un « Est » (un Orient), monde 
des lumières et des anges et un « Ouest » (occidental), monde sublunaire et en déclin. Cf. 
Amir-Aslani A., De la Perse à l'Iran, Paris, Éditions L'Archipel, 2018, pp. 111-112. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 45 

transmuent en affaire explicite de hiérarchie. Se généralisent ainsi les divisions 
qui opposent par exemple un Occident « rationaliste » à un Orient « religieux 
et mystique » 46 ou à une Afrique « sauvage et vierge », ou encore, variante tout 
aussi habituelle, un Occident « agressif » et « matérialiste » à la culture de 
l'« harmonie » confucéenne. Notons-le : devant la contrainte d'une situation 
d'asymétrie de pouvoir, les stéréotypes des dominés visent souvent à établir 
une voie spirituelle supérieure à celle de l'Occident. À propos de la civilisation 
japonaise, Pierre-François Souyri résume ainsi le noyau de bien de ces repré-
sentations : « émergea alors l'idée que l'Asie avait formé des personnalités de 
premier plan dans le domaine de la spiritualité, là où l'Occident avait surtout 
formulé des discours dans le domaine de la politique, de la science et de la 
technique » 47. Des oppositions du même type sont présentes chez les intellec-
tuels en Afrique subsaharienne, chez Senghor, par exemple, lorsqu'il parle de 
« l'émotion nègre et de la raison hellène » ou dans la proposition de Post- 
colonie d'Achille Mbembe, qui donne une toute nouvelle version de la sauva-
gerie africaine. En Amérique latine on trouve aussi une dichotomie semblable 
dès l'œuvre Ariel, de José Enrique Rodó, publiée en 1900 et qui cristallise –  
notons-le – moins une opposition à l'Occident tout court qu'une confronta-
tion entre deux Occidents, une Amérique anglo-saxonne « froide et instru-
mentale » et une Amérique latine « sensuelle et spirituelle » ; entre l'Amérique 
propre aux cultes protestants et celle de la contre-réforme catholique 48. 

 
46. Corm G., Pensée et politique dans le monde arabe, Paris, Éditions La Découverte, 2016, 
p. 99 et suivantes. 
47. Souyri P.-F., Moderne sans être occidental, Paris, Éditions Gallimard, 2016, p. 244. 
48. De Domingo Faustino Sarmiento à Claudio Véliz, en passant par José Enrique Rodó ou 
José Martí, l'histoire intellectuelle et politique de l'Amérique latine regorge d'oppositions 
de ce type – entre deux Occidents. Le recours à de telles divisions est fréquent, non seule-
ment à propos de la construction d'un ensemble de stéréotypes envers l'Amérique anglo-
saxonne mais aussi au travers d'une longue tradition d'études sur l'identité ou le caractère 
national. Ce serait une erreur d’accorder trop de vérité à ces stéréotypes, mais leur action 
performative est réelle, d'autant plus que de l'autre côté du Rio Grande bien des auteurs 
s'efforcent toujours d'expliquer le différentiel politique et économique entre les « deux » 
Amériques, anglo-saxonne et latine, par le rôle inégal des institutions. Cf. Fukuyama F. 
(ed.), Falling Behind, Oxford, Oxford University Press, 2011 [2006]. Notons par ailleurs 
qu'on retrouve bien des réflexions semblables à propos du développement inégal entre 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


46 Une autre introduction aux sciences sociales 

Peu ou prou toutes les régions du monde seront aux prises avec ces dia-
lectiques. La mise à l'écart des autres civilisations et leur infériorisation devant 
un Occident moderne ont été également actives face aux cultures japonaise, 
slave, arabe ou chinoise, sans oublier, au cœur même de l'Occident moderne, 
face au courant romantique (nous reviendrons sur ces dimensions dans le 
chapitre 3). Il est important de comprendre l'inflexion introduite par la césure 
moderne comme s'insérant dans une longue tradition de perception et de  
dévalorisation croisées entre civilisations. Sournoisement d'abord, progressi-
vement ensuite, un stéréotype civilisationnel a eu tendance à s'imposer et à se 
figer en tant qu'étalon de comparaison majeur si ce n'est unique – l'Occident 
moderne. Depuis quelques siècles, pour jeter une ombre plus ou moins  
obscure sur l'histoire précédente, c'est presque toujours de la Civilisation  
occidentale qu'il est question. S'il y a – et s'il y a eu – des jeux de stéréotypes 
entre Chinois et Arabes, entre l'Afrique du Nord et l'Afrique subsaharienne, 
ces divisions sans pour autant disparaître ont dû céder tôt ou tard le pas à la 
grande division historique de la modernité à l'aune de laquelle les différentes 
civilisations ont fini par être pliées et contraintes de se comparer.  

S'il faut donc reconnaître que la construction de stéréotypes sur l'altérité 
a été de mise dans toutes les cultures et périodes historiques, comme réaction 
première face à elle, on doit aussi admettre en s'inscrivant dans cette réalité 
millénaire que les temps modernes ont produit une variante hautement par-
ticulière de ce regard : la différence a cédé le pas à l'infériorisation – raciale 
d'abord 49, militaire, économique, politique et culturelle ensuite. L'Occident 
moderne a fini par se représenter comme supérieur à toutes les autres civili-
sations ; et toutes ont été contraintes, tour à tour, de rendre compte d'une  
infériorité foncière par rapport à lui. Pour la première fois et avec une grande 
intensité, une civilisation s'est imposée à d'autres, qui ont fait état avec osten-
tation, quant à eux, de leur volonté d'emboîter ses pas.  

 
l'Afrique francophone de l'Ouest « latine » et l'Afrique anglophone de l'Est et du Sud  
« anglo-saxonne ».  
49. Delacampagne Ch., L'Invention du racisme, Paris, Éditions Fayard, 1983. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 47 

Comment rendre compte de l'exceptionnalité  
occidentale ? 

Tout sentiment de supériorité s'appuie sur une panoplie d'arguments  
déployant sous forme de causes le bien-fondé de la hiérarchie sur laquelle il  
repose. Cela exige un travail d'interprétation et de narrativité bien plus struc-
turé que celui que nous avons évoqué dans le précédent paragraphe. Il s'avère 
nécessaire de présenter les raisons sous-jacentes de la supériorité occidentale 
moderne. La littérature à ce sujet étant très vaste, nous nous limiterons à  
présenter trois grandes explications de cette exceptionnalité triomphante 50.  

La thèse canonique : protestantisme et capitalisme 

Commençons par une thèse devenue le point de départ obligé de l'exception-
nalité occidentale moderne – la thèse de Max Weber et sa question  
princeps : pourquoi le capitaliste en Occident, et seulement là, se voue-t-il 
corps et âme au travail et à l'accumulation d'argent délaissant la jouissance de 
son capital ? Pour répondre, Max Weber introduit quelques distinctions qui 
s'imposeront comme de véritables évidences de sens au sein des sciences  
sociales. Si dans nombre de sociétés il existe des riches et des pauvres, il n'y a, 
dit-il qu'un seul système social – le capitalisme – qui soit orienté vers l'accu-
mulation illimitée du profit. À ses yeux, c'est cette caractérisation historique 
qui fait du capitalisme un système unique dans l'histoire de l'humanité.  
Forçons un peu le trait : la question wébérienne ne consiste en rien d'autre 
alors qu'à comprendre l'origine de ce que l'on pourrait appeler, presque au 
sens clinique du mot, la névrose historique du capitaliste. 

Avant de développer rapidement cette réponse de Max Weber, notons 
encore ce que d'emblée son étonnement implique. Il établit au départ que le 
capitalisme en tant que système de production orienté vers la consécution  
illimitée du profit est un système social unique. Cette caractérisation n'est pas 
de son seul cru. Elle hante le XVIIIième et surtout le XIXième siècle européen. 

 
50. S'agissant de la Révolution industrielle, par exemple, plusieurs raisons ont été évoquées, 
entre autres : la croissance du marché, les usines et l'organisation du travail, les inventions, 
l'éducation publique, la sécurité des droits de propriété, la révolution agricole, l'augmenta-
tion de la population et de la main d'œuvre, la croissance de la productivité, etc. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


48 Une autre introduction aux sciences sociales 

L'Europe se sent moderne, incarnant alors le Progrès. Là où pendant des mil-
lénaires les peuples se sont entrevus comme différents – se rejetant plus moins 
les uns et les autres en tant que « barbares » –, sans abandonner cette percep-
tion, la modernité l'infléchit vers un sens différent : dans l'évolution de  
l'humanité tous les peuples ne se trouveraient pas au même niveau. Cette  
représentation devenue ordinaire dans l'Europe de la fin du XIXième siècle avait 
pourtant été fermement combattue par Michel de Montaigne au XVIième 
siècle. Max Weber, à sa façon, la fait sienne : il la pose surtout au cœur des 
sciences sociales. Et puisqu'il pense que la névrose du capitaliste est une spé-
cificité historique, il va être tenté d'y voir une des raisons majeures de l'excep-
tionnalité de l'Occident moderne et de son différentiel d'essor vis-à-vis de tous 
les autres peuples de l'humanité. 

Voilà que la question de départ se mue en thèse : ce serait la spécificité de 
la névrose d'accumulation du capital propre au capitaliste qui rendrait compte 
de la puissance des pays occidentaux. Mais pourquoi diable le capitaliste se 
tuerait-il à accumuler du profit ? 

Max Weber est d'une érudition gigantesque, mais comme tout un chacun 
il a aussi des présupposés intellectuels qu'il ne remet pas en question, non par 
aveuglement mais parce que justement ils l'aident à penser. Il décrète ainsi 
plus qu'il ne la démontre l'exceptionnalité occidentale de la figure du capita-
liste. Certes, il évoque des situations extérieures à l'Occident mais ces illustra-
tions ne font sens que parce qu'il est convaincu – et la plupart de ses lecteurs 
avec lui – de la justesse de ce qu'il avance : le capitalisme est une affaire occi-
dentale moderne. 

Sa proposition est aussi célèbre que tordue. Les deux études qui compo-
sent L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme donnent une réponse à 
cette spécificité historique en problématisant les rapports entre religion, éco-
nomie et société. Max Weber part de ce qu'il établit comme un constat, à  
savoir la surreprésentation des protestants parmi les détenteurs du capital,  
les entrepreneurs et les individus hautement qualifiés. Cela le conduit à des 
interrogations centrales sur les particularités mentales de ces individus au  
début du capitalisme, car il lui semble repérer un rapport causal entre une 
atmosphère religieuse et l'inclination pour une forme spécifique de rationa-
lisme économique. D'autant plus que chez les entrepreneurs capitalistes  
protestants, le sens des affaires coïncide avec une religiosité qui pénètre en 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 49 

profondeur tous les aspects de la vie. C'est dans l'éthique protestante qu'il 
trouve donc l'esprit du capitalisme et la rationalisation d'une manière de vivre 
et de voir le monde. 

Sur ce point, son analyse est précise : il distingue le traditionalisme,  
manière d'agir en accord avec des principes transmis par les ancêtres, large-
ment compatible avec une tendance au gain en tant que telle, mais dont le 
goût effréné produit des résultats économiques irrationnels, et l'émergence 
d'un ethos propre au capitalisme moderne. Ce dernier permet justement de 
tempérer cette tendance au gain en limitant la dépense inutile et l'ostentation 
de sa puissance. L'entrepreneur des débuts du capitalisme moderne est défini 
par son ascétisme intramondain, par le fait d'être soumis à une idée de pro-
fession et de sacrifice de soi dans le travail. C'est de cette attitude, somme toute 
étrange puisque cet entrepreneur « ne tire aucun profit de sa richesse pour  
lui-même en dehors du sentiment irrationnel du devoir professionnel accom-
pli », qu'il s'agit de rendre compte. Max Weber souligne l'absolue nouveauté 
de cette conduite : « Voilà précisément ce qui semble à l'homme précapitaliste 
le comble de l'inconcevable, de l'énigmatique, du sordide et du méprisable » 51.  

Pourtant, c'est bien dans le monde traditionnel et davantage au sein d'une 
religion hostile au capital que se trouve la source du capitalisme moderne. 
C'est dans la Réforme que Max Weber va trouver la représentation de la pro-
fession et de la vocation qui sera à la base de l'esprit capitaliste. Le lien est 
pourtant indirect et complexe. Si la Réforme a accentué le caractère moral  
du travail, la conception de la vocation dans le luthérianisme demeure tradi-
tionnelle. Même pour le calvinisme et d'autres sectes protestantes (piétisme, 
méthodisme, baptistes) où la relation est plus grande, le lien entre la vie pra-
tique et les critères religieux est loin d'être explicite et immédiat. Au contraire 
même les effets de la Réforme sur la culture sont le résultat « des conséquences 
imprévues, non voulues, de l'œuvre des réformateurs, conséquences souvent 
fort éloignées de tout ce qu'ils s'étaient proposé d'atteindre, parfois même en 
contradiction avec cette fin » 52. Autrement dit, pour Max Weber, il ne s'agit 
pas vraiment d'affirmer que le capitalisme est un produit de la Réforme (bien 

 
51. Weber M., L'Éthique protestante et l'esprit du capitalisme, Paris, Librairie Plon, 1967 
[1904-1905], p. 73. 
52. Ibid, p. 105. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


50 Une autre introduction aux sciences sociales 

de ses traits y préexistent et surtout Ernst Troeltsch le notera avec raison, en 
sont indépendants), mais de souligner des affinités électives repérables entre 
une croyance religieuse et l'esprit du capitalisme.  

Une affinité élective qui a néanmoins contribué à la formation de cet  
esprit et à son extension au travers notamment de la constitution de disposi-
tions psychologiques particulières. Pourquoi ? L'interprétation wébérienne 
devient encore plus complexe : il croit trouver le point de départ dans le sen-
timent de solitude et d'angoisse qui s'empare des chrétiens devant la Réforme, 
doctrine qui affirme l'impossibilité pour les hommes de changer via leurs  
conduites les décisions divines quant à leur prédestination – ou non – au  
salut. Comment supporter cette angoisse ? Comment s'assurer d'être un élu ? 

À partir de ces questions, l'analyse wébérienne se présente comme une 
suite séquentielle : de manière dogmatique le monde doit servir la propre 
gloire de Dieu ; la vie humaine n'a d'autre sens que de glorifier Dieu, le chré-
tien élu d'autre finalité que d'exécuter dans le monde les commandements  
divins ; or Dieu veut que cette action soit efficace afin de rendre la vie sur terre 
conforme à ses commandements ; il s'ensuit que le travail professionnel  
doit être mis au service de la collectivité. Et c'est ici qu'intervient « l'élément 
essentiel » : aux yeux de Calvin l'accomplissement du travail professionnel 
sans relâche n'est pas une manière d'infléchir la décision de Dieu, mais une 
manière, et la seule, de parvenir à une confiance capable de dissiper quelque 
peu le doute ; elle peut même être perçue comme un signe d'élection. Cette 
disposition à l'ascèse ne tarde pas, toujours dans la lecture de Max Weber,  
à envahir l'ensemble des activités de la vie. Elle se traduit par une conduite 
rationnelle de l'existence qui répand dans certaines couches sociales un esprit 
spécifique qui les sépare des autres 53. 

Le point culminant de son analyse se trouve alors dans le constat de la 
dissipation de la racine religieuse de cet ascétisme en une « froide vertu pro-
fessionnelle ». Mais au terme de cette évolution, l'éthique protestante aura 
rendu deux services déterminants au capitalisme : d'une part l'affirmation 
d'une bonne conscience inédite pour ce qui est de l'acquisition de la richesse 
et de l'autre, la formation d'un mode de vie rationnel. Deux dimensions qu'elle 
a imposées par des voies détournées : « l'éthique rationnelle du puritanisme, 

 
53. Ibid., pp. 201-202. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 51 

orientée vers un au-delà du monde, a mis en œuvre le rationalisme écono-
mique intramondain jusque dans ses dernières conséquences, précisément 
parce qu'en soi rien ne lui était plus étranger, précisément parce que le travail 
dans ce monde ne faisait pour elle qu'exprimer la poursuite d'un but transcen-
dant » 54. 

Par la suite Max Weber propose de comprendre les spécificités du capi-
talisme par l'essor d'une forme de rationalité largement associée à la calcula-
bilité des pratiques 55. Ce calcul est favorisé à son tour par les structures fon-
damentales du capitalisme : le marché, l'orientation instrumentale de l'action 
humaine, l'argent, un système hautement technicisé de comptabilité (aspect 
que l'on a souvent tendance, à tort, à minimiser) et une organisation bureau-
cratique de l'entreprise. L'expansion du calcul exige alors de sortir du monde 
des contraintes traditionnelles et de l'émotion pour entrer dans un ordre  
social où les acteurs sont guidés par d'autres orientations de valeurs. 

Voilà pour le rappel de la thèse. Comment faut-il la comprendre ?  
Certainement pas comme la démonstration d'une causalité historique, on le 
verra au prochain chapitre. La thèse wébérienne a été, au vu de faits désormais 
mieux établis, l'objet d'un très grand nombre d'atténuations et de nuances, 
voire de critiques. Mais ces remises en cause n'ont pas ébranlé l'aura et la  
séduction qui l'entourent – elle est enseignée partout dans le monde dès les 
premières années de formation des sociologues. De fait, malgré son inexacti-
tude historique, sa longue postérité ne s'explique pas seulement peut-être par 
le lien de causalité qu'elle induit entre le capitalisme (la Révolution indus-
trielle) et l'individualisme (l'éthique protestante), mais surtout parce qu'elle  
a livré très tôt une interprétation jugée solide de la supériorité occidentale  
moderne. 

Pas seulement. La thèse de Max Weber rappelle aussi, même de manière 
indirecte, quelque chose d'essentiel : à savoir que dans la vie sociale, les indi-
vidus sont davantage mus par des normes (croyances, conviction) que par des 
intérêts. Lue de cette manière, elle devient un mode d'emploi fructueux de sa 

 
54. Weber M., Sociologie des religions, Paris, Éditions Gallimard, 1996 [1920-1922], p. 407. 
55. Weber M., Économie et Société, Paris, Librairie Plon, 1971 [1922], Première partie,  
chapitre II, points 1-14 surtout. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


52 Une autre introduction aux sciences sociales 

théorie ; elle oblige à se méfier des interprétations passe-partout sur l'« inté-
rêt », mais aussi à reconnaître la part de passion, de croyance, d'irrationalité 
toujours à l'œuvre dans la vie sociale. Derrière les livres de calcul qui se  
seraient généralisés à la naissance du capitalisme, il est question de cerner 
l'ombre des angoisses métaphysiques. La théorie fait alors voir un « autre » 
monde autour de nous – infiniment plus complexe, et dans lequel, l'indé-
niable progrès de la rationalisation coexiste avec d'indéracinables excès  
humains. L'interprétation de Max Weber cesse alors d'être une seule question 
de vrai et de faux. L'accumulation des faits la rend désormais peu plausible  
ou en tout cas sujette à forte révision. Mais l'exercice de théorie sociale qu'il 
propose est toujours d'actualité. Non pas au sens de la douteuse valeur d'une 
vision du monde mais comme la mise en forme d'une contrainte de preuve 
qui invite à mieux comprendre, partout, les fonctions des croyances dans le 
monde. 

En tout cas, le livre synthétise dès 1904 mieux que tout autre texte  
antérieur ou postérieur le grand imaginaire de la thèse de l'exceptionnalité  
occidentale moderne. 

La science moderne et l'Occident 

Mais pourquoi l'Occident et seulement lui a-t-il pu développer une révolution 
industrielle elle-même en lien avec une forme spécifique de connaissance,  
basée sur l'idée d'un accès vrai à la réalité objective ? Les explications sont mul-
tiples, mais soulignons l'essentiel à ce stade : pendant très longtemps l'excep-
tionnalité de la science moderne a été davantage posée comme une évidence 
que démontrée comme une thèse historique, avec en fréquent corollaire une 
profonde méconnaissance de l'état des sciences dans d'autres régions du 
monde.  

La Renaissance aurait ouvert une brèche dans la formation de la science 
moderne. Pour la première fois en Occident depuis des siècles, la méthode et 
la rigueur de l'observation se seraient imposées, comme le prouveraient 
l'invention de la perspective au Quattrocento, le vif intérêt accordé aux  
portraits individuels, la rupture avec la symbolique du Moyen Âge mais éga-
lement la minutie avec laquelle les faits tendent à être décrits, jetant ainsi les 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 53 

premières pierres du chemin vers la rationalité 56. La passion pour l'étude de 
la nature révèle déjà un autre rapport au monde et une nouvelle valorisation 
de l'intramondain. Certes, la présence de thématiques religieuses est encore 
massive mais pourtant, comme le signale Jacob Burckhardt, l'individualisme 
de la Renaissance est indissociable d'un nouveau sensualisme qui permet  
justement une émancipation de l'ascétisme médiéval : en exaltant la nature 
(sur les traces de l'Évangile), il vante la joie de vivre 57.  

Sur ces bases, mais à leur distance, s'installera à terme une nouvelle vision 
de la nature, perçue et représentée par la science moderne comme une méca-
nique. La transition est attestée par des changements repérables au niveau de 
l'éducation, où on assiste progressivement à l'abandon de la valorisation des 
dimensions sensibles, symboliques et plus tard morales de l'humanisme, au 
profit du rationalisme et de l'empirisme de la science moderne 58. La nature 
bascule d'un univers de représentation à un autre. Elle n'est plus un univers 
donné à la contemplation, une manière pour Dieu de se rendre sensible aux 
hommes (le Pseudo-Denys l'Aréopagite ne fut que le premier d'une longue 
liste d'auteurs s'évertuant à décrire dans la contemplation de la nature les 
signes de la volonté et de la majesté de Dieu). La transition est nette et il est 
impossible de minimiser le rôle du déisme dans ce processus : il a donné la 
grande vision qui a rendu acceptable l'idée d'un monde créé par Dieu, mais 
soumis à un ordre impersonnel 59. En tout cas, à l'issue de la révolution du 
XVIIième siècle, la nature comprise par les temps modernes ne sera plus offerte 
à la contemplation, mais assujettie à la raison instrumentale. Elle est soumise 

 
56. Panofsky E., La Renaissance et ses avant-courriers dans l'art d'Occident, Paris, Éditions 
Flammarion, 1976 ; Francastel P., Peinture et société, Paris et Lyon, Éditions Marius Audin, 
1951 ; Todorov T., Éloge de l'individu, Paris, Éditions du Seuil, 2004 [2000]. 
57. Burckhardt J., La Civilisation de la Renaissance en Italie, Paris, Bartillat Éditions, 2012, 
[1860]. Mais il est aussi possible de voir dans cette attitude, comme d'autres l'ont proposé, 
un prolongement des travaux des philosophes comme Guillaume d’Ockham et sa volonté 
de formuler des propositions capables de garantir « à la fois la vérité et la réalité » sur des 
évidences immédiates sensibles. Cf. Gilson E., La Philosophie du Moyen Âge, Paris, Éditions 
Payot, 1952, p. 643. 
58. Garin E., Moyen Âge et Renaissance, Paris, Éditions Gallimard, 1969 [1954] et L'Édu-
cation de l'homme moderne 1400-1600, Paris, Librairie Arthème Fayard, 1968 [1957]. 
59. Taylor Ch., L'Âge séculier, Paris, Éditions Seuil, 2011 [2007], chapitre 6. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


54 Une autre introduction aux sciences sociales 

à un plan immanent qu'il revient à la raison humaine de débusquer et de  
comprendre.  

En fait, la transition vers ce nouvel imaginaire a été subtile. Si la nature 
cesse d'être objet de contemplation, elle est plus que jamais objet d'observation 
aux yeux de la science. Mais ce n'est plus en fonction d'une finalité cachée ou 
d'une majesté divine dont elle serait le signe. La nature, la res extensa dira René 
Descartes, est plutôt une réalité extérieure aux hommes qu'ils se doivent de 
scruter à partir d'un regard qui les place progressivement au centre de l'obser-
vation. C'est par cette voie, décentrement du divin et recentrement sur 
l'homme, que le regard scientifique finira par bannir et le souci de la présence 
de Dieu dans la nature et l'idée d'une nécessaire intervention divine continue 
dans la maintenance de l'univers. Même lorsqu'on accepte l'idée de sa création 
par Dieu, le monde est conçu comme réglé à la manière d'une machine. Avec 
ce déplacement, l'idée de réalité transite d'un concept bâti sur des bases  
cosmologiques à une représentation construite sur une conception anthropo-
logique. On bascule, comme le montre la philosophie d'Immanuel Kant,  
vers une vision accordant à l'expérience humaine un rôle déterminant dans la 
connaissance de ce qu'est le monde. 

Mais à côté de ces explications internes, soulignant ce qui revient aux 
transformations épistémologiques et culturelles proprement dites, on aime-
rait attirer l'attention sur une thèse plus controversée, mais infiniment plus 
significative d'un point de vue sociologique. En fait, la pleine consolidation de 
la science moderne signe plutôt, l'étude de Stephen Toulmin le montre de  
façon convaincante, la mort intellectuelle de l'humanisme que son aboutisse-
ment 60. La tolérance et la sensibilité de la Renaissance cèdent le pas à une 
toute autre conception du monde objectif désormais largement compris 
comme soumis au règne implacable des lois de la nature. Sans être entière-
ment abandonnée, la sensibilité envers la nature et la vie humaine propre  
encore à la Renaissance va prendre une toute autre direction. L'intérêt de cette 
étude est qu'elle propose explicitement une interprétation historique et même 

 
60. Toulmin S., Cosmopolis, Chicago, Chicago University Press, 1992 [1990] ; cf. aussi 
Febvre L., Le Problème de l'incroyance au XVIième siècle, Paris, Éditions Albin Michel, 2003 
[1947], chapitre III. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 55 

politique de la naissance de la science moderne. Derrière la quête épistémolo-
gique de lois naturelles, derrière la construction d'une forme de savoir ayant 
la spécificité de pouvoir trancher les controverses par des preuves irréfutables, 
se trouverait en fait un souhait particulier. La science, toujours d'après  
Stephen Toulmin, incarnera face aux guerres de religions du seizième siècle, 
la politique de la certitude dont le dix-septième a besoin pour sortir de l'expé-
rience du chaos du monde. La tolérance est ressentie comme insuffisante pour 
ordonner le monde ; il faut un savoir capable de dire le vrai et le réel. Retenons 
l'essentiel pour notre propos actuel : la science moderne est une forme de con-
naissance dont, pour des raisons historiques que l'on peut associer aux guerres 
des religions et à la volonté d'en découdre, la fonction liminaire est inséparable 
du souhait historiquement inédit – avec cette intensité – de trancher des  
controverses. 

Au fond, il n'est pas nécessaire d'opter de façon unilatérale pour l'une ou 
l'autre de ces interprétations (d'autant plus qu'il serait possible d'en évoquer 
bien d'autres). L'important est de comprendre la fonction que l'arrière-plan 
historique détient à l'heure de structurer des explications. Tout en jouant 
d'une indéniable autonomie épistémologique les interrogations des sciences 
sociales n'ont pas été à l'écart de l'ombre du récit hégémonique occidental  
moderne.  

L'État moderne et l'individualisme 
Comme l'a signalé Fernand Braudel avec force et à propos, le capitalisme est 
inséparable de l'État. On connaît sa thèse : l'économie de marché n'est pas le 
capitalisme. La première n'est qu'un échange de marchandises, le second au 
contraire suscite un niveau particulier d'intermédiation institutionnelle et  
nécessite un rôle tout nouveau de l'État 61 . Le capitalisme est un système  
indissociable en Occident de la formation d'un État fort, étendu et efficace – et 
de l'expansion massive du salariat.  

S'agissant de l'État et de l'affirmation de son exceptionnalité occidentale 
moderne, le travail idéologique a dû être infiniment plus complexe qu'à  
propos d'autres réalités. La raison est évidente : impossible de nier ou de faire 
oublier l'existence des États depuis des siècles – des millénaires en fait. C'est 

 
61. Braudel F., La Dynamique du capitalisme, Paris, Éditions Arthaud, 1985. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


56 Une autre introduction aux sciences sociales 

donc sur la continuité qu'il a fallu établir la spécificité de l'État moderne en 
termes tour à tour de capacité de régulation des conduites, d'efficacité bureau-
cratique, de création d'un droit formel, ou encore en termes d'institution  
catégorielle des individus. Nous nous centrerons sur trois questions. 

[1.] Dans le sillage de l'œuvre de Max Weber, Norbert Elias a donné une 
version de l'exceptionnalité de la voie étatique occidentale moderne : le pro-
cessus de civilisation est inséparable en Occident de l'articulation d'une socio-
genèse de l'État et d'une sociogenèse du psychisme, en tant que deux faces d'un 
processus croissant d'autocontrôle personnel 62.  

Ce n'est pas le lieu ici de revenir sur les méandres de la thèse de Norbert 
Elias mais il est important de bien cerner la fonction centrale qu'il accorde 
dans son récit de l'exceptionnalité occidentale à l'État, qui se trouve à l'origine 
du passage de normes sociales imposées à l'individu de l'extérieur vers un  
rapport d'autocontrainte. Le processus de civilisation exige un degré croissant 
de pacification de la société, ce qui à son tour suppose une diminution de 
l'usage quotidien de la violence grâce à la formation d'États parvenant à la  
réguler ou à la contrôler. La violence est monopolisée par l'État et l'individu 
n'a plus le droit de se livrer au plaisir de l'attaque directe. Avec la formation 
des États modernes, la violence tend à se dépersonnaliser ; en tout cas, elle ne 
donne pas lieu à la même décharge affective que naguère, tant elle est concen-
trée entre les mains des quelques individus mandatés pour l'exercer 63. 

La sociogenèse de l'État traverse diverses étapes qui vont d'une phase de 
concurrence libre jusqu'à la formation de l'État moderne en passant par la  
victoire du monopole royal et du mécanisme absolutiste. Au fond la représen-
tation livrée par Norbert Elias de la formation de l'État moderne suit de près, 
à bien des égards, l'interprétation wébérienne : il s'agit du passage d'une  
violence plurielle détenue par plusieurs seigneurs féodaux à une violence  
légitime et également d'une concurrence plus ou moins ouverte vers des luttes 
régulées de manière monopolistique 64.  

 
62. Elias N., La Société de Cour, Paris, Éditions Flammarion, 1985 [1933/1969]. 
63. Elias N., La Dynamique de l'Occident, Paris, Éditions Calmann-Lévy, 1975 [1939], p. 29. 
64. Dans ses études sur le sport, Norbert Elias établit un lien étroit entre la mise en place 
en Angleterre d’un régime parlementaire et la sportivisation (sportization) de la société. À 
l'instar de la société de cour, le processus de civilisation avec la genèse sociale du sport 
comme activité de contrôle de soi est liée à une configuration particulière des rapports de 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 57 

L'habitus de l'homme civilisé moderne est ainsi intimement lié au mono-
pole étatique de la violence et à la solidité croissante des organes sociaux  
centraux. L'homme est à l'abri d'une attaque subite, mais il est aussi contraint 
de refouler davantage ses passions. La conduite des individus se rationalise, 
« l'individu est invité à transformer son économie psychique dans le sens 
d'une régulation continue et uniforme de sa vie pulsionnelle et de son com-
portement sur tous les plans » 65. La prévisibilité de l'action humaine est ainsi 
chez Max Weber comme chez Norbert Elias au cœur du processus de moder-
nisation. Mais surtout pour le deuxième, l'individuation propre à la modernité 
occidentale est inséparable de la double rationalisation des structures sociales 
et des structures psychiques, même si ce processus est passible de « régres-
sions » historiques. 

S'agissant de l'État et de son exceptionnalité en Occident, la thèse de  
Norbert Elias est une des plus connues mais elle est loin d'être la seule. Le 
rapport entre l'individu et l'État, et le rôle central de ce dernier dans la pro-
duction de formes particulières d'individuation a fait l'objet de maintes 
études. En fait, rien de bien étonnant à ce sujet. Dans la mesure où l'État est le 
grand instituteur des catégories de représentation des sociétés modernes 66, il 
lui revient, sans surprise, la fonction d'être – et d'avoir été –celui d'une des 
catégories jugées ô combien spécifique et emblématique de l'Occident  
moderne – l'individu. En fait, l'exceptionnalité de la fonction de l'État dans 
l'Occident moderne est double : d'une part, il a été le grand instigateur catégo-
riel de l'individu (au travers d'une histoire politique fortement marquée par la 
Révolution française) et, d'autre part, il a été une source contraignante ma-
jeure d'individualisation de tous et de chacun. 

 
forces. Les luttes interminables entre, d'une part, les monarques et leurs représentants et, 
de l'autre, l'aristocratie terrienne et la bourgeoisie citadine aboutissent au XVIIIième siècle à 
une situation dans laquelle aucun groupe, à moins de déchaîner des violences à l'issue  
incertaine, n'est en situation d'imposer ses intérêts. La négociation et le compromis devien-
nent nécessaires ; ainsi se développe le régime parlementaire. Cf. Elias N. & Dunning E., 
Sport et civilisation, Paris, Éditions Fayard, 1994 [1986]. 
65. Elias N., La Dynamique de l'Occident, op. cit., p. 201. 
66. Bourdieu P., Sur l'État, Paris, Éditions du Seuil, 2012. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


58 Une autre introduction aux sciences sociales 

Janet Coleman, tout en insistant sur une histoire non téléologique en  
Occident entre 1300 et 1800, n'en affirme pas moins l'imbrication de l'appari-
tion de l'État moderne et de l'individu ; une relation que l'historienne associe 
à une pluralité de facteurs : « catholicisme universel, féodalité, républicanisme 
civil et absolutisme, Réforme et Contre-Réforme, commerce et industrialisa-
tion capitalistes » 67. Mais plus importante que cette liste elle-même est la con-
viction de l'auteure de l'existence d'un processus d'individualisation distinctif 
de l'Europe. « Un certain type d'individu est apparu, conséquence du pouvoir 
de pénétration des infrastructures des États modernes : c'est un acteur indivi-
duel protégé et théorisé qui a des libertés, des droits et des devoirs définis par 
l'État, un individu qui doit être considéré comme l'égal de tous les autres in-
dividus, indépendamment de son rang social, de sa religion, de sa fortune et 
même plus tard de son sexe : égalité et droits sont consacrés par la loi » 68. 
Soulignons le plus important : « indépendamment de son rang » ; la spécificité 
de cet individu est mise en lien avec le caractère abstrait de l'individu tel qu'il 
a été institué – et uniquement – dans l'Occident moderne. 

Que ce soit en soulignant le pouvoir contraignant ou la capacité d'insti-
tution juridique de l'individu, la thèse de l'État comme puissant facteur d'indi-
viduation a été mobilisée pour tracer entre les sociétés traditionnelles et les 
sociétés modernes une séparation décisive qui devient un véritable fossé à  
partir du XIXième siècle. Non seulement la société moderne se définit alors  
explicitement au miroir d'une altérité (la société traditionnelle), mais elle  
est censée être porteuse d'une dimension émancipatrice universelle 69. L'indi-
vidualisme occidental moderne en abolissant les privilèges, en établissant au 

 
67. Coleman J., « Introduction générale » in Coleman J. (éd.), L'Individu dans la théorie 
politique et dans la pratique, Paris, Presses universitaires de France, 1996, p. XIV. Pour  
Janet Coleman, les institutions féodales n'ont pas été l'obstacle à la création de l'État  
moderne, au contraire elles ont favorisé le développement des stratégies centralisatrices des 
rois en favorisant les monopoles financiers et judiciaires. Cf. Coleman J., « L'individu dans 
l'État médiéval » in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans 
la pratique, op. cit., pp. 12-13. 
68. Coleman J., « Introduction générale », loc. cit., p. XVI. 
69. S'agissant de l'individuation étatique, malgré l'importance des réticences et des craintes, 
ce processus a pour l'essentiel été lu en termes positifs dans l'histoire de la modernité occi-
dentale. Bien entendu, il a aussi été l'objet – et avec quelle force ! – d'une série  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 59 

socle du monde moderne l'égalité par contrat, en cessant donc de définir les 
individus avant tout par leurs appartenances (et à terme dans un rapport  
de dépendance avec des autorités supérieures symbolisées par la trilogie du 
Père, du Roi et de Dieu), forge l'individu comme acteur doté d'autonomie  
et pouvant légitimement aspirer à l'indépendance. D'ailleurs, c'est ce trait, im-
posant via l'institution catégorielle de l'individu une même règle à tous les  
citoyens, trait spécifique à l'État occidental moderne qui, jugé absent ou  
défaillant ailleurs, expliquerait son exceptionnalité. 

[2.] La production catégorielle de l'individu via l'État est indissociable de 
l'extension des droits de propriété. L'affirmation sous cette modalité de la  
supériorité de l'Occident est idéologiquement centrale : par contraste – et en 
déficit – avec ce qui s'est produit en Occident, les autres sociétés et leurs  
modèles étatiques auraient insuffisamment reconnu les droits des individus 
en rétrécissant ainsi l'espace de leur action.  

Dans l'Occident moderne, le capitalisme et son exceptionnalité sont 
étroitement associés au développement des droits de propriété privée garantis 
par l'État. Certes les droits de propriété excèdent largement la modernité, y 
compris dans le seul cadre de l'Occident, et elle est bien réelle déjà à Rome. 
Cependant, comme le signale Aldo Schiavone, le droit romain ne fut jamais 
un droit des individus mais tout au plus « un droit de citoyens, qui régulaient 
à travers lui les prérequis patrimoniaux et familiaux de leur existence dans la 
cité, puis un droit de possédants complètement soumis à l'arbitraire du prince, 
ancrés dans leur communauté ou dans l'élite qui gouvernait l'empire. Aussi 
fut-il toujours centré sur la propriété plus que sur le contrat : un droit  
de status, et non d'individus 'économiques' ayant mis le travail au centre de 
leur vie. Seule l'époque moderne en fera une lecture individualiste, forçant en 
cela ses caractères originaux – y compris à travers la leçon de la période chré-
tienne du Moyen Âge, qui apportera là une contribution essentielle – pour en  
permettre l'actualisation bourgeoise » 70. 

 
de critiques majeures (de la part du libéralisme avec le totalitarisme, comme agent de la 
torsion de la subjectivation en assujettissement). Malgré tout cela, l'État occidental  
moderne n'a cessé d'être associé à une voie d'individuation en général interprétée comme 
un facteur de progrès.  
70. Schiavone A., Ius. L'invention du droit en Occident, Paris, Éditions Belin, 2008 [2005], 
p. 623. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


60 Une autre introduction aux sciences sociales 

Si nous avons longuement cité ce passage c'est qu'il synthétise bien ce qui 
est souvent signalé comme la double originalité occidentale moderne à propos 
du droit de propriété, avec d'une part l'efficacité rationnelle et patrimoniale 
des Romains et d'autre part une fonction et des dimensions spécifiques dans 
le cadre de l'individualisme moderne. C'est bien sûr ce dernier qui nous inté-
resse ici dans ses rapports avec les droits de propriété. Cette relation a eu, au 
moins, deux grands moments. D'un côté, notamment dans les versions ini-
tiales et libérales de l'individualisme possessif au XVIIième et XVIIIième siècles, 
la propriété est une manière d'affirmer la pleine possession de soi et de ses 
œuvres par les individus. De l'autre, bien plus tardivement et parfois en dia-
logue avec la tradition socialiste, la propriété privée – et ses possibles analo-
gons – a été pensée comme un support indispensable pour l'existence des  
individus. C'est surtout le rôle de la propriété à la naissance du capitalisme 
qu'il nous intéresse de souligner.  

Une vaste littérature s'évertue à le montrer : la propriété a été, via le droit, 
un facteur décisif de l'essor du capitalisme dans l'Occident moderne et de l'his-
toire de l'avènement de l'individu. De manière non négligeable ce fut la  
défense des droits de propriété privée qui borna d'abord ceux des seigneurs 
féodaux, avant de devenir un processus de limitation du pouvoir des autorités 
publiques et de l'État-nation 71. Le renouvellement assez généralisé du droit 
romain à partir du XIième siècle et surtout la progressive affirmation de la pro-
priété comme « domaine discrétionnaire de l'individu » ont été des pièces 
maîtresses dans le processus de reconnaissance et de consolidation des indi-
vidus, bien avant la tradition explicite de l'individualisme possessif 72. Il n'em-
pêche : c'est avec ce dernier que la propriété privée devient un pivot institu-
tionnel majeur dans les sociétés modernes 73. 

À cet égard, si la centralité de la place de John Locke dans l'histoire de 
l'individualisme moderne est irréductible aux seules considérations qu'il a ac-
cordé à la propriété, celles-ci sont néanmoins constitutives de la représenta-
tion de l'individu qu'il impose. Étienne Balibar a bien souligné cette impor-
tance dans la généalogie de l'individualisme moderne : John Locke impose 

 
71. Coleman J., « L'individu dans l'État médiéval », loc. cit., p. 32. 
72. Bedos-Rezak B.M. & Iogna-Prat D. (éd.), L'Individu au Moyen Âge, Paris, Éditions  
Albin Michel, 2005, p. 18. 
73. Macpherson C.B., op.cit.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 61 

non seulement les termes de self (« soi-même »), de consciousness (l'idée d'une 
conscience psychologique clairement opposée à une conscience morale) ou de 
self-consciousness (en tant que conscience de soi-même), mais encore une  
des premières caractérisations de l'identité personnelle, en opposition à l'iden-
tité de substance. En fait, aux deux grandes caractéristiques de l'homme chez 
Aristote – le logos/discours/raison et la participation à la Cité –, John Locke 
oppose l'identité personnelle et l'appartenance à la société civile. L'une et 
l'autre, précise toujours Étienne Balibar, sont des expériences donnant accès à 
une histoire ouverte davantage qu'à des modèles réalisés ; ce processus s'enra-
cine dans l'expérience d'un monde marqué par la circulation de biens en tant 
que « sociabilité naturelle », elle-même fondée sur le travail 74. C'est parce que 
l'individu a le droit imprescriptible de la propriété de soi et sur soi que les 
fruits de son travail lui appartiennent de plein droit. La propriété est à la base 
de l'individualisme moderne occidental et la philosophie de l'individualisme 
possessif a accompagné les mouvements d'enclosures, de clôture et de priva-
tisation des anciennes terres communales.  

On trouve chez Karl Marx bien entendu, une association explicite entre 
propriété et capitalisme, mais aussi une des premières remarques sur l'excep-
tionnalité des droits de propriété dans le capitalisme occidental – notamment 
dans quelques très rapides affirmations à vocation comparative 75. « Le 'des-
potisme oriental' (en Turquie, en Iran et en Inde) est probablement le résultat 
ou la conséquence de l'absence de propriété individuelle. Dans ces sociétés de 

 
74. Balibar É., « Sujet, individu, citoyen. Qu'est-ce que l'homme au XVIIième siècle ? » in  
Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., 
pp. 269-272. Robert Castel donne aussi à cet égard un rôle majeur à John Locke et à sa 
compréhension du rôle décisif de la propriété en tant que support de l'individu. Cf. Castel 
R. & Haroche Cl., Propriété privée, propriété sociale, propriété de soi, Paris, Librairie  
Arthème Fayard, 2001, pp. 13-27. 
75. La thèse du despotisme oriental, déjà présente chez Montesquieu, est désormais remise 
en question. Contre cette fiction, on a montré par exemple l'existence de mécanismes de 
régulation de l'arbitraire royal dans les sociétés « orientales », comme le montre un texte 
malais de 1603 (Taj us-Salatin). Cf. Bertrand R., L'Histoire à part égales, op. cit., p. 433. 
Pour des remarques dans le même sens à partir de l'expérience chinoise, cf. Gernet J., Le 
Monde chinois, Tome 1, Paris, Éditions Armand Colin, 2005, p. 50. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


62 Une autre introduction aux sciences sociales 

propriété commune (collective ou étatique), un 'individu privé et indépendant 
ne peut pas émerger' » 76. 

Cette remarque de Karl Marx – en fait, ce type de représentation – a 
connu une très longue postérité. Le récit hégémonique de l'Occident moderne 
n'a cessé de pointer les insuffisances ou les impossibilités de l'individuation 
dans d'autres sociétés à cause justement de l'absence de formes suffisamment 
légitimes de droit à la propriété garanties par l'État. Déjà Max Weber avait 
indiqué que si la Chine – et en partie l'Inde – n'avaient pas connu de régimes 
capitalistes, c'était à cause de leur régime corporatif de propriété et de leurs 
bureaucraties. Mais malgré les critiques dont il a été l'objet, c'est le travail de 
Karl Wittfogel qui incarne le mieux cette thèse 77 : il établit d'abord un lien de 
nécessité entre les grands travaux hydrauliques dont dépendaient l'agriculture 
chinoise et la consolidation d'une bureaucratie, puis entre ces deux réalités  
et le despotisme observable en Chine 78. À cause du climat et des sols, les  

 
76. Citée in Bozdémir M. « Le développement de l'individualisme en Turquie » in Lozerand 
E. (s/s la dir. de), Drôle d'individus, Paris, Librairie Klincksieck, 2014, p. 304. 
77. Wittfogel K., Le Despotisme oriental, Paris, Éditions de Minuit, 1964 [1960]. Pour une 
mise en contexte du livre (années 1960) et des polémiques qu'il a suscitées, cf. Galcerán 
Huguet M., La bárbara Europa, Madrid, Traficantes de sueños, 2016, pp. 146-149. En fait, 
en étant critiquée, la thèse est pourtant souvent mise en avant, cf. Braudel F., Grammaires 
des civilisations, Paris, Éditions Flammarion, 1993 [1963], pp. 237-238 ; aussi Gernet J.,  
op. cit., pp. 50-51. Cf. aussi pour une étude sur le rapport entre l'avènement de l'État, la 
domestication et la consommation de céréales, Scott J.C., Homo domesticus, Paris, Éditions 
La Découverte, 2019 [2017]. 
78. Le raisonnement n'est pas exclusif à la Chine. Certains, comme chez Michael Mann, 
font remonter par exemple l'origine de la famille nucléaire en Europe à une forme d'agri-
culture non irriguée – ce serait cette structure de production qui aurait permis, via l'affir-
mation des familles nucléaires l'essor de formes plus individualisées de propriété, à la dif-
férence des sociétés marquées par une agriculture irriguée ayant besoin, pour pouvoir se 
reproduire, de travaux entrainant une dimension étatique centralisatrice et despotique. 
Dans son interprétation, c'est ce type de famille qui serait à la source de l'individualisme 
européen et bien plus tard à l'expansion de la propriété privée. Cf. Mann M., The Sources 
of Social Power, vol. 1, Cambridge, Cambridge University Press, 1986. Dans un sens  
proche, Eric Jones souligne aussi un lien entre l'agriculture extensive de l'ancienne Europe, 
la consolidation des ménages dispersés (et donc de familles nucléaires) et le rôle de cette 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 63 

sociétés hydrauliques seraient fortement dépendantes de l'accès et l'usage de 
l'eau qui demanderaient d'importants travaux publics – rendant ainsi la  
population fortement dépendante du pouvoir central. En devenant un facteur 
structurel de la société chinoise ces grands travaux nécessaires à la culture  
du riz auront des effets durables sur sa dynamique. Cette structure de produc-
tion et de propriété rendra surtout impossible l'avènement des individus : le  
despote, en contrôlant les conditions matérielles qui permettent la reproduc-
tion sociale, dispose d'un pouvoir qui lui permet l'usurpation de l'essentiel du 
surplus économique. Notons que malgré quelques critiques, Étienne Balazs 
s'inscrit dans le sillage de Karl Wittfogel : dans ses études sur l'histoire du  
capitalisme en Chine, tout en reconnaissant l'impossibilité de dégager une 
conception linéaire (tant l'histoire chinoise a été objet d'importantes varia-
tions), il signale aussi l'absence d'espace pour l'entreprise individuelle. Le 
poids de la bureaucratie céleste aurait été tel qu'il n'y aurait eu ni liberté indi-
viduelle, ni sécurité pour l'entreprise privée – l'une et l'autre ne bénéficiant 
pas de protections suffisantes contre l'arbitraire et l'exaction des fonction-
naires ou de l'État 79. « Sauf l'hérésie sporadique de quelques taoïstes et de 
rares révoltés excentriques, pas d'individualisme non plus » 80. 

En s'appuyant sur la diversité des structures de production ou sur des 
différences dues aux contextes géographiques, voire (comme ailleurs en 
Afrique ou en Amérique latine) sur l'existence de chefs ayant des pratiques 
hautement arbitraires du pouvoir, ces études ne cessent de souligner – par 
énonciation récurrente et par comparaison plus ou moins ferme – la fonction 
clé de l'État et de l'instauration des droits de propriété dans le chemin spéci-
fique de l'individualisme institutionnel en Angleterre au XVIIième siècle. C'est 
l'État qui, en donnant et assurant les droits de propriété (à certains), devient 
un acteur majeur de l'affirmation de l'individualisme dans la société. Rien 
d'étonnant alors à ce que, de manière centrale depuis les travaux de Douglas 

 
structure de production familiale en tant que matrice ayant favorisé l'individualisme. Cf. 
Jones E., The European Miracle, Cambridge, Cambridge University Press, 1981. 
79. Balazs É., La Bureaucratie céleste, Paris, Éditions Gallimard,1968, p. 311. 
80. Ibid., p. 42. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


64 Une autre introduction aux sciences sociales 

North, les droits de propriété soient considérés par certains historiens et éco-
nomistes comme la clé de voûte ayant permis l'apparition du capitalisme 81 
– et d'un mode particulier et exceptionnel d'individuation sous la double 
égide du marché et de l'État. En garantissant l'usufruit individuel des profits, 
les droits de propriété auront été une incitation décisive et unique pour  
l'Occident qui a permis l'expansion de l'activité économique et l'accumulation 
du capital. Par ailleurs, bien des auteurs marxistes soulignent l'importance  
décisive de l'État, politiquement et matériellement centralisé dans l'avènement 
du capitalisme en Angleterre, en termes notamment de création d'infrastruc-
tures légales et productives 82.  

La garantie par l'État des droits de propriété aura fini par faire système 
avec la représentation de l'Homo oeconomicus – et la vision, comme on l'a évo-
qué ci-dessus, d'une personne qui se conduit en fonction plus ou moins  
exclusive de ses intérêts et à travers le calcul de leur maximisation. Pour  
évidente qu'elle semble, cette représentation de l'individu, à laquelle les droits 
de propriété institués via l'État donneront sa véritable assise pratique, n'est en 
fait qu'une invention occidentale moderne récente – car c'est seulement au 
XVIIième siècle que les intérêts s'imposent aux passions 83. Jamais auparavant 
l'intérêt n'avait été à ce point été érigé en guide des conduites.  

Le contraste est grand, pour ne pas dire abyssal, entre les deux récits des 
sciences sociales sur l'essor de l'État occidental moderne. D'un côté, celui-ci 
examiné de l'intérieur ne cessera d'être l'objet de regards analysant la rationa-
lisation contrainte qu'il met en œuvre, voire la large famille des techniques 
d'assujettissement qu'il va promouvoir. De l'autre côté, les mêmes auteurs  
parfois, le comparant à d'autres réalités étatiques (en fait en énonçant sa dif-
férence avec d'autres parties du monde) en viendront à souligner comme 

 
81. North D.C., The Rise of the Western World, Cambridge, Cambridge University Press, 
1976. 
82. Wood E.M., The Origin of Capitalism, London, Verso, 2002, p. 99. 
83. Hirschman A.O, op.cit. ; Laval Ch., L'Homme économique, Paris, Éditions Gallimard, 
2007. Ce processus est passé tour à tour par une représentation anthropologique particu-
lière autour de l'intérêt, une philosophie générale utilitariste, un ensemble d’instruments 
de mesure et bien sûr, la consolidation des droits de propriété privée. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 65 

Georg W.F. Hegel en 1820 dans ses Leçons sur la philosophie de l'histoire uni-
verselle, son caractère émancipatoire vis-à-vis d'un Orient caractérisé comme 
une terre soumise au despotisme. 

[3.] Enfin, il nous reste un aspect à soulever, dont on verra toute l'impor-
tance pour le monde contemporain dans les chapitres 3 et 4. Malgré la  
primauté octroyée à la production des individus dans l'État moderne occiden-
tal, la thèse de son exceptionnalité s'appuie sur bien d'autres facteurs – un type 
de gouvernementalité, des politiques sociales spécifiques, une bureaucratie… 
parmi lesquels il est indispensable d'en souligner un particulièrement, l'inven-
tion de la nation. Elle aura un rôle si déterminant dans le récit hégémonique 
de l'Occident moderne qu'on a pu affirmer que la véritable spécificité de l'État 
moderne est moins liée à l'individualisme qu'à l'émergence d'une identité  
nationale collective 84. En fait les sociétés modernes, sur la base d'une concep-
tion abstraite de l'individu et concrète de la nation, ont été capables de  
remplacer l'intégration traditionnelle par des mécanismes juridico-politiques 
universels autour de la citoyenneté. 

Il s'agit d'une dimension centrale dans la Révolution française avec la re-
définition qu'elle opère autour de la nation de la souveraineté et de la loyauté 
des citoyens. S'invente alors une forme de communauté entre citoyens  
(partageant la même nationalité) différente de celles bâties autour du lignage, 
de la fraternité religieuse ou de la commune : communauté citoyenne éparse 
sur un territoire plus ou moins vaste, structurée autour de l'affirmation – qui 
devient fondatrice – de l'égalité entre les individus (malgré maintes restric-
tions effectives) et confrontée, sur de nouvelles bases idéologiques, à la  
question de l'hétérogénéité et de l'intégration sociales. Pour faire face à tous 
ces défis, l'État et l'essor d'une administration deviennent indispensables mais 
la nécessité de produire une représentation intégratrice du Peuple autour de 
la Nation le sera tout aussi. 

La véritable assise de l'État moderne ne fut pas ainsi l'individualisme mais 
une nouvelle conception de la souveraineté qui, rendue idéologiquement et 
pratiquement possible par la séparation de l'État et de l'Église, a sur cette base 

 
84. Black A., « Individus, groupes et États. Une approche générale comparée » in Coleman 
J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 388. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


66 Une autre introduction aux sciences sociales 

érigé et soudé diverses communautés de citoyens autour de la nation 85 .  
Au-delà des conceptions divergentes de la nation (autour d'un génie culturel 
ou d'un contrat politique) il est important de rappeler la fonction de ciment 
– encore une fois souvent dite exceptionnelle – qui revient à la nation dans 
l'Occident moderne. Derrière l'unité symbolique et la communauté imaginée 
de la Nation s'instituent les bases d'une articulation sui generis entre marché 
du travail et système éducatif ainsi qu'entre loyautés locales et devoir envers 
la patrie 86. Certes, la différence est ici davantage de degré que de nature – les 
Empires avaient jadis eux aussi mis en œuvre un travail explicite de produc-
tion idéologique. Mais jusqu'aux derniers siècles y compris, c'était à partir de 
faibles capacités factuelles d'imposition idéologique du reste largement occul-
tées par l'historiographie et les rituels officiels.  

Ce qui nous intéresse surtout, c'est que la nation inventée dans l'Occident 
moderne, va devenir un facteur important de son exceptionnalité. Sa force 
sera maintes fois opposée aux faiblesses des autres nations partout dans le 
monde, à leur inachèvement politique, à leur incapacité à dépasser les clivages 
ethniques ou régionaux, à leur difficulté à les construire séparément de la re-
ligion. La Nation aura été une voie de l'exceptionnalité occidentale ; une voie 
d'autant plus large que c'est souvent en son nom que l'expansion coloniale et 
les missions civilisatrices propres à l'Occident moderne ont été entreprises. La 
Nation a fait corps avec le différentiel de puissance. 

Les trois interprétations que nous venons de présenter ne sont et ne  
visent aucune exhaustivité. Elles ont bien des points en commun et il est  
souvent question de défendre une vision enchevêtrée de l'exceptionnalité de 

 
85. Ibid., p. 392. Notons que, pour Anthony Black, la difficulté de l'État moderne dans les 
pays musulmans ne s'explique pas par une conception (insuffisante) de l'individu, mais par 
l'absence de légitimité de la séparation entre appartenance religieuse et appartenance laïque 
(ibid., p. 392). Dans ce sens, les liens souvent explicites entre le concept moderne de nation 
et la matrice chrétienne contraste avec ce qui a eu lieu dans le monde musulman où l'umma 
a été profondément anti-nationaliste puisque favorable à une conception bien plus univer-
saliste des univers politiques (au point de faire de l'islam, selon certains, un obstacle à la 
modernisation nationale des États arabes). 
86 . Anderson B., L'Imaginaire national, Paris, Éditions La Découverte, 1996 [1983] ; 
Gellner E., Nations et nationalisme, Paris, Librairie Payot, 1989 [1983] ; Hobsbawm E.,  
Nations et nationalisme depuis 1780, Paris, Éditions Gallimard, 1992 [1990]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 67 

l'Occident moderne. Mais, même vulgarisées, ces représentations savantes ne 
concernent qu'un noyau restreint de spécialistes. Le récit hégémonique occi-
dental moderne s'est souvent répandu à l'aide de discours et au moyen d'items 
narratifs autrement plus accessibles. 

Les grands items narratifs 

Au-delà des trois grandes illustrations présentées (protestantisme, révolution 
industrielle et État), l'exceptionnalité de l'Occident moderne s'est cristallisée 
autour d'un ensemble de tropes littéraires-historiques où la modernité occi-
dentale serait une expérience unique, endogène, marquant la supériorité des 
uns et les retards des autres. 

Caractère unique 

Le premier, et peut-être le plus fréquent des items narratifs, consiste à trans-
former certains processus ou réalités historiques en caractéristiques uniques 
des sociétés occidentales modernes. L'affirmation de cette unicité passe  
souvent par la négation de l'existence de phénomènes similaires ailleurs. Ainsi 
le miracle européen se détacherait-il suite à une conjonction particulière  
de facteurs vue comme une réalité historique unique, parmi lesquels la coexis-
tence dans un espace réduit de sociétés souvent en situation d'équilibre mili-
taire et économiques est un élément-clé 87. L'affirmation prend une dimen-
sion axiologique évidente. Même lorsqu'avec Arnold Toynbee on reconnaît 
dans l'histoire du monde la présence de vingt et une grandes civilisations, la 
civilisation occidentale, et pas seulement dans sa phase moderne, n'en jouit  
pas moins d'une exceptionnalité certaine, liée au caractère unique de ses trans-
formations. 

Pour établir le bien-fondé de l'unicité occidentale, un des grands recours 
narratifs consiste à surligner avec insistance les spécificités présentes dans la 
civilisation occidentale moderne. La démocratie, avec les formes historiques 
qu'elle y a prises et dont les spécificités sont certaines, sert ainsi d'arrière-plan 
explicite pour dévaloriser ou nier l'existence de pratiques qui y participent 

 
87. Jones E., op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


68 Une autre introduction aux sciences sociales 

« ailleurs » (voire tout simplement celle de délibérations antagonistes). Affir-
mation qui fait largement l'économie – avec d'autres, semblables – de toute 
comparaison en bonne et due forme et permet de négliger tout bonnement ce 
qui a pu être observé chez les Iroquois (sans minimiser pour autant le rôle 
prééminent des chefs de guerre au cœur de leurs assemblées souveraines), ce 
qui a pu être établi chez les Germains ou les Gaulois 88, ou encore ce qui relève 
de la pratique de la palabre en Afrique sub-saharienne 89. Certes, toutes ces 
pratiques sont différentes et les institutions de la démocratie occidentale  
moderne y sont irréductibles, mais la fonction de l'item narratif de l'unicité 
occidentale moderne est autre : il veille à empêcher toute stratégie compré-
hensive en termes de ressemblance. 

Ce procédé n'a jamais été aussi extrême – et longtemps probant – qu'à 
propos du processus d'individuation et de ses grands facteurs structurels. L'af-
firmation est même devenue consubstantielle à un certain regard sociolo-
gique : seul l'Occident moderne aurait connu un niveau suffisamment élevé 
de différenciation sociale pour permettre l'individualisation de ses membres. 
C'est en Occident seulement que l'État, l'essor économique ou les villes ont 
véritablement produit des individus : que l'existence de la famille nucléaire, 
de l'amour romantique ou de l'amour filial, mais aussi une valorisation plus 
intense de la vie privée, auraient permis l'individualisation. Or, on le verra 
dans le prochain chapitre, pour tous ceux que l'on vient d'évoquer ont été  
signalés depuis quelques décennies des processus similaires, avant et ailleurs 
que dans la modernité occidentale 90. 

Endogène  

Le deuxième grand item de l'exceptionnalité occidentale affirme le caractère 
endogène du processus de modernisation. Il n'est pas ici question de savoir  
si la modernité a été ou non une invention proprement occidentale ; mais  
d'affirmer que l'avènement des sociétés modernes est le fruit de processus  

 
88 . Testart A., Éléments de classification des sociétés, Paris, Éditions Errance, 2005,  
pp. 106-108. 
89. Bidima J.-G., La Palabre, Paris, Éditions Michalon, 2015. 
90. Goody J., Le Vol de l'histoire, Paris, Éditions Gallimard, 2010 [2006]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 69 

exclusivement endogènes aux sociétés occidentales. L'affirmation va ici aussi 
de pair avec un ensemble de dénégations.  

Directement ou indirectement cet item sert davantage même que le  
précédent à différencier – et à hiérarchiser – les sociétés en fonction de leurs 
différentiels d'historicité, autant dire à partir de leur diverses capacités pra-
tiques et culturelles à se cerner comme maitresses ou pas de leur destin. Réalité 
constitutive de toute société même à des degrés différents, la dynamique entre 
le dedans et le dehors (entre ce qui est propre à une société et sous son contrôle 
et ce qui lui est externe et imposé) se traduit par une véritable bipartition  
civilisationnelle. Il est parfois seulement question des rythmes (sociétés 
« chaudes » et dynamiques ou « froides » et stables), mais d'autres fois bel et 
bien de sociétés maîtrisant leur devenir de façon endogène et d'autres haute-
ment soumises aux diktats des acteurs et des facteurs externes (vision prêtant 
alors à ces éléments une toute puissance que rien, sinon un regard idéolo-
gique, ne justifie). Le changement est cerné comme un processus exclusive-
ment endogène lorsqu'il est question des sociétés occidentales modernes ; 
dans les autres sociétés, soit la reproduction est de mise, soit le changement 
est imposé ou induit de l'extérieur (colonisation, invasion, pénétration  
commerciale). Cet item narratif a été particulièrement actif à propos de 
l'Afrique subsaharienne, ainsi longtemps dessaisie de son historicité. 

Or l'historicité – la capacité et la conscience des sociétés de leur pouvoir 
d'agir sur elles-mêmes – est indissociablement un regard sur l'histoire 91. Sur 
ce registre, comme l'a bien signalé Georges Balandier, les sociétés tradition-
nelles diffèrent des sociétés modernes : si les dernières sont obnubilées par le 
changement, les premières, tout en y étant soumises, se complaisent « dans la 
conservation du passé » 92. Mais avec l'item du développement endogène, le 
différentiel des récits donne forme à tout autre chose : un classement des  
sociétés. Et en accord avec l'idéologie du changement endogène, la maîtrise 
du changement ne serait une réalité effective que dans les sociétés modernes 
occidentales. 

 
91 . Touraine A., Production de la société, Paris, Éditions du Seuil, 1973 ; Lefort Cl.,  
L'Invention démocratique, Paris, Librairie Arthème Fayard, 1981. 
92. Balandier G., Anthropo-logiques, Paris, Presses universitaires de France, 1974, p. 205. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


70 Une autre introduction aux sciences sociales 

Supériorité 

Le troisième grand item vient couronner les deux procédés narratifs précé-
dents. Si bien des facteurs confluent autour de la question de la supériorité, 
c'est lui qui enracine vraiment le récit hégémonique de l'Occident moderne 
autour de l'exceptionnalité de la Révolution industrielle. Il y va dans cette opé-
ration intellectuelle de bien plus de ce que l'on reconnaît d'habitude : l'essor 
différentiel de la Raison instrumentale devient le grand leitmotiv de la moder-
nité occidentale. Bien entendu cela ne suppose pas d'abandonner ou de négli-
ger d'autres ressorts d'exceptionnalité (les Lumières, l'individualisme), mais 
d'ériger la Révolution industrielle – infiniment plus par exemple que la démo-
cratie – comme véritable foyer de la supériorité.  

D'ailleurs, sur ce point, le consensus est fort. À la suite de l'imposante 
révision critique d'une vaste littérature pluridisciplinaire, Jack Goody peut 
ainsi conclure qu'« une part de l'actuelle supériorité économique de l'Europe 
est clairement en lien avec la révolution industrielle »93. La conclusion est 
d'autant plus significative que l'auteur s'efforce de démonter dans bien 
d'autres domaines l'existence d'une supériorité occidentale. Il s'agit là d'un 
point décisif. Si bien des facteurs considérés comme spécifiques à l'hégémonie 
occidentale moderne et ayant alimenté l'eurocentrisme ont pu être l'objet d'un 
fort travail de sape critique 94, il semble cependant difficile de remettre en 
question le surplus de puissance détenu par les sociétés occidentales modernes 
à partir du XIXième siècle. 

C'est là sans doute le socle du récit hégémonique occidental moderne : la 
Révolution industrielle est posée in fine comme l'élément clé de la divergence 
entre sociétés. La raison en est simple : il est difficile – sinon impossible – de 
nier les indicateurs d'accroissement qu'elle a apporté à la puissance occiden-
tale moderne. L'item narratif de la supériorité européenne dans les temps  

 
93. Goody J., Capitalisme et modernité, Paris, Les Presses du Calisto, 2016 [2004], p. 51. 
94. Pour un travail de sape des principales thèses et tenants de l'eurocentrisme, et de la 
double thèse de l'exceptionnalisme occidental et du caractère endogène de son développe-
ment, cf. Blaut J.M., The Colonizer’s Model of the World. Geographical Diffusionism and the 
Eurocentric History, New York and London, Guilford Press, 1993. En fait, l'auteur met à 
mal tous les topos du miracle européen (primatie raciale, environnement, rationalité,  
technologie). On lira aussi avec profits les critiques de Frank A.G., op. cit., notamment tout 
le chapitre 7. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 71 

modernes s'est solidement enraciné autour de l'essor de la science et de la  
technique, elles-mêmes en synergie avec le développement du capitalisme  
industriel. Or, sur ce différentiel de puissance, l'item de la supériorité, on l'a 
bien vu ci-dessus, entraîne des affirmations plus contestables visant à rendre 
compte de cet écart essentiellement pour des raisons endogènes, qui dévalo-
risent les autres. L'essor de la navigation occidentale à l'ère moderne serait 
ainsi dû à cette supériorité, ce qui est loin d'être une évidence : les historiens 
signalent par exemple l'existence d'un savoir cartographique mixte – javanais 
et arabo-musulman – de haut niveau, et un art poussé des cartes terrestres 
largement à la hauteur de celui des Occidentaux au début du XVIième siècle, 
mais aussi des connaissances comparables en navigation, particulièrement  
en ce qui concerne l'allure des vaisseaux 95. De telles réalités s'effacent ou  
s'oublient devant la supériorité occidentale moderne. 

Retard 

Le quatrième item n'est extérieur qu'en apparence à la narration hégémonique 
occidentale moderne. En fait il en est aussi constitutif, et sinon plus que les 
trois précédents. Comme on vient de le voir avec l'exemple de l'art de la navi-
gation, le récit de l'exceptionnalité se prolonge naturellement par une affirma-
tion de l'infériorité des autres. C'est l'idée d'un retard du reste du monde. 
L'inflexion est subtile mais importante : sans renier forcément l'idéologie de 
l'infériorité raciale, l'item narratif du retard interprète l'histoire des autres  
civilisations en termes d'anomalies, d'insuffisances ou de blocages laissant  
cependant entrevoir malgré tous ces écueils la possibilité d'un changement,  
à condition que ces sociétés fassent leurs les institutions modernes de  
l'Occident. C'est cet item qui transforme définitivement la différence en infé-
riorité. Si le processus précède et excède Georg W.F. Hegel, c'est avec son 
œuvre que le regard occidental moderne immobilise vraiment les autres 
peuples dans une réalité intemporelle et figée, sans télos ni histoire à propre-
ment parler. 

D'ailleurs ce n'est vraiment qu'à partir du XIXième siècle, au fur et à mesure 
que l'essor économique et militaire de l'Europe – industrialisation et coloni-
sation – pèse sur les autres régions du monde que s'affirment des visions  

 
95. Bertrand R., op. cit., pp. 99-101. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


72 Une autre introduction aux sciences sociales 

négatives et surtout un sentiment de supériorité, notamment envers les 
« Orientaux » (arabes, indiens ou chinois). Auparavant, la différence civilisa-
tionnelle n'engendrait pas forcément l'idée d'une infériorité et encore moins 
celle d'un retard des autres. 

Un peu partout dans le monde, la dynamique entre la supériorité et l'infé-
riorité a cristallisé un sentiment particulier d'attirance et de méfiance envers 
les Occidentaux. Une attitude, la ruse, rassemble souvent ces sentiments  
ambivalents. Cette représentation, qui n'est pas exclusive des temps modernes 
(pensons aux regards croisés entre Grecs et Troyens), y prendra une vigueur 
indéniable, en partie parce que les contacts seront plus fréquents mais aussi 
parce que progressivement les asymétries de pouvoir déséquilibrent forte-
ment et durablement la place des uns et des autres. Les accusations réci-
proques de ruse se multiplient entre Européens et Javanais 96 ; entre Espagnols 
et Indigènes, les premiers se questionnant pour savoir si les seconds avaient 
une âme, les derniers s'interrogeant pour savoir si les premiers avaient un 
corps 97 ; entre Chinois et Européens (« l'expression chinoise 'perdre son pays 
pour une peau de bœuf' qui signifie 'se faire entourlouper par un Européen' 
reste en usage jusqu'au XIXième siècle ») 98. C'est aussi dans ces termes que, face 
à un représentant de la Couronne britannique qui vantait au XIXième siècle le 
désir altruiste de l'Angleterre de lui apporter la civilisation, le chef africain 
Asantehene répondait : « Votre motivation ne peut être celle-là. Pour ce qui 
est de l'industrie et des arts, vous nous êtes supérieurs. Mais nous sommes en 
relation avec un autre peuple, les Kong, qui est par rapport à nous aussi peu 
civilisé que nous le sommes par rapport à vous. Or il n'y a pas un seul de mes 
sujets, même parmi les plus pauvres, qui accepterait de quitter son foyer dans 
le but de civiliser les Kong. Maintenant comment espérez-vous me persuader 
que vous avez laissé la prospère Angleterre pour un motif aussi absurde ? » 99. 
Si au long de l'histoire, la méfiance envers l'Étranger a été de rigueur, dans les 

 
96. Ibid., p. 196. 
97. Viveiros de Castro E., Métaphysiques cannibales, Paris, Presses universitaires de France, 
2009, p. 16. 
98. Bertrand R., op. cit., p. 199. 
99. Cité in Bayart J.-F., L'État en Afrique, Paris, Librairie Arthème Fayard, 2006 [1989], 
p. 52. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


L’exceptionnalité de la modernité occidentale 73 

temps modernes, cette attitude a pris, marquée par les expériences du retard 
et de la domination, une nouvelle signification politique. 

 
*     *     * 

 
Grâce au différentiel de puissance atteint, le récit hégémonique occidental 
moderne va écrire l'histoire de toutes les autres civilisations en termes large-
ment – sinon exclusivement – négatifs. Elles seront toutes définies et cernées 
par ce qu'elles ne possèdent pas vraiment, par leurs insuffisances ou leurs  
anomalies. La lumière des uns entraîne les autres dans l'ombre ; l'hégémonie 
occidentale moderne aimante les récits sur les autres civilisations : elle est  
censée imposer aux autres – inéluctablement – l'horizon et le chemin. 

N'existerait en dehors de l'Occident moderne, à suivre le récit hégémo-
nique, que des sociétés traditionnelles, arriérées, communautaires. Dans son 
squelette minimal l'interprétation du monde se réduit alors à la question du 
nécessaire passage de la communauté à la société – seule voie possible pour 
parvenir à la Grande Convergence sous l'égide de la modernité occidentale, 
tant prônée. C'est pourquoi, d'un point de vue proprement analytique, il n'est 
pas exagéré d'affirmer que le propre de la figure de la communauté est de ne 
pas posséder d'avatar théorique. Aujourd'hui encore, il suffit de se référer à la 
description faite par Ferdinand Tönnies à la naissance de la sociologie, en 
1887, pour disposer de son profil 100. Cette permanence n'est compréhensible 
que si l'on prend acte de la fonction analytique de cette figure – qui a servi de 
ligne de démarcation entre différents types de collectivités. Le membre de la 
communauté a toujours été décrit comme un acteur soumis à la collectivité, à 
la fois façonné par elle et incapable de s'en séparer, animé par la chaleur du 
groupe et disposant d'un espace d'initiative personnelle faible ou inexistant.  

Ce cadre rend compte de l'invention d'autres mondes – Afrique,  
Amérique, Inde, Orient comme copies ratées ou étapes dépassées par  
l'Occident moderne. On aurait tort, malgré le crépuscule actuel de ce  
type de vision dichotomique, de décréter sa disparition : il se décline encore  
aujourd'hui dans la confrontation entre un Occident sécularisé et un  

 
100. Tönnies F., Communauté et société, Paris, Retz-CEPL, 1977 [1887]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


74 Une autre introduction aux sciences sociales 

islamisme fondamentaliste, un Occident individualiste et un asiatisme tradi-
tionnaliste.  

Si la question de la comparaison entre civilisations n'a pas vraiment  
attendu les temps modernes pour se poser, l'interrogation prendra une tout 
autre ampleur et une autre signification au tournant du XIXième siècle, à  
mesure que la Révolution industrielle creuse les écarts entre pays en termes 
de richesse et de puissance.  

En résumé, le récit hégémonique occidental moderne est inséparable 
d'un processus qui a instauré un partage irréductible entre le passé et le  
présent, tant il adosse son auto-perception à un régime d'historicité où l'idée 
de la rupture occupe une place prépondérante. La thèse de la césure moderne 
introduit un épineux problème au cœur de toute comparaison sociologique. 
Elle établit l'évidence d'un partage indépassable entre deux types de sociétés, 
l'une traditionnelle et l'autre moderne, dotées d'acteurs radicalement divers. 
En traçant cette rupture, l'Occident s'est autoplacé grâce au discours de la mo-
dernité comme point de référence voire d'aboutissement de l'histoire. Face à 
lui, toutes les autres expériences sociales apparaissent prématurées, inache-
vées ou tronquées. La comparaison est toujours évaluation. Conséquence im-
médiate et apparemment inévitable : les sociétés extérieures à l'Occident  
moderne sont des figures inachevées ou tronquées ; elles stagnent dans une 
étape antérieure, dépassée par l'Occident ; aux prises avec des logiques tradi-
tionnelles ou communautaires qui empêchent leur essor, et dans lesquelles 
elles sont enfermées. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 

Chapitre 2  
La modernité occidentale a-t-elle été  

exceptionnelle ?  

L'EMPRISE DU RECIT HÉGÉMONIQUE occidental moderne est toujours 
fort dans le mainstream des sciences sociales qui s'enseigne encore dans la 
plupart des universités, notamment pendant les premières années. Et la socio-
logie est une des disciplines qui a le plus de mal à se débarrasser, sinon de son 
occidentalo-centrisme, n'ayant pas en principe de problème pour reconnaître 
que toute connaissance sociale est située, mais de sa tendance plus fâcheuse et 
structurelle à distordre et à déformer les réalités historiques différentes à la 
lumière de la thèse de l'exceptionnalité de l'Occident moderne – parfois en 
maltraitant même les réalités occidentales d'avant la fin du XVIIIe siècle 101. 

Depuis quelques décennies, Jack Goody est devenu le grand pourfendeur 
de la thèse de l'exceptionnalité de l'Occident moderne 102 . Comme peu 
d'autres et avec une érudition qui force le respect, il s'est efforcé de déceler 
dans plusieurs sociétés et à des périodes différentes la présence d'éléments 
considérés comme propres aux modernes occidentaux, par exemple les « ex-
plications rationnelles non magiques » ou l'essor de la comptabilité. Par  
ailleurs, il s'est évertué à montrer comment nombre d'éléments jugés spéci-
fiques à une période (individu, amour), sont communs à bien d'autres  
périodes et civilisations. Relativement au récit hégémonique, ses études ont 

 
101. Tilly Ch., As Sociology meets History, New York, Academic Press, 1981. 
102. Goody J., Le Vol de l'histoire, op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


76 Une autre introduction aux sciences sociales 

introduit un grand nombre de nuances nécessaires. Certes le travail monu-
mental de Jack Goody avait des précédents ; pensons, par exemple, à ceux qui 
s'étaient attachés à mettre en évidence, contre l'idée d'une rupture historique 
radicale, les profondes racines de la modernité au Moyen Âge ; mais, parce 
qu'il sort du périmètre occidental, le changement de regard qu'on peut repérer 
depuis quelques décennies est bien plus radical. Pour deux raisons : d'une 
part, parce que Jack Goody – avec un grand nombre d'études développées 
dans cette direction critique – va infiniment plus loin dans la déconstruction 
de l'exceptionnalité de l'Occident moderne et d'autre part, et de manière peut-
être encore plus significative, parce que, pour des raisons qui tiennent large-
ment au nouveau scénario géopolitique, les sciences sociales sont désormais 
contraintes de reconnaître ces vérités. 

Dans le chapitre précédent, nous avons laissé en suspens une question 
qu'il faut maintenant aborder. Sans être exhaustif, passons en revue quelques 
dossiers. 

Le protestantisme a-t-il été vraiment nécessaire dans 
l'avènement du capitalisme ? 

Du vivant de son ami Max Weber, et tout en reconnaissant l'importance de sa 
thèse, Ernst Troeltsch souligne bien mieux que lui non seulement l'affinité 
entre calvinisme et modernité d'un côté, et les distances entre luthéranisme et 
la modernité de l'autre, mais surtout la complexité de la dialectique des  
rapports entre protestantisme et modernité 103. Certes le calvinisme, qui fait 
reposer la foi religieuse avant tout sur des convictions personnelles et intimes, 
affirme l'autonomie du croyant en opposition à l'autorité de l'Église, mais  
il rappelle aussi à quel point le protestantisme reste circonscrit à la culture 
ecclésiastique du Moyen Âge catholique 104 . Davantage encore, Ernst 
Troeltsch souligne la complexité des rapports entre l'individualisme religieux 
d'un côté et le fait qu'il n'ait jamais vraiment cessé malgré tout d'être médiatisé 
par la parole de Dieu et la prédication de l'Église de l'autre : « toute conviction 

 
103. Troeltsch E., Protestantisme et modernité, Paris, Éditions Gallimard, 1991 [1909-
1913]. 
104. Ibid., p. 33 et p. 47. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 77 

individuelle et singulière est restée cependant une conviction encore étroite-
ment rattachée au dogme et à l'Église » 105.  

Sa vision ne décentre pas seulement la question de l'origine hors du pro-
testantisme, elle englobe celui-ci dans une dynamique plus large dont il finit 
par dépendre lui-même. Ce n'est qu'à mesure de ses interactions avec la  
culture moderne elle-même que le néo-protestantisme (comme le nomme 
l'auteur) accentue ses dimensions proprement individualistes. D'où l'affirma-
tion qu'au-delà de sa véritable fonction dans la genèse du monde moderne et 
du capitalisme, « le néo-protestantisme n'est lui-même qu'une composante de 
cette culture moderne » 106. Il lui arrive même d'être encore plus explicite : 
« notre enquête a débouché sur ce résultat ambigu que le protestantisme a  
stimulé souvent de manière puissante et décisive le monde moderne, bien que, 
dans aucun des domaines observés, il n'en ait jamais été simplement l'initia-
teur » 107. En tout cas, pour Ernst Troeltsch un grand nombre des fondements 
du monde moderne – « dans l'État, la société, l'économie, la science et l'art » – 
sont apparus tout à fait indépendamment du protestantisme 108. 

Mais ce n'est pas seulement l'affinité élective exposée dans l'analyse  
wébérienne – avec l'idée que l'on sait désormais contestable dans les faits que 
les protestants seraient plus nombreux parmi les premiers capitalistes – qui a 
été objet de discussion. On a aussi questionné par exemple la nouveauté de la 
disposition rationnelle au calcul parmi les protestants – disposition démon-
trée comme présente ailleurs de manière analogue, mais par une voie propre 
et à partir de tout autres considérations. Giacomo Todeschini a montré 
qu'entre le XIième et le XVième siècle, tout un corpus de débats s'est développé 
parmi les catholiques sur la question de la propriété, de la possession, de 
l'échange, de la circulation ou de l'accumulation du capital. En tant que telle 
cette réflexion exprime, on le verra un peu plus loin, le pouvoir acquis par les 
marchands au sein de la Chrétienté et donc la nécessité d'une révision des 
doctrines ecclésiastiques 109. Dans ces débats, comme ceux qui ont lieu parmi 
les Franciscains, l'enjeu porte sur l'extrême pauvreté et l'excessive richesse, 

 
105. Ibid., p. 154. 
106. Ibid., p. 52. 
107. Ibid., p. 111. 
108. Ibid., p. 44. 
109. Todeschini G., Les Marchands et le Temple, Paris, Éditions Albin Michel, 2017 [2002]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


78 Une autre introduction aux sciences sociales 

mais aussi sur la nécessaire valorisation progressive du marchand actif – qui 
fait fructifier son capital par le travail, augmente ainsi le bonheur citadin et 
participe par ses donations à la pérennité de l'Église 110. Bref, le catholique doit 
faire un bon usage de ses biens, et s'il a le droit de soustraire (d'accumuler)  
de la richesse, c'est au vu de son administration pour le double bien-être du 
corps social et de lui-même en tant que membre de celui-ci 111. Difficile de 
sous-estimer désormais tous les éléments que le catholicisme a apporté au  
développement – et à la justification – du capitalisme. 

Aux côtés des catholiques, on a pu faire remarquer les apports que les 
juifs ont fait au capitalisme naissant – comme Werner Sombart surtout l'a  
signalé. Max Weber lui-même avait déjà attiré l'attention sur certaines simili-
tudes éthiques entre judaïsme et calvinisme, avant que Werner Sombart dans 
Les Juifs et la vie économique n'applique explicitement la démarche  
wébérienne à ces derniers afin de montrer leur rôle dans la consolidation du 
capitalisme 112. Si nous évoquons la question des liens historiques entre le ca-
tholicisme ou le judaïsme avec le capitalisme c'est parce qu'il s'agit d'un très 
ancien domaine d'exploration qui n'a cessé de faire l'objet d'études, même si 
toutes n'ont pas la même vocation. Si certaines formulent une critique des 
soubassements intellectuels de la thèse de Max Weber, d'autres – et en partie 
le travail de Werner Sombart – en sont un mode d'emploi particulier qui n'a 
cessé de se renforcer depuis plusieurs décennies : il y est question de trouver 
dans différentes religions des équivalents fonctionnels au protestantisme, à 
l'heure d'expliquer l'émergence du capitalisme ailleurs qu'en Occident. 

Robert Bellah a mobilisé un raisonnement de ce type afin d'établir que le 
Japon avait connu pendant la période Tokugawa (1603-1868) un équivalent 

 
110. Todeschini G., Richesse franciscaine, Lagrasse, Éditions Verdier, 2008 [2004]. 
111. Todeschini G., Les Marchands et le Temple, op. cit., pp. 352-379. 
112. Sombart W., Les Juifs et la vie économique, Groupe Saint-Rémi, 2012 [1911]. Notons 
que pour Ernst Troeltsch cette association avait été exagérée, tant à ses yeux une véritable 
différence sépare un capitalisme orienté vers le commerce et le prêt financier (dans lequel 
les liens sont effectifs entre judaïsme et morale économique) et un capitalisme bourgeois 
et industriel (dans lequel le lien est moins évident à ses yeux). Cf. Troeltsch E., op. cit., p. 96. 
Plus largement, la thèse de Werner Sombart est souvent considérée comme dépassée, cf. 
Kocka J., Histoire du capitalisme, Paris, Éditions Markus Haller, 2017 [2014], p. 20.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 79 

fonctionnel de l'éthique protestante, tandis que marquée par le confucia-
nisme, la Chine n'aurait pu se développer (que le lecteur porte attention à la 
date de parution de cette étude) 113. Plus significatif encore peut-être, Shmuel 
Eisenstadt, en raison de son évolution intellectuelle vers la thèse des moder-
nités multiples – nous y reviendrons au prochain chapitre – s'est attaché avec 
d'autres chercheurs à trouver des équivalents fonctionnels au puritanisme 
dans d'autres contextes historiques – citons la religion Tokugawa au Japon  
de l'ère Meiji, certaines traditions de l'islam en Afrique du Nord ou encore 
l'hindouisme de Gandhi. Chacune de ces religions aurait pu faire office de  
facteur de modernisation de même nature 114. Plus tard, mais dans le même 
sens, dans le livre coordonné en 1988 par Peter Berger et Michael Hsiao  
Hsin-Huang, les auteurs, une fois ouvertement questionnée la thèse wébé-
rienne, montrent le rôle que le confucianisme, mais également le bouddhisme 
et le taoïsme, ont développé dans le capitalisme de l'Est de l'Asie donnant 
forme à une version « non individualiste de la modernité capitaliste » 115. 

Sans surprise eu égard à son essor industriel précoce, les premières études 
de ce type se sont effectuées à propos du Japon. Or à bien y regarder et malgré 
la volonté d'instaurer d'autres liens de nécessité entre une religion et le capi-
talisme, ces interprétations ne constituent souvent face aux faits historiques 
que des rationalisations (au sens freudien de justifications) de l'existant. Rien 
n'en atteste mieux que l'évolution du confucianisme : rejeté comme religion 
incapable de produire l'essor capitaliste par Robert Bellah en 1957, il sera, 
quelques décennies plus tard, promu par Michio Morishima comme facteur 
décisif de l'émergence du capitalisme asiatique 116.  

Il n'y a pas nécessairement de mal à chercher des équivalents fonctionnels 
entre religions et sans doute le travail de description historique y gagne-t-il en 
acuité. À condition de reconnaître qu'en mobilisant de cette sorte la thèse  
ou plutôt l'esprit de la démonstration de Max Weber, on fait exactement le 

 
113. Bellah R., The Tokugawa Religion, Glencoe, The Free Press, 1957. 
114. Eisenstadt S.N. (ed.), The Protestant Ethic and Modernization, New York, Basic Books, 
1968. 
115. Berger P. & Hsin-Huang M.H. (s/s la dir. de) in Search of an Est Asian Development 
Model, New Brunswick, Transaction Publisher, 1999 [1988]. 
116. Morishima M., Why has Japan « succeeded » ? Western Technology and the Japanese 
Ethos, Cambridge, Cambridge University Press, 1982. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


80 Une autre introduction aux sciences sociales 

contraire de ce qu'il a explicitement voulu dire. Réinterprétée de cette  
manière, la thèse wébérienne devient toute autre chose : la religion, certaines 
religions en fait, sont alors appréhendées comme des facteurs historiques  
possibles du développement économique. Le lien exclusif entre protestan-
tisme et capitalisme cède le pas à un ensemble d'études historiques quant à la 
diversité d'agencements possibles entre religions et capitalisme, et la thèse de 
l'exceptionnalité de l'Occident moderne via le protestantisme se brouille. 

La littérature critique autour de la thèse wébérienne est inépuisable. C'est 
tour à tour l'idée de la causalité du protestantisme dans l'avènement du capi-
talisme qui a été contestée mais aussi la définition trop restrictive que Max 
Weber donne du capitalisme en tant que système économique orienté vers le 
profit ; ou encore certaines de ses caractérisations du protestantisme et  
surtout ses mésinterprétations du catholicisme ; enfin de nouvelles données 
disponibles ont fortement affaibli la pertinence empirique de la thèse, au point 
que la géographie du capitalisme naissant dessinée par lui résiste mal à 
l'épreuve des faits.  

Malgré tout sa thèse a longtemps résisté tant elle était – et reste – une 
pièce maîtresse de l'imaginaire de la supériorité et de l'exceptionnalité occi-
dentale moderne. Même si pour cela elle a dû largement ignorer l'anomalie du 
Japon dès la fin du XIXième siècle, l'importance productive de la Chine dès 1400 
(et les dispositions favorables au commerce qu'artisans et marchands ont 
trouvées dans le bouddhisme), puis auparavant, l'importance du droit d'orien-
tation musulman pour donner une base aux contrats industriels et commer-
ciaux et contracter des crédits et des dettes 117. Davantage encore : le monde 
du XXIième siècle et l'essor industriel dans différentes régions ébranlent désor-
mais sérieusement la pertinence du raisonnement. Certes, une chose est la 
question de l'origine et toute autre est celle du rattrapage ou de l'expansion de 
l'Occident (Max Weber, à sa façon, le reconnaît explicitement dans son 
étude). Il n'empêche. Face à la géopolitique et aux développements écono-
miques du monde contemporain, il est indispensable de réviser les soubasse-
ments de la thèse de l'exceptionnalité économique de l'Occident moderne. 

 
117. Kocka J., op. cit., pp. 39-43. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 81 

Le capitalisme est-il vraiment né dans l'Occident  
moderne ? 

S'agissant de la question du capitalisme dans le cadre de cette exceptionnalité, 
les discussions sont légion. Faut-il le dater du XVIième siècle ou de quelques 
siècles auparavant en Occident, ou plutôt du XIIIième siècle, plus particulière-
ment à Venise ? Doit-on parler des marchands médiévaux comme d'acteurs 
précapitalistes, même s'ils exerçaient leur activité au cœur du féodalisme, le 
régime dominant à l'époque ? 

Le dossier est controversé pour les historiens et il est difficile de se faire 
une opinion tranchée. Toutefois comment ne pas reconnaitre à Gênes ou à 
Venise au XIIIième siècle l'existence de marchands capitalistes – c'est-à-dire 
d'acteurs orientés vers l'investissement et la mobilisation du capital afin  
d'augmenter de manière régulière leurs profits ? Activités dans lesquelles par 
ailleurs la famille a souvent été le support majeur de la constitution des firmes 
commerciales comme cela a été le cas dans bien d'autres périodes et sociétés 
et continue à l'être en partie 118. De ce très vaste dossier, limitons-nous à  
soulever deux points. 

Capitalisme marchand et capitalisme industriel 
La distinction est aujourd'hui de rigueur dans les sciences sociales et elle pose 
la pertinence de la séparation entre un capitalisme industriel et un capitalisme 
marchand. Elle permet aussi de différencier deux personnages historiques : le 
capitaine d'industrie moderne et le marchand d'autrefois. Elle est importante 
même si, au vu de l'envergure de la production industrielle et du commerce 
en Chine avant le XVIIIième siècle, elle doit être nuancée. Pourtant la sépara-
tion a l'avantage de la clarté : s'il y a toujours eu des marchands, il n'y a pas 
toujours eu de capitalistes. À condition cependant de reconnaître comme 
Jürgen Kocka toute la centralité du capitalisme marchand dans l'histoire du 
capitalisme 119 . Mais centrons-nous sur les marchands : leur très longue  
présence historique introduit d'importants bémols dans le récit hégémonique 
occidental moderne et la spécificité du capitalisme. 

 
118. Abu-Lughod J.L., Before European Hegemony, op. cit., pp. 115-116. 
119. Kocka J., op. cit., chapitre 2. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


82 Une autre introduction aux sciences sociales 

[1.] Revenons d'abord vers cette figure éponyme de la modernité occi-
dentale. Sans s'y réduire, c'est lui à bien des égards qui est derrière la figure de 
l'étranger de Georg Simmel, la synthèse entre la vie errante et l'attachement à 
un lieu. Contrairement à ce que cette figure est parfois devenue notamment 
dans l'École de Chicago, à savoir un symbole de la marginalité, elle est chez 
Simmel synonyme de médiation, d'autant plus que dans ses relations aux 
autres l'étranger établit un lien entre le détachement et l'objectivité. Parfois 
identifié à l'argent tout court « réduit au commerce intermédiaire, et souvent 
à la pure finance, comme si celle-ci en était la forme sublimée, il [l'étranger] 
en acquiert la caractéristique spécifique : la mobilité » 120 . Dans l'histoire, 
l'étranger est souvent un commerçant 121. Pour ce qui nous intéresse, il est à 
noter qu'aux yeux de Georg Simmel en tout cas les marchands (et pas seule-
ment les industriels) sont emblématiques d'une des spécificités de l'Occident 
moderne. 

Reste que son affirmation est pour le moins surprenante. En effet, si une 
chose est constante dans les études sur les systèmes économiques, c'est bel et 
bien la présence de marchands partout et toujours, aussi bien dans l'univers 
aztèque et maya qu'au Dahomey ou entre les Berbères ou encore en Inde 122 ; 
sans oublier, parmi tant d'autres, la situation particulière des marchands  
Karimi (marchands musulmans ayant eu un rôle très actif dans l'Océan  
indien) au XIIIième siècle 123. Vere Gordon Childe n'avait-il pas déjà indiqué la 
présence du marchand en tant que figure particulière dans bien des civilisa-
tions antiques, et sa fonction dans l'essor des cités de la civilisation mésopota-
mienne 124 ? Davantage encore : à l'orée des temps modernes, ce sont surtout 
les marchands Arabes et Italiens (Vénitiens, Génois) qui développent le  

 
120. Simmel G., « Digressions sur l'étranger » in Graefmeyer Y. & Joseph I. (éd.), L'École 
de Chicago, Paris, Éditions Aubier, 1984 [1908], p. 55. 
121. Georg Simmel a aussi abordé la figure de l'étranger à travers l'histoire économique des 
commerçants juifs. Cf. Simmel G., Philosophie de l'argent, Paris, Presses universitaires de 
France, 1987 [1900], pp. 262-268 
122. Polanyi K. & Arensberg C., Les Systèmes économiques dans l'histoire et dans la théorie, 
Paris, Éditions Larousse, 1975, surtout la seconde partie. 
123. Abu-Lughod J.L., op. cit., pp. 227-230. Plus largement à propos de l'intense activité 
marchande dans l'Océan indien, toujours au XIIIième siècle, voire la troisième partie. 
124. Gordon Childe V., De la préhistoire à l'histoire, Paris, Éditions Gallimard, 1963 [1942]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 83 

commerce (bijoux, épices, porcelaine) et qui tirent le plus grand profit y  
compris à l'aide de fréquentes alliances concurrentielles tissées entre eux bien  
au-delà des clivages religieux ou civilisationnels. En ce qui concerne les  
marchands italiens, ils ont su profiter des Croisades et de leur échec militaire 
pour tisser des contacts et des arrangements commerciaux privilégiés avec les 
Arabes au grand dam d'autres chrétiens de l'époque. 

Nous reviendrons sur son travail dans un moment, mais tout en dévelop-
pant une perspective bien plus large, l'étude de Janet Abu-Lughod sur le 
monde avant l'hégémonie européenne peut aussi être lue comme un essai 
d'histoire-monde à partir des marchands et des circuits économiques établis 
au XIIIième siècle. Non seulement son ouvrage montre l'essor articulé de l'acti-
vité économique du nord-ouest de l'Europe jusqu'à la Chine, à partir des  
différentes routes commerciales (loin d'être toutes sous mainmise occidentale, 
elles s'étendaient déjà à cette époque bien au-delà des voies d'échange entre 
chrétiens et musulmans), mais il expose surtout la force des communautés de 
marchands qui se sont constituées un peu partout dans différentes parties du 
monde. Marco Polo fait ainsi état implicitement dans ses récits de l'existence 
d'un très grand nombre de commerçants musulmans dans l'Empire Mongol 
au XIIIième siècle, en clair contraste avec le caractère plutôt rare de la présence 
des commerçants italiens, souvent due à des liens de famille 125. Si l'auteure 
reconnaît l'intelligence de Fernand Braudel – un des premiers à avoir pleine-
ment vu l'existence d'une économie capitaliste, commerciale et même indus-
trielle en Italie au XIIIième siècle – elle lui reproche cependant son eurocen-
trisme à l'heure d'admettre l'existence préalable voire conjointe d'autres  
systèmes d'économie-monde, auxquels se serait rattaché l'Occident. En tout 
cas sa lecture transversale lui permet de repérer un grand nombre de simila-
rités entre les formes de capitalisme asiatiques, arabes et occidentales.  

Même si ces travaux ne font pas l'unanimité, Jack Goody a également eu 
le mérite de bien poser les termes de la discussion : « lorsqu'on se concentre 
sur le rôle du capitalisme industriel et sur la production manufacturière occi-
dentale, et que l'on fait du capitalisme marchand à ses débuts la variante d'un 
phénomène plus répandu, on se donne les moyens d'une étude beaucoup plus 
attentive des traits spécifiques des systèmes de savoir, y compris dans leur  

 
125. Abu-Lughod J.L., op. cit., pp. 166-167. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


84 Une autre introduction aux sciences sociales 

dimension 'technologique', qui ont rendu possible les différentes formes du 
capitalisme » 126. La prise en compte élargie de l'histoire ne l'amène pas à nier 
les particularités de l'essor Occidental moderne, mais à souligner la nécessité 
d'insérer celui-ci dans une histoire plus large d'interdépendances. À Jack 
Goody de résumer sa position : « le vrai terreau d'une modernisation possible 
semble avoir été une culture développée, lettrée et marchande, qui fut com-
mune à l'Orient et à l'Occident. L'invention anglaise de la machine à vapeur 
intensifia singulièrement la production manufacturière de coton et le déve-
loppement parallèle de la production du charbon et d'acier, et fut incontesta-
blement une contribution majeure de l'Occident, le processus s'étendant rapi-
dement à d'innombrables autres marchandises. Mais c'est l'existence de  
cultures marchandes lettrées hors d'Europe qui permit l'adoption rapide de ces 
nouveaux modes de production à l'échelle de la planète » 127. 

Si au détriment d'autres thèses nous évoquons celle-ci en détail, c'est que 
tout en reconnaissant peut-être même involontairement une singularité  
européenne dans les temps modernes, Goody n'en replace pas moins celle-ci 
dans un cadre historique préalable, questionnant surtout ainsi la conviction 
– fruit d'un travail actif de refoulement – d'une prééminence et d'une excep-
tionnalité permanentes de l'Europe 128. En tout cas, s'il y a eu en Occident  
supériorité économique plutôt qu'exceptionnalité, pour ce qui nous concerne, 
elle doit moins être associée avec le capitalisme marchand (tout aussi déve-
loppé en Orient qu'en Occident) qu'avec la production et le capitalisme  
industriel 129. Affirmation qui doit cependant faire ses preuves face à l'impor-
tante réalité manufacturière de la Chine ou de l'Inde avant le XVIIIième siècle.  

[2.] Plus encore, s'agissant des marchands, ce qui frappe surtout c'est,  
au-delà de l'évidence historique de leur existence dans de nombreuses  
périodes, la similarité de bien de leurs caractéristiques : il a été maintes fois 
souligné en effet le rôle des minorités expatriées dans leur formation. Chinois 
en Asie de l'Est et du Sud-Est, Indiens en Afrique orientale, Libanais en 
Afrique occidentale, juifs et calvinistes dans la majeure partie de l'Europe,  

 
126. Goody J., L'Orient en Occident, Paris, Éditions du Seuil, 1999 [1996], p. 288. C'est  
Danilo Martuccelli qui le souligne. 
127. Ibid., p. 290. C'est Danilo Martuccelli qui le souligne. 
128. Ibid., p. 307. 
129. Ibid., p. 192. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 85 

Italiens ou Arabes en Amérique latine – si les cas de figure sont trop divers au 
long de l'histoire pour que l'on puisse en tirer une quelconque conclusion, la 
récurrence du phénomène invite à la réflexion. Et à rebours, elle invite à  
réexaminer le discours de l'exceptionnalité de certaines minorités marchandes 
en Occident – à commencer par les Juifs 130 – et donc comme on vient de 
l'évoquer, celui de la figure de l'étranger chez Georg Simmel. La situation de 
cette minorité en Occident est loin, très loin, d'être exceptionnelle. « En  
Turquie, le commerce était une affaire de minorités qui n'étaient pas considé-
rées comme étant pleinement des citoyens, comme les grecs, les arméniens ou 
les juifs. » 131 Bien entendu, cela ne veut pas dire que les commerçants aient 
partout été des étrangers : au Japon par exemple, pendant l'essentiel du  
processus de modernisation, la plupart des commerçants ont été japonais.  

Cependant, leur extranéité au tissu local a donné lieu à une autre grande 
caractéristique. Leur forte inscription dans des réseaux de clientèle mais  
surtout de parentèle (« où les relations entre oncles, neveux et cousins fonc-
tionnent sur le mode de leur protection et de la dépendance ») est également 
une réalité commune chez eux dans beaucoup d'autres périodes et civili- 
sations 132. L'idée que la famille étendue aurait été un obstacle à l'essor du  
capitalisme marchand ne résiste pas l'analyse – à bien des égards, il ne s'agit 
que d'une invention idéologique tardive dans l'Occident moderne, tributaire 
du modèle désincarné propre à la figure de l'Individu abstrait. 

L'importance des rapports extra-économiques notamment de type fami-
lial est une constante dans le capitalisme italien au XIIIième et XIVième siècles : 
l'activité commerciale est solidement encastrée dans la société familiale, indis-
pensable ressource pour asseoir la confiance mutuelle. Rien d'étonnant alors 
à la valeur accordée par les familles à la transmission économique autant que 
professionnelle 133. Malgré les soupçons réitérés envers les obligations fami-
liales comme entrave à l'esprit du capitalisme, les liens entre les sociétés fami-
liales et les entreprises économiques ne se sont donc jamais démentis – en 

 
130. Goody J., Capitalisme et modernité, op. cit., p. 43. 
131. Pena de Matsushita M., Modernidad y modernización en Argentina, Japón, Rusia y  
Turquía, Buenos Aires, Ediciones Kaicrón, 2013, p. 85. 
132. Bertrand R., op. cit., p. 309 ; Kocka J., op. cit., p. 45. 
133. Laval Ch., op. cit, p. 44. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


86 Une autre introduction aux sciences sociales 

Occident moderne comme ailleurs. Ils sont toujours à la base de la constitu-
tion de dynasties entrepreneuriales, de stratégies de reproduction des classes 
moyennes à capital économique, de pratiques d'entre soi et de mariages  
arrangés parmi les classes supérieures. 

Jack Goody, encore, a fort bien montré comment la famille étendue a été 
une puissante ressource économique, puisqu'elle a favorisé de complexes 
transactions financières autant dans le passé que dans l'actualité. « La réalité 
indienne montre que nous devons réviser la thèse des sociologues (et d'autres) 
selon laquelle la présence d'un réseau de parenté large entraverait la 'moder-
nisation' économique. Ces réseaux de famille, de parenté, de caste ou de classe, 
représentent des avantages évidents pour certains types d'activités mar-
chandes » 134. En tout cas, l'importance de l'industrie textile en Inde, une des 
plus puissantes de la planète entre le XVIième et le XVIIième siècle, est attestée 
par sa force exportatrice vers l'Asie du Sud-Est et à l'ouest jusqu'au Mexique 
(au point que ce pays en a parfois été désigné le destinataire final, comme la 
Chine, de l'or de l'Amérique). Si des limites sont repérables quant à l'essor d'un 
capitalisme industriel en Inde, ce résultat selon Jack Goody serait davantage 
imputable au rôle des banques et à leur tendance à faire des prêts à court terme 
qu'à un quelconque obstacle du côté des logiques familiales ou culturelles 135. 
Quant à la thèse de la responsabilité directe et principale de la colonisation 
dans la désindustrialisation de l'Inde à partir du XIXième siècle, les avis diver-
gent 136.   

[3.] En résumé, il semble difficile désormais de négliger la réalité et  
la force du capitalisme avant la modernité occidentale. En fait, tout bien  
considéré, un des grands points de controverse à propos des marchands 
tourne autour de leur rôle économique et surtout de l'étendue de leur pouvoir. 
Ont-ils été – ailleurs que dans l'Occident moderne – autonomes vis-à-vis du 
pouvoir politique ?  

 
134. Goody J., L'Orient en Occident, op.cit., p. 192. 
135. Ibid., p. 206. 
136. Pouchepadass J., « L'Inde : le premier cycle colonial » in Ferro M. (s/s la dir. de), Le 
Livre noir du colonialisme, Paris, Librairie Arthème Fayard, 2010 [2003], pp. 381-382. Pour 
une vision large des relations entre l'industrialisation occidentale et ses obstacles ailleurs 
dans le monde, cf. Osterhammel J., La Transformation du monde, Paris, Éditions Nouveau 
Monde, 2017 [2009], pp. 865-910. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 87 

La réponse semble plutôt positive à condition de comprendre cette  
autonomie de manière plus large que ne le fait une certaine historiographie –  
c'est-à-dire en cherchant des équivalents fonctionnels stricts avec l'essor des 
bourgeois en Europe. Si l'on opte pour une conception plus large de l'autono-
mie des marchands afin de mieux rendre compte de la complexité de leurs 
situations à différentes périodes, le panorama se complexifie rapidement dans 
le monde.  

Dès la dynastie Song (960-1279) avant l'invasion mongole en Chine, les 
commerçants par leur richesse accumulée ont joui d'un statut social élevé 137 
au point que certains historiens ont même parlé d'une « révolution commer-
ciale ». À l'époque Tokugawa au Japon, il a pu être établi à propos des  
commerçants que « leur statut réel et leur pouvoir économique étaient bien 
plus grands que ceux que permettaient de supposer leur position dans l'échelle 
sociale » 138. Dans un sens proche, l'étude de Janet Abu-Lughod met aussi à 
mal au moins en partie l'idée d'un corps de marchands qui dès le XIIIième siècle 
auraient vu sérieusement limiter leur envie de pouvoir par d'autres groupes 
sociaux – notamment les gouvernants ayant des centres d'intérêt différents. 
Cette affirmation est l'objet d'une légitime discussion ; mais en déplaçant le 
regard hors du seul Occident et bien avant le XVIième ou le XIXième siècles, 
l'auteure n'a pas moins le mérite de montrer un pouvoir de façonnage effectif 
d'une économie-monde par la vigueur des activités marchandes. Cette affir-
mation coïncide avec celle de Jack Goody pour qui, s'agissant du capitalisme 
marchand à proprement parler, la dualité entre marché locaux et grands mar-
chés serait une caractéristique ancienne et commune à différentes sociétés 139. 

Hors de toute polémique, si globalement la longue subordination des 
marchands au pouvoir politique et religieux est une solide affirmation histo-
rique, cette vérité n'empêche pas de reconnaître que derrière la question de 
leur degré d'autonomie se joue une affaire de jugements de valeurs. Sans  
remettre en question le bien-fondé de la subordination (en fait la très longue 
existence d'un conflit entre commerçants et noblesse), il est en tout cas néces-
saire aussi de reconnaître le pouvoir effectif des marchands et les capacités 

 
137. Kocka J., op. cit., p. 38 ; Gernet J., op. cit., Tome 2, pp. 46-47. 
138. Pena de Matsushita M., op. cit., p. 86. 
139. Goody J., L'Orient en Occident, op. cit., p. 282. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


88 Une autre introduction aux sciences sociales 

qu'ils ont eues, à différents moments et dans différentes régions, à composer 
grâce à l'argent avec le pouvoir des dieux et des rois. 

[4.] Or, même en reconnaissant la longue histoire du capitalisme mar-
chand, on n'élude pas l'existence d'une spécificité au niveau du capitalisme 
industriel dans l'Occident moderne dès la révolution industrielle, et donc une 
interrogation sur les raisons de ce phénomène.  

Le grand intérêt et l'importance de l'étude de Kenneth Pomeranz est 
d'avoir infléchi la discussion tout en posant à nouveau la vénérable question 
des raisons – uniques – de l'essor du capitalisme industriel dans l'Occident 
moderne 140. Il faut le dire, sa thèse n'est pas consensuelle. Elle n'en a pas 
moins bouleversé les termes du débat à propos de la révolution industrielle. 
En comparant deux parties du monde à la fin du XVIIIième siècle, la Chine dans 
la vallée du Yangzi et la Grande Bretagne, il explique leur différentiel de déve-
loppement par les discontinuités liées aux combustibles fossiles (notamment 
le charbon), à l'accès aux ressources du Nouveau monde (aliments) et à une 
agriculture plus intensive. Par la précision des facteurs mis en comparaison, 
son étude est une sévère mise en question de la thèse de Max Weber. À l'ori-
gine de la révolution industrielle ne se trouverait plus un nouvel ethos, mais 
une crise écologique. Dans la vallée du Yangzi, l'usage destructif des sols, la 
déforestation et une importante démographie auraient exigé un surcroit de 
main d'œuvre agricole pour produire les aliments nécessaires à la population. 
Dans ce contexte les paysans n'ont pu devenir des ouvriers. En Grande- 
Bretagne en revanche, l'utilisation massive du charbon et les ressources  
venants des colonies (notamment les aliments à bas prix) auraient rendu  
possible l'exploitation massive des paysans et leur progressive transformation 
en ouvriers. Forçons un peu le trait : l'essor de l'industrialisation en Angleterre 
s'expliquerait par un accident géographique. L'existence de gisements de char-
bons facilement accessibles aurait permis de résoudre le problème énergé-
tique. C'est donc une réalité géographique qui, offrant l'accès à la fois au  
charbon et au fer, aurait rendu possible – ou en tout cas facilité – la révolution 
industrielle 141. Facteur auquel l'auteur – soulignons-le – ajoute le rôle des 

 
140. Pomeranz K., Une Grande divergence, Paris, Éditions Albin Michel, 2010 [2000]. 
141. Il faut à cet égard noter une analogie possible avec le rôle que les terres rares, largement 
et quasi exclusivement présentes en Chine, pourront jouer dans la troisième révolution 
industrielle. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 89 

États-Unis, sous contrôle anglais jusqu'en 1776 : les colonies produisent à la 
fois des matières premières et un marché pour les biens manufacturés. 

L'inflexion est importante. Si la supériorité technique et industrielle  
amenée in fine par la révolution industrielle n'est pas contestée, en revanche 
l'explication du différentiel de développement entre la Chine et la Grande-
Bretagne souligne le caractère infiniment plus conjoncturel et contingent de 
la supériorité occidentale. 

L'appât du gain 

S'agissant de la question du profit, il faut reconnaître d'emblée l'étrange vision 
historique qui a fini par s'imposer à la lumière d'une certaine réception du 
récit de l'exceptionnalité occidentale moderne. Est souvent sous-entendu  
parfois de manière explicite un manque d'intérêt pour le profit dans des  
sociétés non modernes qui néglige ce dont témoigne une très large littérature 
historique et anthropologique, à savoir que les processus d'enrichissement 
sont présents depuis fort longtemps dans un nombre très élevé des sociétés. 
Cela ne questionne pas le bien-fondé des thèses de Marshall Sahlins ou de Karl 
Polanyi quant aux spécificités des sociétés de marché capitalistes 142, mais con-
traint à lire cette réalité en rapport avec bien d'autres sociétés où les acteurs 
aussi furent mus par un souhait très fort d'enrichissement.  

[1.] Max Weber, on l'a vu, admettait l'avarice comme une attitude uni-
verselle et lui accordait même la capacité d'être souvent à la base de conduites 
irrationnelles, mais réservait aux seuls Occidentaux modernes le sens de 
l'industrie, du calcul et de l'accumulation illimitée. Encore une fois cette affir-
mation n'est plus tenable si à travers elle on affirme, par exemple, que dans un 
pays comme l'Inde marqué par l'emprise de l'Homo hierarchicus traditionnel, 
une société dans laquelle le religieux enveloppe le politique et ce dernier l'éco-
nomique, l'essor industriel serait impossible faute de capacités de calcul et 
d'utilitarisme 143. Plus largement, et à l'encontre de la thèse de l'exceptionna-
lité de la rationalité occidentale, le calcul est présent dans d'autres civilisations 
(des Azandé aux Chinois), ce qui devrait conduire à des études confrontant 

 
142. Sahlins M., Âge de pierre, âge d’abondance, Paris, Éditions Gallimard, 1976 [1972] ;  
Polanyi K., La Grande transformation, Paris, Éditions Gallimard, 1983 [1944]. 
143. Goody J., L'Orient en Occident, op. cit., p. 132. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


90 Une autre introduction aux sciences sociales 

historiquement les divers usages des procédés de rationalisation plutôt qu'à 
des affirmations péremptoires sur un contestable monopole occidental 144. En 
tout cas, Jack Goody montre de manière convaincante avec l'exemple de la 
Chine ou du Caire médiéval qu'il y a bel et bien eu dans ces sociétés l'usage 
effectif de la comptabilité, outil dont l'invention a été indépendante du lien 
établi entre comptabilité religieuse et marchande sous l'emprise du protestan-
tisme 145. De son côté, Kenneth Pomeranz souligne la rationalité économique 
dont les producteurs et les marchands chinois font preuve au XVIIIième 
siècle 146. Enfin, en Europe, Giacomo Todeschini cite « la discipline mentale 
des marchands » et le développement de cette disposition aux XIVième et 
XVième siècles 147. 

Tout change bien sûr selon que l'on fait – ou non – remonter le curseur 
historique des temps modernes jusqu'au Moyen Âge, mais le recours à la 
comptabilité et surtout au dispositif des deux colonnes, débit et crédit, a eu 
très tôt des effets importants sur les esprits (dimension cognitive bien repérée 
par Max Weber), comme le montre l'apparition d'une comptabilité fixant le 
« prix du passage » vers l'au-delà à travers un calcul proportionnel entre les 
bonnes actions dans ce monde et les récompenses dans l'au-delà 148. Et c'est 
toujours un souci évident de profit mis en œuvre par l'intensification du calcul 
qui rend compte dans les villes italiennes de l'élaboration des techniques 
d'assurance (le mot rischio, d'origine italienne, a depuis été incorporé par un 
grand nombre d'autres langues), de la généralisation des contrats, des  
pratiques d'inventaire ou de tenue des comptes. Le calcul devient dès cette 
période une habitude 149. C'est dans les grandes villes commerciales de l'Italie 
que le mot même de « capital » commence à prendre dès le XIIIième siècle son 
sens moderne. 

Mais rien peut-être ne met mieux en évidence la puissance de l'appât du 
gain entre marchands que les raisons évoquées au long de l'histoire pour les 

 
144. Ibid., p. 58. 
145. Ibid., p. 92. 
146. Pomeranz K., op. cit., chapitre 1. 
147. Todeschini G., Les Marchands et le Temple, op. cit., pp. 277-292. 
148. Laval Ch., op. cit., p. 41. 
149. Renouard Y., Les Hommes d'affaires italiens du Moyen Âge, Paris, Éditions Armand 
Colin, 1968, pp. 224 et suivantes. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 91 

exclure des fonctions de gouvernement. C'est parce qu'ils ont été souvent  
représentés comme trop attirés par le gain personnel, au détriment des règles 
de bon fonctionnement de la collectivité, que l'on a justifié leur éviction. En 
étudiant le monde javanais, Romain Bertrand souligne ainsi par exemple que 
le fait de s'engager dans le commerce était perçu comme une façon de s'éloi-
gner de la Voie et du respect des devoirs envers Dieu ou le Roi 150. Et de fait, 
on trouve trace d'un tel récit dans un très grand nombre des sociétés. En  
réalité, le marchand est un des premiers grands héros anonyme et indivi- 
dualiste de l'histoire. À quelques très grandes exceptions près (pensons à 
Marco Polo), il n'a pas de nom ni de visage (il faudra attendre pour cela en 
Europe la Renaissance flamande), ni de singularité, mais il incarne mieux que 
les Princes, les Guerriers, les Saints, une forme d'individualité intramondaine 
pleine d'avarice et d'égoïsme, une figure porteuse d'une double menace pour 
les nobles et pour les pauvres.  

Il est primordial de voir derrière la méfiance ou l'opprobre dont les com-
merçants ont été affectés dans l'histoire ce que dévoile cette crainte séculaire : 
l'appât du gain et le commerce sont deux puissants facteurs d'individualisa-
tion présents dans l'histoire bien avant l'Occident moderne. Et en Occident 
peu de choses attestent mieux de l'importance acquise par les marchands que 
les discours tenus à leur égard par l'Église chrétienne quant à l'impossible 
compatibilité entre éthique capitaliste et rudesse nécessaire dans les affaires 
d'un côté et de l'autre, le respect des obligations du chrétien 151. 

[2.] Mais revenons à l'appât du gain à proprement parler. Dès que l'ana-
lyse se débarrasse d'une certaine chronologie à consonance normative  
s'impose dans l'histoire la nécessité de reconnaître et la force de l'appât du gain 
et la vigueur de l'intérêt proprement économique des familles. Pensons, par 
exemple, aux stratégies familiales visant à assurer la mobilité sociale des fils 
– comme à l'époque de la Régence à Tunis au XIXième siècle 152. Ce souci a pu 
induire à différentes périodes des pratiques familiales visant à éliminer  
certains enfants (ou à restreindre fortement les naissances), afin de parvenir à 

 
150. Bertrand R., op. cit., p. 124. 
151. Laval Ch., op. cit., p. 46. 
152. Ben Tahar J., « Salah Shibub al Jerbi : itinéraire sinueux d'un mkhazni dans la Régence 
de Tunis au 19ième siècle » in Cherif M.-H. & Hénia A. (s/s la dir. de), Individu et pouvoir 
dans les pays arabo-méditerranéens, Paris, Éditions Maisonneuve & Larose, 2009, p. 242. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


92 Une autre introduction aux sciences sociales 

une planification optimale des ressources au vu des intérêts de la reproduction 
familiale. Il faut mettre en relation cette pratique ancienne avec celles de  
certaines familles populaires des sociétés modernes, où la gestion des  
naissances fait explicitement partie d'un projet de mobilité sociale – fortement 
teinté d'une préférence pour les enfants-hommes. De telles stratégies révèlent 
un individualisme plus répandu que ce qu'on affirme habituellement 153 .  
Notons que le principal mode d'héritage en Occident au Moyen Âge n'avait 
pas d'autre fonction – le primat de l'aîné (souvent masculin) sur les cadets 
était au service de la reproduction familiale et par ce truchement, il n'était pas 
étranger à un certain individualisme 154. Bien au-delà, des familles ont adopté 
des stratégies particulières de reproduction dans leur quête de profit ou de 
statut social. Plutôt qu'à une opposition entre individu économique et logique 
familiale, il semble juste de conclure à une longue connivence et de fortes  
articulations entre individus, familles et enjeux économiques. 

Or sous l'emprise du récit hégémonique occidental moderne, ces atti-
tudes et ces stratégies ont longtemps été bannies ou ignorées et en fait large-
ment marginalisées par les sciences sociales, occultées par des représentations 
édulcorées du passé et des communautés. Contre l'évidence et sous la forte 
égide de la culture du don, les sociétés traditionnelles ont plutôt été décrites 
comme maîtrisant les effets individualisants de l'échange marchand et de  
l'appât du gain.  

En vérité ce qui a changé est la fonction de cet appât du gain. L'essor  
de l'industrie et du capitalisme dans l'Occident moderne s'est accompagné par 
l'invention d'une norme anthropologique particulière. Jusqu'à l'avènement 
des sociétés modernes à proprement parler, la position sociale et les obliga-
tions qui lui étaient afférentes primaient sur toute autre considération à 
l'heure de caractériser un individu. La société détenait une valeur morale  
supérieure. C'est contre cette réalité que s'insurge l'individualisme moderne : 
il va prescrire institutionnellement l'individualisation de tous les êtres  
humains et nier à la fois leur assujettissement à la dimension symbolique. 

 
153. Goody J., Capitalisme et modernité, op. cit., pp. 125-137. 
154 . Abercrombie N., Hill S. & Turner B.S., The Dominant Ideology Thesis, London, 
George Allen and Unwin, 1980. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 93 

Dans ce processus, une fonction décisive revient à l'intérêt – au point qu'il 
constitue le critère normal de l'action humaine.  

Ce processus, plus que l'appât du gain à proprement parler, est indisso-
ciable du triomphe de l'économie dans les temps modernes. Là où, non sans 
tensions, la sainteté religieuse et l'héroïsme guerrier ont pu malgré tout faire 
système avec les obligations collectives, la quête de l'intérêt personnel finira 
par introduire une inflexion de taille. L'homo aequalis comme l'a fort bien 
compris Louis Dumont est avant tout un homo oeconomicus – un individu 
aux yeux duquel les relations aux choses priment sur les relations aux autres 
hommes 155. C'est dans son sillage que l'économie, en fait l'idée de l'utilité et 
du bien-être, s'empare de la politique et même de la morale.  

Pourtant en dépit de cette force et d'une litanie de critiques quant au rôle 
dissolvant de l'individualisme dans les sociétés modernes, les intérêts indivi-
duels doivent composer avec des obligations proprement morales et collec-
tives dans l'Occident moderne aussi – et souvent s'y plier. La valeur des indi-
vidus – y compris lorsqu'ils sont censés poursuivre légitimement leur intérêt 
personnel – ne se mesure in fine qu'à leur contribution à la collectivité. C'est 
l'utilité pour les autres et pour la société qui fonde aussi la valeur des  
personnes. L'équation de cette tension et sa résolution est déjà présente dans 
la Déclaration des droits de l'homme et du citoyen. En fait, l'individualisme 
occidental moderne n'a cessé de naviguer entre l'individu particulier, celui des 
intérêts, et l'individu universel, celui des Droits humains ; entre l'individua-
lisme de l'intérêt personnel et la soumission aux devoirs envers la collectivité 
– à commencer par le devoir de mourir pour la patrie 156. 

Certes cette conception économique de l'individu est historiquement une 
nouveauté propre à l'Occident moderne – au point de devenir, nous le  
verrons, une grande cible critique. Mais cette représentation, dans son indé-
niable force structurante, peut difficilement faire oublier à quel point, tout au 
long de l'histoire, les sociétés ont dû faire face à la vigueur des désirs de profit, 
et à l'appât du gain.  

 
155. Dumont L., Homo Aequalis, op. cit. 
156. Kantorowicz E., Mourir pour la patrie et autres textes, Paris, Presses universitaires de 
France, 1984. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


94 Une autre introduction aux sciences sociales 

L'individualisme, comprenons dans ce contexte des orientations d'action 
à partir du primat de l'intérêt propre, est une réalité répandue dans le monde. 
Aux illustrations déjà évoquées, on pourrait ajouter les observations réalisées 
sur la communauté Kaqchikel de Panajachel (des indigènes de Guatemala). 
« Dans la culture indigène on concède de l'importance à l'individualisme.  
La concurrence pour le gain économique est renforcée, non limitée, par des 
facteurs sociaux et cérémoniaux. Et l'éthique des sociétés indigènes est simi-
laire à celle qui a primé en Europe pendant l'essor du capitalisme. Il est évident 
que l'économie régionale des indigènes de Guatemala est analogue à celle des 
grandes économies commerciales ». Avant que l'auteur ne précise : « Il m'est 
difficile d'imaginer des gens dotés d'un esprit d'entreprise commerciale  
plus grand que les indigènes. Probablement il n'y a pas un seul indigène à  
Panajachel de plus de 10 ans qui n'ait pas étudié une manière de gagner de 
l'argent avec les ressources qui se trouvent à sa disposition » 157. Si nous citons 
ce témoignage, c'est parce qu'il est exemplaire de très nombreuses observa-
tions du même ordre. Certes, la présence d'une attitude de ce type parmi les 
indigènes à Panajachel est à mettre aussi en relation avec la pénétration et 
l'expansion des rapports sociaux capitalistes. Il n'empêche. L'appât du gain et 
l'accumulation du profit – même limités – ne sont pas forcément perçus et 
vécus en rupture avec leur tradition par les indigènes eux-mêmes.  

Faut-il alors conclure que le capitalisme et le règne de l'argent ne relèvent 
pas d'une spécificité occidentale moderne ? Non. Mais il faut comprendre qu'il 
est moins question d'appât du gain à proprement parler voire de désir de  
profit illimité, que d'un régime politico-économique, le capitalisme, qui a  
accordé une légitimité inédite à la richesse au point d'ancrer et de construire 
les hiérarchies sociales sur l'argent 158. Dans ce sens, et avec cette intensité  
et cette fonction, le profit et la richesse ont pris des formes propres à la  
modernité occidentale. Mais cela ne doit pas occulter les fonctions analogues  
de l'appât du gain tout au long de l'histoire. Des nuances et des bémols  
s'imposent. 

 
157. L'étude est de Sol Tax, El capitalismo del centavo, publiée en 1959, mais l'enquête avait 
été effectuée en 1936. Cité in López García J., « Teléfonos celulares en la era de los mayas : 
representaciones y usos entre los Ch'ort'I de Guatemala » in Pitarch P. & Orobitg G. (eds.), 
Modernidades indígenas, Madrid, Iberoamericana-Vervuert, 2012, pp. 99-100. 
158. Sahlins M., Âge de pierre, âge d'abondance, op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 95 

Le système-monde est-il vraiment une spécificité  
hégémonique occidentale moderne ? 

L'indéniable essor industriel de l'Occident moderne ne peut pas mener à  
négliger (ignorer, refouler, travestir) – bien que de facto il a longtemps exercé 
cet effet interprétatif – les réalités géopolitiques et économiques mondiales 
antérieures au XVIIIième siècle. Nul ne doute que l'histoire ne commence  
pas au XVIième ou au XVIIIième siècle ; mais reconnaître l'histoire précédente, 
c'est-à-dire la mobiliser activement comme arrière-plan historique des 
sciences sociales, avec les diverses hégémonies militaro-économiques qui  
furent effectivement dominantes à différentes périodes, est une démarche qui 
s'attaque d'emblée au voile analytique que l'hégémonie occidentale moderne 
a projeté rétrospectivement sur l'histoire du monde. À cet égard, même  
de manière très schématique, il est utile de différencier d'un côté empires et  
hégémonies militaro-commerciales et de l'autre côté la formation de véri-
tables systèmes-monde. 

Empires et hégémonies militaro-commerciales 

[1.] L'Empire romain a instaurée une hégémonie militaro-commerciale  
autour du pourtour de la Méditerranée et ses environs, le Nord de l'Afrique, 
le Proche et le Moyen Orient. Malgré l'expansion impériale vers le Nord et 
l'Est du continent européen, la péninsule ibérique d'où sont issus par ailleurs 
la plupart des grands Empereurs romains du IIe siècle après J.C., la Gaule, 
Britannia, les Carpates et les Balkans et jusqu'aux frontières de l'Empire avec 
les Germains, l'axe de gravité intellectuel, militaire et commercial de Rome 
s'est toujours trouvé autour de la Méditerranée. Réalité qui imposera au IIIième 
siècle la constitution d'une seconde capitale à Constantinople (auparavant  
Byzance et aujourd'hui Istanbul). Même le christianisme, faut-il le rappeler, 
qui s'étendra à travers l'Empire jusqu'à la conversion de Constantin et plus 
tard, est né en Asie, à savoir – pour reprendre la désignation des Romains – 
en Palestine 159.  

 
159. L'expansion du christianisme en Europe sera lente, s'étalant du Vième au VIIIième siècle 
pour bien des peuples Germains ou « Barbares », du VIième au VIIième siècle (pour les Iles 
Britanniques), aux IXième et Xième chez les Slaves et Russes, enfin au XIième siècle pour la 
Scandinavie.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


96 Une autre introduction aux sciences sociales 

Dès le IIIième siècle après J.C., Constantinople devient sinon la capitale  
de l'Empire, en tout cas son vrai centre géographique et stratégique. Les  
Empereurs qui dès lors ne séjournent que temporairement à Rome n'y siège-
ront pas toujours – mais la ville, située à la confluence de tous les grands axes 
de communication, prend un indéniable ascendant 160. Si le centre de gravité 
du monde se trouve incontestablement autour de la Méditerranée (en Europe 
du Sud, Afrique du Nord et au Proche Orient), il s'étend aussi vers l'Est jusqu'à 
la Perse. 

L'Empire romain malgré son ampleur ne peut rendre compte du monde 
dans tout son étendue. Les contacts sont inexistants avec la Chine 161 ,  
l'Amérique n'est toujours pas « découverte » et les échanges avec une petite 
partie de l'Afrique à peine sont rares. Cependant sans méconnaître les déve-
loppements autonomes de ces régions dans cette période – et la présence en 
leur sein de puissances locales – une vaste historiographie fait état de la  
vigueur de l'hégémonie militaro-commerciale romaine, (la colonne vertébrale 
de la domination se trouvant pendant des siècles dans les Légions). Elle se  
situe au Sud de l'Europe, en Méditerranée, s'étend progressivement vers  
Constantinople, jusqu'aux frontières avec les Perses. Soulignons un aspect im-
portant, trop souvent négligé en Occident par les manuels scolaires : la Perse, 
et il s'agit d'un cas rare dans l'histoire mondiale, connaît un regain de  
puissance (militaire, commerciale et culturelle) bien après la conquête 
d'Alexandre, d'abord avec les Parthes (248 av. J.-C. et 224 apr. J.-C.) au point 
qu'elle tiendra longuement tête aux Romains et forcera même ces derniers à 
signer une Paix en 166 apr. J.-C, puis, elle infligera de lourdes défaites à Rome 
avec les Sassanides et le Roi Shahpur I (240-271 apr. J.-C.). L'Empire perse et 
la Germanie seront les vraies frontières de l'Empire romain.  

 
160. Heather P., Rome et les Barbares, Paris, Alma Éditeur, 2017 [2005], p. 43. 
161. Signalons que l'Empire chinois des Han est contemporain à l'Empire romain et même 
qu'il fut plus vaste que lui. On a même pu établir des parallèles importants entre la Chine 
et le monde gréco-romain : « un âge des philosophes et de royaumes combattants, un âge 
d'unification et d'empire, et enfin un âge de décomposition et d'effondrement du pouvoir 
central ». À quoi s'ajoutent les menaces, dans les deux cas, des barbares sur leur frontière 
nord et de l’expansion des religions étrangères sur leur territoire – bouddhisme ou chris-
tianisme. Cf. Fairbank J.K. & Goldman M., Histoire de la Chine, Paris, Éditions Tallandier, 
2013 [2006], pp. 84-85. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 97 

Le centre de gravité de ce projet d'hégémonie militaro-commercial se 
trouve donc à Rome. Mais on comprend facilement que cet univers, en dépit 
de ce qu'a fini par figer – ou projeter – le récit hégémonique occidental  
moderne de façon largement rétrospective, n'est en rien « occidental » si par 
le terme on désigne un ensemble de caractéristiques culturelles, sociales et  
politiques, qui ne prendront racine qu'au XIIIième ou XIVième siècle en Europe. 
Les Anglo-saxons, les Germains et les Francs – peuples dominants dans  
l'Occident moderne – sont largement absents et même exclus de cette hégé-
monie-monde. Quant aux Latins – les Romains – leur civilisation se construit 
davantage par des contacts (guerres, influences, emprunts, interdépendances) 
avec le Nord de l'Afrique, le Proche Orient et l'Asie mineure qu'avec l'Europe 
du Nord ou de l'Est. 

[2.] En 622 de notre ère, date de l'Hégire, un nouveau projet religieux et 
politique à vocation hégémonique voit le jour : c'est la naissance de l'Islam. La 
montée en puissance relativement rapide des arabo-musulmans s'expliquerait 
en partie à sa genèse par les tensions et surtout par l'équilibre du pouvoir entre 
les Perses et l'Empire byzantin 162. Les Arabes vont ainsi profiter au début des 
failles d'une hégémonie militaro-commerciale partagée (avec néanmoins un 
avantage de la Perse sur Constantinople) pour étendre progressivement  
leur contrôle militaire, leur activité commerciale et l'expansion d'une nouvelle  
religion, l'islam, sur une vaste partie du monde, de la péninsule ibérique – al-
Andalus – à Damas et Bagdad (qui, en 932, était la plus grande ville du monde 
avec plus d'un million d'habitants 163), jusqu'à la Mecque.  

Entre le VIIIième et le XIième siècle la première hégémonie militaro-com-
merciale sera à dominante arabe, même si jamais tout à fait uniforme, car elle 
fut plutôt le fait d'une diversité des Califats 164. Notons que la séparation qui 

 
162. Le rejet pendant des siècles « hors de l'histoire » de l'Europe est profond, ou plutôt 
« hors » de cette histoire de contacts à vocation hégémonique militaro-commerciale. 
Certes, les peuples européens y conservent plus de contacts que bien d'autres régions, 
comme la Chine, une bonne partie de l'Afrique et bien sûr l'Amérique, mais pendant  
l'Antiquité tardive et le Haut Moyen Âge et même au-delà, leur fonction et leur vocation 
hégémoniques sont marginales. 
163. Martinotti G., Sei lezioni sulla città, Milano, Feltrinelli, 2017, p. 83. 
164. Comme en terres perses, l’expansion de l'Islam en Afrique du Nord date du VIIième 
siècle, et elle se poursuivra pendant quelques siècles ; dans la péninsule ibérique, elle date 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


98 Une autre introduction aux sciences sociales 

s'instaure alors entre un islam oriental et un islam occidental, une coupure 
pendant des siècles interne au monde musulman, va, après la chute de  
Grenade (en 1492), devenir la frontière entre l'Orient et l'Occident – cette 
fois-ci entre un monde chrétien et une terre d'islam 165. En tout cas, malgré sa 
division, l'expansion militaire, les places commerciales dominantes et l'essor 
de la culture attestent de la force de cette nouvelle hégémonie. Soulignons  
notamment un aspect majeur : de manière plus structurelle que dans les 
phases précédentes se tissent dès cette période des liens commerciaux  
durables – et des guerres – entre les Arabes, l'Inde et déjà la Chine.  

Sans occuper une fonction déterminante, l'Europe n'est pas exclue de ce 
commerce. Cependant, la thèse selon laquelle, dès le VIIIième siècle l'axe du 
monde se déplace vers l'Europe du Nord sous l'Empire carolingien (entre le 
Rhin et la Seine), à la suite de la transformation en barrière d'une Méditerra-
née sous contrôle musulman, paraît controversée 166. C'est en Méditerranée, 
au Sud, toujours entre Afrique du Nord et Asie, et par suite de plus en plus 
vers l'est – Inde et Chine – que s'établit le centre de gravité du pouvoir et de la 
richesse. Dans ce mouvement, l'expansion de l'influence musulmane est déci-
sive. Dès le XIIIième siècle se jettent les bases de l'Empire ottoman – la  
Turquie – qui se développera jusqu'au début du XXième, en devenant malgré la 
défaite de la flotte turque à Lépante en 1571 une puissance mondiale entre le 
XVIième et le XVIIième siècle, en s'établissant sur une partie de l'Afrique du 
Nord, l'Europe centrale et le Caucase, et en devenant une zone d'interaction 
privilégiée entre l'Occident et l'Orient. Par ailleurs, dès le Xième siècle les  
musulmans pénètrent en Inde. Au début du XIIIième siècle s'établit le Sultanat 
de Delhi, qui protégera le Nord de l'Inde des invasions mongoles et imposera 
une première domination. Après quelques siècles d'interruption, à la fin de 
l'éphémère Empire turco-mongol de Tamerlan, une nouvelle domination se 

 
d'un siècle après, au VIIIième siècle, comme son expansion vers l'Asie centrale et l'Inde 
– même si sur ces régions elle sera plus longue et instable ; en Turquie elle n'a lieu qu'au 
XIième siècle ; et pour l'Indonésie il faudra attendre les XIIIième et XIVième siècles. 
165. Libera A. de, La Philosophie médiévale, Paris, Presses universitaires de France, 2016 
[1993], p. 137. 
166. Pirenne H., Mahomet et Charlemagne, Paris, Éditions Tallandier, 2015 [1937]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 99 

recompose avec l'Empire Moghol entre le XVIième et le XVIIIième siècle (il dé-
clinera de façon continue jusqu'au milieu du XIXième siècle) 167 qui marque 
l'apogée de l'expansion des musulmans en Inde. Ces derniers étant largement 
« persanisés », on assistera à une période d'essor de la culture indo-persane. 

En creux, rien n'atteste mieux de cette hégémonie arabo-musulmane que 
les Croisades chrétiennes du XIième et XIIIième siècles. Celles-ci montrent en 
effet à quel point les Chrétiens ont conscience que la richesse se trouve « là-
bas », en Terre Sainte, au Proche Orient… En même temps, leur échec mili-
taire montre les limites de la visée d'expansion armée des Royaumes euro-
péens à cette période. Notons-le : la prise de Jérusalem par les Croisés en 1099 
donne aux auteurs arabes l'occasion, parmi tant d'autres dont l'histoire garde 
la trace, d'une vive et forte description de la cruauté d'un peuple conquérant 
envers des populations soumises 168. Notons aussi que malgré le substrat idéo-
logique qui anime les Croisades – le combat contre les impies et la récupé-
ration des lieux saints –les Croisés ne se gênent pas, dans leur désir de  
richesses, pour piller la très chrétienne ville de Constantinople en 1204. 

Cette période située entre le VIIIième et le XI-XIIième siècles voit l'Europe 
se reconfigurer en profondeur. Son centre de gravité connaît une première 
migration, encore timide, vers le Nord. Les phénomènes qui marquent une 
inflexion historique sont l'empire de Charlemagne d'abord, puis la conquête 
normande de l'Angleterre et l'instauration des Royaumes sur la base d'un  
système féodal qui disséminera pouvoir et richesse, sans oublier d'importantes 
transformations culturelles qui voient le jour et se renforceront par la suite. 
Mais tout cela s'opère en mineur par rapport à ce qui existe et se développe 
– notamment d'un point de vue commercial dans le monde arabo- 
musulman 169. Les contacts et les routes commerciales devancent l'hégémonie 

 
167. Que le lecteur ne confonde pas l’empire mongol – venu des steppes au XIIIième siècle – 
avec l'empire Moghol, plus tardif, à dominante musulmane, qui s'instaure en Inde à partir 
du XVIième siècle.  
168. Maalouf A., Les Croisades vues par les Arabes, Paris, Éditions J'ai lu, 1999 [1983]. 
169. À quoi il faut encore ajouter l'importance et la variété des translationes studiorum 
(transfert d'études) qui se produisent entre l'Antiquité tardive et le Moyen Âge période 
dans laquelle s'articulent et se succèdent les philosophies arabo-musulmane, juive et chré-
tienne. Cf. Libera A. de, op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


100 Une autre introduction aux sciences sociales 

militaire. Toujours au XIVième siècle, ce seront les aventures d'Ibn Battuta, un 
voyageur marocain et musulman de l'époque, qui marqueront les esprits 170. 

[3.] Entre le XIIIième et le XIVième siècle s'impose avec une grande rapidité 
une nouvelle hégémonie militaro-commerciale, qui atteint même une exten-
sion qu'aucune autre n'a été capable de reproduire dans l'histoire. L'empire 
mongol déferle depuis les steppes situées aux frontières de la Russie et de la 
Chine aujourd'hui – le « plateau du monde » longtemps, signalons-le, sous 
forte influence perse – vers la Chine et l'Europe de l'Est mais aussi vers le Sud 
jusqu'aux confins de Constantinople. Autrement dit, ce sont les Mongols qui 
établissent la connexion du nord de la Chine avec l'Inde, avec les califats mu-
sulmans, l'empire byzantin et même l'Europe latino-germaine. Or des inva-
sions d'Attila au Vième siècle, en passant par l'épopée de Gengis Khan et ses fils 
au XIIIième jusqu'à l'Empire turco-mongol de Tamerlan au XIVième, l'histoire 
construite sous l'égide du regard occidental garde en mémoire une représen-
tation particulièrement péjorative des empires des steppes 171. La cruauté et la 
barbarie des Mongols ont été d'autant plus décriées que leur expansion mili-
taire a coïncidé avec une des plus grandes épidémies dont le monde ait gardé 
la trace – celle de la peste noire du XIIIième siècle, qui s'étendra de la Chine à 
l'Europe 172.  

Pourtant l'Empire mongol produit un réseau d'enchevêtrement commer-
cial jusqu'alors inconnu entre l'Asie centrale et l'Extrême Orient 173. Plus et 
autrement que les Arabes, les Mongols établissent un pont commercial entre 
des régions non connectées – ou très faiblement – entre elles. 

Pendant ces siècles, du point de vue militaire, ce sont d'abord et partiel-
lement les Arabes, puis surtout les Mongols qui, de façon infiniment plus 

 
170. Dunn R., The Adventures of Ibn Battuta, Berkeley, University of California Press, 2012 
[1986]. 
171. Grousset R., L'Empire des steppes, Paris, Éditions Payot, 2015 [1939]. 
172. Dans cette histoire, une partie de l'Afrique partage un trait d’isolement géographique 
– pour des raisons autres – avec les Amériques. La désertification du Sahara a raréfié les 
échanges entre le nord du continent et l'Afrique tropicale pendant des siècles, au point que 
même la peste (qui secoue le nord de l'Afrique au XIVième siècle) épargnera pendant des 
siècles la partie australe du continent. Cf. Iliffe J., Les Africains, Paris, Éditions Flammarion, 
2016 [2007], p. 14, p. 67 et p. 79. 
173. Frankopan P., Les Routes de la soie, Bruxelles, Éditions Nevicata, 2017 [2015], p. 211. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 101 

étendue, dominent le monde face à une Europe encore recroquevillée sur  
elle-même, « battue » lors des Croisades et aux prises avec maintes guerres 
intestines. En revanche, la situation est déjà différente d'un point de vue com-
mercial et économique. Même sous contrôle mongol, la Chine devient dès le 
XIIIe puis avec une grande force entre 1400 et 1800, un haut lieu mondial de 
production et d'échange commercial. Entre elle, l'Inde, le monde arabe et par 
ce truchement l'Europe, le commerce ne cessera de s'intensifier pendant ces 
siècles. 

Il est important de situer l'hégémonie occidentale moderne dans le sillage 
des précédents projets de conquête. Le désir d'une expansion militaire, éco-
nomique et politique, culturelle et religieuse a bien existé chez les Chrétiens 
et les Musulmans, les Mongols et les Romains comme chez les Perses et les 
Turcs, et il est donc impossible de le cerner comme une quelconque spécificité 
occidentale moderne.  

La Chine : le premier système-monde ? 

La question reste cependant objet de polémique entre historiens : la Chine  
est-elle déjà le « centre » du monde sous la Dynastie Song (960-1279) ? Ou 
faudrait-il plutôt attendre le XIVième siècle pour parler vraiment d'une hégé-
monie chinoise ? Si le point est controversé, pour le siècle qui s'étend entre 
1250 et 1350 nous disposons d'une grande fresque et d'une analyse approfon-
die et comparée des échanges commerciaux (et de la création d'un premier 
système-monde) entre diverses régions de la planète. D'après l'étude de Janet 
Abu-Lughod, corroborée depuis par d'autres, la Chine jouissait, dès cette  
période, d'une prééminence commerciale et productive indiscutable. En tout 
cas dès ce moment et sous cette modalité, l'introduction de la Chine dans ce 
récit a comme conséquence immédiate la transformation des hégémonies  
militaro-commerciales précédentes (Rome incluse) en hégémonies au mieux 
régionales, tant elles ont laissé hors de leur mainmise de très vastes régions du 
monde. Cependant, s'agissant de la Chine à cette période, son importance 
commerciale et sa probable force productive ne doivent pas être inutilement 
surestimées : les échanges et les contacts culturels (mais aussi les guerres) 
entre civilisations sont à l'époque largement subordonnés aux interdépen-
dances plutôt locales ou régionales. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


102 Une autre introduction aux sciences sociales 

Le grand mérite du livre de Janet Abu-Lughod est d'avoir établi l'exis-
tence d'un système-monde avant l'hégémonie européenne moderne. Même si 
on a critiqué sa tendance à surestimer les liens entre les continents, l'étude est 
importante : en déplaçant la formation d'un système-monde autour de  
l'Occident du XVIième siècle (thèse classique d'Immanuel Wallerstein et de  
Fernand Braudel) au XIIIième siècle, et au niveau mondial, elle met la perspec-
tive de l'occidentalo-centrisme immédiatement sous tension. Non seulement 
l'étude montre l'existence de phénomènes analogues ailleurs, mais elle sou-
ligne avec à propos l'évidence d'un monde dont le centre était éloigné de  
l'Occident : au XIIIième siècle, si l'on suit son analyse, il était en Chine 174. 

Première vertu de cette étude : souligner que, toutes proportions gardées, 
l'hégémonie occidentale est un phénomène à la durée relativement courte à 
l'échelle de l'histoire. En montrant la concomitance des phénomènes dans des 
situations fort distantes dans l'espace, Janet Abu-Lughod rend plausible l'idée 
d'une interdépendance certes partielle mais effective de différentes régions au 
XIIIième siècle 175. De plus, en remontant le curseur au XIIIième siècle, l'auteure 
peut affirmer que, si l'Occident s'impose effectivement au XVIième siècle (pre-
nant la place de l'ancien système-monde qui a failli au XIVième siècle – événe-
ments dans lequel les aspects démographiques tiennent un rôle majeur), l'idée 
que l'Europe seule ait pu réussir par ses institutions et sa culture doit être  
sérieusement nuancée 176.  

Ce dernier point est plus controversé, mais nous aimerions souligner ici 
les deux autres conclusions majeures. L'étude de Janet Abu-Lughod montre 
de manière convaincante qu'au XIIIième siècle d'une part, une diversité de  
cultures et de systèmes économiques (grandes sociétés agricoles, petites villes-
états, lieux de production de matières inexistantes ailleurs…) coexistent et 
coopèrent bien que concurrentes, et que d'autre part toutes les cultures et  
religions de la période – christianisme, bouddhisme, islam, confucianisme – 

 
174. Abu-Lughod J. L., op. cit., chapitre 10. 
175. On trouve une preuve supplémentaire de cette interdépendance avec la peste noire. 
L'arrivée de pandémies consécutives à des contacts entre civilisations éloignées s'est égale-
ment produite lors de la conquête et de la colonisation de l'Amérique par les Européens au 
XVIième siècle. 
176. Abu-Lughod J.L., op. cit., p. 354. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 103 

ont permis et même encouragé le commerce, la production, l'échange et la 
prise de risque économique.  

La réalité d'une hégémonie mondiale non occidentale avant les temps 
modernes est en soi tout sauf une nouveauté historique. Là réside cependant 
une véritable question et surtout un écueil : cette réalité historique fut négligée 
(ignorée, refoulée, travestie) à mesure que la césure introduite par l'Occident 
moderne devenait une frontière politique et épistémologique. C'est cette dé-
marcation – et ce qu'elle occulte – historiquement qui fait désormais objet 
d'une légitime révision.  

La thèse d'un système-monde chinois est confrontée à un écueil. Dans un 
épisode qui garde son mystère (la littérature spécialisée est divisée sur le sujet, 
évoquant tour à tour des raisons structurelles ou épisodiques), l'Empereur 
chinois décide au XVième siècle de mettre un coup d'arrêt à l'expansion de sa 
flotte 177. L'abandon par la Chine en 1424, sous la Dynastie Ming (1368-1644), 
de ses ambitions maritimes bouleverse la géopolitique mondiale à l'orée des 
temps modernes. L'Amérique ne sera pas ainsi « découverte » par les Chinois 
(même si des polémiques existent à ce sujet) mais par les Espagnols et les Por-
tugais 178. Les aventures de Zheng He (1369-1433) – eunuque chinois musul-
man – ne deviendront dès lors qu'une simple trace mémorielle. Les Chinois 
ont décidé d'abandonner les mers pour plusieurs siècles, d'abord aux Arabes 
et aux Italiens, puis aux Espagnols, Portugais et Hollandais et enfin aux  
Anglais. En fait, ils ne désertent pas seulement les mers, leur retrait est plus 
prononcé : l'organisation – plus que le contrôle – des routes terrestres per-
mettant la circulation des marchandises vers le monde arabe et l'Europe ne 
sera désormais que marginalement investi par les marchands chinois. Et  
c'est là le paradoxe d'un empire qui n'utilise pas son différentiel de puissance 
commerciale pour asseoir sa puissance militaire. 

 
177 . Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit., pp. 209-213 ; Gernet J., op. cit., Tome 2,  
pp. 36-145. 
178 . À condition de ne pas sous-estimer l'importance pendant plusieurs siècles des  
exploits, voyages, cartographies, de la flotte chinoise et même celle de quelques navigateurs 
renommés comme, le commerçant Zheng He (1369-1433). Pour une analyse de cette épo-
pée maritime chinoise, cf. Menzies G., 1421. El año en que China descubrió el mundo,  
Barcelona, Grijalbo, 2003. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


104 Une autre introduction aux sciences sociales 

Mais cet événement n'aurait pas in fine compromis la centralité produc-
tive et commerciale de la Chine pendant des siècles – même si les dates sur 
l'emprise chinoise sont bien plus discutées. Pour certains, elle ne serait plus 
effective après le XVIième siècle 179 ; pour d'autres l'hégémonie commerciale 
chinoise – faute d'être militaire du fait d'un recentrage du pays sur lui-même, 
l'Empire du Milieu – serait déjà effective dès le XIIIième siècle et s'étendrait  
jusqu'au XVIIIième siècle. Reste qu'autant en termes de volume de commerce 
qu'en termes de production, la Chine s'est bien trouvée au centre d'une hégé-
monie économique – aspect emphatiquement reconnu par Adam Smith en 
1776 180. 

Pour certains analystes qui reconnaissent l'importance de son apport,  
Janet Abu-Lughod aurait eu donc tort de restreindre l'hégémonie non-occi-
dentale du monde aux seuls XIIIième-XIVième siècles : l'hégémonie chinoise 
s'étendrait jusqu'au XVIIIième siècle. Ce point excède largement l'enjeu de 
notre étude, mais donnons un rapide aperçu des deux principales perspec-
tives. D'un côté, Janet Abu-Lughod coïncide avec Immanuel Wallerstein, mais 
aussi Fernand Braudel, quant à l'invention d'un système-monde sous hégé-
monie européenne vers 1450 ou 1550, indépendant de celui dont elle a tracé 
l'existence entre 1250-1350 181. De l'autre côté, Andre Gunder Frank soutient 

 
179. La centralité productive et commerciale de la Chine au moins jusqu'au XVIième siècle, 
sans être complètement consensuelle, est souvent reconnue entre spécialistes. Pour 
d'autres, dès 1550 le primat de l'Europe serait une évidence historique. Cf. Ferguson N., 
Civilisations : nous et le reste du monde, Paris, Éditions Saint-Simon, 2014 [2011]. 
180. Pour une analyse des propos d'Adam Smith sur la Chine et sa reconnaissance de la 
supériorité productive chinoise, cf. Frank A.G., ReORIENT. Global Economy in the Asian 
Age, op. cit., pp. 278-281. Enrique Dussel attire aussi l'attention sur ce point en le citant 
plusieurs fois lorsque, dans La Richesse des nations (1776), il signale à partir des informa-
tions dont il dispose la Chine « comme un pays beaucoup plus riche que n'importe quelle 
partie d'Europe ». Cf. Dussel E., Política de la liberación, Madrid, Editorial Trotta, 2007, 
p. 147. 
181. Fernand Braudel situe à la fin du XVIième siècle le déplacement vers l'Europe de l'hégé-
monie mondiale ; Andre G. Frank et Kirti N. Chaudhuri pensent que ce déplacement ne se 
produit vraiment qu'à la fin du XVIIIième siècle. Cf. Braudel F., Grammaires des civilisations, 
Paris, op. cit. ; Frank A.G., op. cit. ; Chaudhuri K.N., Asia before Europe. Economy and  
Civilization of the Indian Ocean from the Rise of Islam to 1750, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1990. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 105 

contre cette thèse qu'il existe bien au-delà une continuation de l'hégémonie 
chinoise (donc « avant » celle des Européens), jusqu'aux alentours de 1800 ; il 
fait même remonter la naissance de cette hégémonie au XIième ou XIIième siècles 
sous la dynastie Song 182. 

Au-delà des légitimes discussions entre spécialistes, ce qui change est en 
fait que l'hégémonie non occidentale du monde est désormais reconnue 
comme une réalité qu'un historien comme Peter Frankopan déplace de 
quelques millénaires en amont par exemple 183, et s'agissant de l'hégémonie 
chinoise, une réalité que Andre Gunder Frank prolonge en aval de quelques 
siècles cette fois, montrant la centralité politique, culturelle et économique de 
la Chine jusqu'à la fin du XVIIIième siècle 184. D'ailleurs, au-delà des questions 
de « centralité », une chose est certaine : au long de son histoire, en tout cas 
jusqu'à la « découverte » de l'Amérique, l'Occident n'a cessé de regarder vers 
le sud et l'est. C'est donc seulement dans les temps modernes, au XVIIième 
siècle au moins, que le balancier penchera vraiment au profit du Nord de  
l'Europe – en dépit du développement des villes flamandes dès le XIIIième 
siècle. 

L'eurocentrisme, invention de la fin du XVIIIième siècle, aurait au con-
traire délibérément bâti un récit d'une histoire universelle organisée autour de 
l'Europe, inventant des étapes – Grèce, Rome, la Renaissance… – et trouvant 
une expression philosophique achevée dans l'œuvre de Georg W.F. Hegel.  
Questionné sur bien des points, ce récit historique fut cependant conforté dans 
son axe idéologique par les travaux sur l'émergence d'une économie-monde 

 
182. Frank A.G., op. cit., p. 108. 
183. Frankopan P., op. cit.  
184. Frank A.G., op. cit. À propos de la supériorité économique de la Chine des Song sur 
l'Europe, cf. Gernet J., op. cit., Tome 1, pp. 45 et suivantes. Le livre de Andre Gunder Frank 
(ibid., chapitre 3) analyse, très en détail, la circulation de l'argent entre 1400 et 1800 – avec 
une attention particulière au circuit entre l'Amérique et la Chine via les Européens. Il  
insiste sur l'avantage que possède la Chine en termes de production pendant toute cette 
période. Frankopan (op. cit.) dans son histoire du monde réduit le primat productif de la 
Chine après le XVIIième siècle. Mais un certain consensus se dégage entre spécialistes :  
jusqu'au XVIIième ou XVIIIième siècle, la production chinoise (par exemple, dans le textile) 
dépasse nettement celle de l'Europe (ibid., pp. 164-165), et il faut rappeler l'importance de 
la production textile en Inde à la même période. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


106 Une autre introduction aux sciences sociales 

européenne et son affirmation, via la constitution d'un marché mondial sous 
commandement européen après la « découverte » de l'Amérique à la fin du 
XVième siècle 185. Notons-le : malgré leur force critique et par leur association 
avec le marxisme (et son eurocentrisme), les travaux sur le système-monde y 
compris leurs prolongements dans l'école de la dépendance (en Amérique  
latine ou en Afrique), ont in fine participé à l'intronisation du récit de la  
centralité de l'Occident depuis les temps modernes, et cela sans contestation 
possible.  

Comme on l'a évoqué dans le chapitre 1, c'est à ce moment que  
l'Amérique est connectée à l'histoire du monde et qu'elle participe à l'essor de 
l'Occident 186. Le rôle de la Renaissance et des premières grandes découvertes 
scientifiques s'accroît avec l'arrivée de l'or et de l'argent, mais aussi de la main 
d'œuvre indigène, puis de l'esclavage noir (du XVIième au XVIIième) et de la  
capacité à mettre en exploitation de nouvelles mines et de vastes terres : l'or 
de l'Amérique aura permis à l'Europe d'équilibrer sa balance commerciale vis-
à-vis de l'Asie (notamment de la Chine) et d'acheter des produits, surtout ma-
nufacturés, sans bouleverser vraiment les rapports de pouvoir économiques. 
En fait, il ne faut pas centrer l'attention seulement sur la Chine : au XVIième 
siècle, à l'intérieur ou aux confins de l'Europe, trois empires s'affrontent pour 
l'hégémonie – celui de Charles V, en Espagne, 1500-1558 ; de Soliman I, le 
Magnifique, dans l'Empire Ottoman, 1520-1566 ; et celui d'Ivan IV, le  
Terrible, dans l'Empire russe, 1530-1584. L'argent et l'or des Amériques  
auront leur poids à l'heure de faire pencher la balance au profit de l'Occident 
et de Charles V 187.  

Les désaccords entre spécialistes sont importants mais les grandes lignes 
sont désormais suffisamment sûres pour établir quelques conclusions. L'essor 
de l'hégémonie occidentale moderne (the Rise of the West) vient prendre la 
place laissée libre par le déclin de l'Est (l'Asie) ; dans ce mouvement, grâce aux 

 
185. Wallerstein I., Le Système du monde du XVième siècle à nos jours, Tome 1, Capitalisme 
et économie-monde, 1410-1640, Paris, Éditions Flammarion, 1980 [1974]. 
186. Cette affirmation doit être comprise en dehors de toute volonté d'établir un quel-
conque « centrisme » autour de cette région. Dans sa volonté de critiquer l'eurocentrisme, 
Enrique Dussel – et d'autres – ne sont pas loin d'introniser une autre « centralité » des 
Amériques même dépendante ou subalterne dans l'histoire du monde. 
187. Dussel E., Política de la liberación, op. cit., p. 165. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 107 

métaux et richesse tirés de l'Amérique et à toute une série de processus  
internes, l'Europe parvient pendant quelques siècles à structurer un système-
monde autour d'elle. Le capitalisme européen, celui des travailleurs libres  
contraints en Europe de vendre leur force de travail, a signé en Afrique  
subsaharienne et en Amérique latine l'extension de l'esclavage et du travail 
forcé 188. 

Nous y reviendrons, mais il est essentiel de bien comprendre ce qui  
se joue derrière ces mises en garde critiques. Il y va d'une puissante mise en 
question idéologique de l'Occident moderne. La représentation de l'histoire 
varie substantiellement si les raisons du différentiel d'essor économique de 
l'Occident moderne tiennent à des processus endogènes (comme dans le pro-
testantisme pensé par Max Weber) ou si elles résident dans les gains issus du 
commerce international et de la colonisation des Amériques, ce qui établit en 
tant que facteur premier de l'avènement du capitalisme une réalité géopoli-
tique et marchande qui précède de plus de deux siècles la première révolution 
industrielle. Le débat sur l'importance des autres économies mondiales (via la 
conquête, la colonisation, l'esclavage) dans le développement occidental a 
ainsi trop souvent pris une tournure idéologique, à mesure que les discussions 
se sont enlisées pour savoir si leur apport a été décisif ou pas 189. Parfois, 
comme le fait l'historien sénégalais Cheikh Anta Diop, la traite d'esclaves et la 
colonisation sont moins évoqués comme facteurs primordiaux de l'essor  
occidental moderne que comme causes de l'arrêt du développement en 

 
188. Williams E., Capitalism and Slavery, NC., The University of North Carolina, 1994 
[1944] ; Bagú S., Economía de la sociedad colonial, Buenos Aires, El Ateneo, 1949. Souli-
gnons cependant que s'agissant du travail forcé existait une tradition préhispanique dans 
certaines sociétés andines, cf. Bernand C., « Impérialismes ibériques » in Ferro M. (s/s la 
dir. de), Le Livre noir du colonialisme, Paris, Éditions Fayard, 2010, p. 196. 
189. Le point est, comme on l'a indiqué, toujours objet de controverse entre spécialistes. 
Pour un bilan signalant l'importance de l'apport des Amériques, cf. Bairoch P., Victoires et 
déboires, Tome 3, Paris, Éditions Gallimard, 1997 et Mythes et paradoxes de l'histoire éco-
nomique, Paris, Éditions La Découverte, 1999. Dans ce débat, Andre Gunder Frank insiste 
sur l'importance des contingents d'or et d'argent des Amériques dans le développement de 
l'Europe, mais aussi celle de la forte exploitation de la main d'œuvre, et il conteste surtout 
l'idée d'un développement strictement endogène de l'Europe. Cf. Frank A.G., op. cit., p. 277 
et p. 289. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


108 Une autre introduction aux sciences sociales 

Afrique 190. Pour l'Amérique Latine, les deux thèses ont souvent eu tendance 
à se superposer : le pillage des matières premières en terres américaines expli-
querait et l'essor de l'Occident et les limites du développement dans la  
région 191. Or, plus important que de trancher cette controverse (à jamais  
ouverte probablement à polémique) est de reconnaître l'interdépendance  
réciproque et hiérarchisée entre sociétés.  

Les études sur le système-monde sont, on le comprend, décisives pour la 
révision critique du récit hégémonique occidental moderne. Mais elles ont 
même implicitement la fâcheuse tendance de tout réduire à l'économie, en 
négligeant ou en minimisant d'autres dimensions qui ont activement participé 
à étayer le sentiment de supériorité des Occidentaux modernes – à commen-
cer par la science, le racisme ou la démocratie. En tout cas, il serait erroné de 
voir uniquement derrière la question de l'exceptionnalité de l'Occident une 
question idéologique largement induite par un différentiel de pouvoir dans 
l'histoire. Elle était aussi – et elle reste – non sans ambigüité, une légitime  
interrogation scientifique.  

L'essor des techniques et de la science est-il vraiment 
une exclusivité de l'Occident moderne ? 

Le lien que Max Weber a établi entre l'éthique protestante et l'esprit du capi-
talisme a été prolongé par Robert Merton qui a également souligné l'impor-
tance du protestantisme dans l'avènement de la science moderne 192. La thèse 
est pour le moins controversée et s'oppose à la vision de tous ceux qui affir-
ment que la science moderne n'est pas née via l'ascétisme intramondain, mais 
à la faveur d'une nouvelle conception de la vérité dans des cercles catholiques 
liant certitude objective et certitude intime 193 . Encore une fois les  

 
190. Cheikh Anta Diop, Nations nègres et cultures (1954). Cité in Robert A.-C., L'Afrique 
au secours de l'Occident, Paris, Les Éditions de l'Atelier/Les Éditions ouvrières, 2006, p. 101. 
191. Galeano E., Les Veines ouvertes de l'Amérique latine, Paris, Éditions Pocket, 2001 
[1971]. 
192. Merton R.K., Science, Technology and Society in Seventeenth-Century England, New 
York, Harper and Row, 1971. 
193. Santiago J., Siete lecciones de sociología de la religión y del nacionalismo, Barcelona,  
Anthropos, 2015. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 109 

débats font rage. Cependant malgré leurs désaccords, ces deux perspectives 
partagent un présupposé – si évident qu'il n'est même pas énoncé – de la nais-
sance et du destin occidentaux de la science moderne. Mais qu'en est-il  
lorsqu'on regarde ailleurs ? La révolution industrielle occidentale moderne 
est-elle vraiment la fille prodigue de la science et de la technique ? 

Cette interrogation ramène encore une fois à la relation entre l'Occident 
et la Chine. Si un certain consensus s'impose entre spécialistes pour affirmer 
que jusqu'au début du XVIième existait une supériorité technique de la Chine 
sur l'Europe, les principales controverses tournent autour de la question de 
savoir à quel moment et pour quelles raisons c'est en Occident et non en Chine 
que la science a été capable de développer de substantielles améliorations 
technologiques. Certains datent ce processus du XVIIième siècle – avec la  
dénommée révolution scientifique – d'autres le font démarrer au XIXième 
siècle 194.  

Impossible d'évoquer cette question sans faire référence aux travaux de 
Joseph Needham : depuis quelques décennies, les débats sont engagés dans le 
sillage de ses réflexions. Tout en corrigeant – souvent de manière sévère – un 
certain regard naïvement euro-centrique il propose une interprétation  
proprement sociologique de la difficulté qu'aurait rencontrée la civilisation 
chinoise à engendrer une science moderne. Notons-le : à l'instar de Stephen 
Toulmin, qui a lié la prétention de la vérité scientifique à trancher les contro-
verses à l'agonistique débat des guerres de religion du XVIième siècle, Joseph 
Needham rend compte des difficultés d'invention et d'innovation de la science 
chinoise par le facteur socio-politique du poids de la bureaucratie céleste. Si, 
dans le système chinois, les marchands pouvaient acquérir beaucoup de  
richesses, ils n'étaient pas à l'abri des taxes extraordinaires imposées par le 
gouvernement, et d'ailleurs l'ambition des fils de marchands était bien d'entrer 
dans la bureaucratie officielle. Pour Joseph Needham les marchands n'ont pas 
pu obtenir en Chine l'influence et le pouvoir qu'ils ont acquis en Europe  
depuis la Renaissance. Sa conclusion est sans équivoque : « celui qui voudrait 
expliquer l'échec de la société chinoise à développer une science moderne  

 
194. Le dossier est objet de forte controverse entre spécialistes ; pour une éclairante mise 
au point de la littérature spécialisée, cf. Frank A.G., op. cit., pp. 185-204. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


110 Une autre introduction aux sciences sociales 

devrait commencer par expliquer pourquoi elle n'a pas connu le dévelop- 
pement du capitalisme mercantile, puis du capitalisme industriel » 195.  

En fait l'explication proposée pour rendre compte du différentiel d'essor 
de la science et la technique entre la Chine et l'Occident est largement bien 
plus complexe – on le verra bientôt – et va bien au-delà de la seule question 
de l'indépendance économique et politique des marchands. Mais le lien est 
important : tout en frayant une autre voie d'analyse que celle labourée par Max 
Weber, la question de l'autonomie de la société civile et des individus revient 
comme enjeu majeur dès qu'il est question de comparer l'Occident moderne 
aux autres civilisations.  

En vérité, l'explication proposée par Joseph Needham pour rendre 
compte de ce différentiel entre la Chine et l'Occident est complexe et articule 
structures sociales, intellectuelles et économiques 196. À côté de facteurs pro-
prement sociaux (sur lequel nous attirons ici l'attention), il insiste sur la dif-
férence existant au niveau de la pensée entre un univers chinois resté organi-
ciste (« chaque élément est lié à tous les autres suivant un ordre hiérar-
chique ») et une pensée occidentale construite autour d'une vision mécaniste 
(et davantage analytique) du monde 197. D'autre part, refusant explicitement 
toute vision unilatérale, il ne s'interroge pas seulement sur la supériorité de 
l'Occident et de l'universalité de la science moderne (grâce à la mathématisa-
tion de la nature qui commence avec Galilée), mais aussi sur les raisons pour 
lesquelles entre le « IIième siècle avant notre ère et le XVIième siècle de notre 
ère, la culture de l'Est asiatique a appliqué avec beaucoup plus d'efficacité que 
l'Occident européen la connaissance humaine de la nature à des fins 
utiles » 198. Sa réponse est profondément sociologique : c'est un type d'organi-
sation sociale bureaucratico-féodale et centralisé – il fait lui aussi référence 
aux grandes constructions hydrauliques et à la thèse de Karl Wittfogel – qui a 
longtemps permis le développement des sciences appliquées 199, qui, dans un 

 
195. Needham J., La Science chinoise et l'Occident, Paris, Éditons du Seuil, 1977 [1969], 
p. 40. 
196. Ibid., p. 124. 
197. Ibid., p. 14. 
198. Ibid., p. 11. 
199. Ibid., pp. 24-25. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 111 

autre contexte historique, se serait révélé un obstacle pour l'essor de la science 
moderne 200.  

S'agissant de la genèse de la science moderne proprement dite, Joseph 
Needham a donc le grand mérite de différencier d'un côté les facteurs y ayant 
participé directement, qui ont facilité – ou non – son essor ultérieur, et d'un 
autre côté la science à proprement parler et ses applications technologiques. 
C'est un enchaînement complexe de facteurs (innovation technologique,  
capitalisme mercantile, possibilité de critique sociale) qui aurait permis l'essor 
différentiel de la science et de la technologie, menant à une révolution indus-
trielle en Occident et non en Chine. La question n'est donc pas, bien entendu, 
l'absence dans ce pays de technologie et de science mais le différentiel d'essor 
de celles-ci avec l'Occident à partir du XVIième siècle. Joseph Needham insiste 
avec force sur ce point : il y a eu un grand nombre de découvertes en Chine et 
elles ont été « la plupart du temps, largement mises en pratique ; mais, cela, 
sous le contrôle d'une société qui avait des normes très stables » 201. En fait si 
les découvertes technologiques chinoises ont ébranlé l'Occident, elles n'ont 
pas ébranlé la société chinoise elle-même ; qui par la suite, s'est longtemps 
montrée étrangère à la technologie et la science modernes 202. 

L'enjeu épistémologique est en fait, un enjeu de puissance. D'ailleurs c'est 
dans des termes de puissance que la question épistémologique se pose dès les 
premières rencontres des missionnaires chrétiens avec la civilisation chi-
noise : les sciences naturelles sont le seul domaine où ils montrent une  

 
200. Une interprétation similaire a été avancée pour rendre compte des relations, positives 
puis négatives, entre le système soviétique et l'industrialisation en URSS. Cf. entre autres, 
Castells M., L'Ère de l’information, Tome 3, Fin de millénaire, Paris, Librairie Arthème 
Fayard, 1999.  
201. Needham J., op. cit., p. 102. 
202. Bien de ces affirmations sont sujettes à caution et en tout cas, objet de vive polémique 
entre spécialistes. Janet Abu-Lughod (op. cit., p. 322 et suivantes) signale ainsi, par 
exemple, que la thèse de Joseph Needham, si elle a eu le grand mérite de faire reconnaître 
l'importance de la science chinoise, a, comme d'autres spécialistes le suggèrent, admis 
beaucoup plus difficilement l'existence d'une « véritable » révolution scientifique en Chine 
à la période Song (960-1234 au Nord, jusqu'à 1276 au Sud du pays). Mais même en recon-
naissant l'exactitude de cette remarque, le différentiel d'essor scientifique et technique à 
partir du XVIIième siècle n'en reste pas moins vrai. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


112 Une autre introduction aux sciences sociales 

indéniable supériorité 203 qui repose sur l'expérimentation et sur la capacité à 
« forcer la nature », là où la pensée chinoise valorise davantage la capacité à 
« épouser la nature » ou le cours des choses, ou encore le grand procès du 
monde, en un mot, la Voie. Que le sentiment de supériorité s'exprime sur cette 
base parmi des membres du clergé en dit long sur la force et le poids de la 
Raison instrumentale dans l'auto-construction de l'Occident moderne. 

Remarquons-le, il est à nouveau question de la Chine. Impossible de le 
négliger. Dans la construction comparative de l'exceptionnalité occidentale, 
un rôle majeur revient à la Chine. On a souvent tenté en effet d'expliquer dans 
les sciences sociales occidentales les raisons des difficultés chinoises quant au 
développement de la technique, de la science, du capitalisme, de l'individua-
lisme. Les hypothèses ont été diverses – et nombre d'entre elles fortement 
mises à mal à mesure que l'on découvrait l'essor économique et industriel de 
la Chine au moins jusqu'à la fin du XVIIIième siècle, puis qu'on prenait acte de 
l'affirmation progressive d'une possible hégémonie chinoise au XXIième siècle. 
Cela mérite non seulement une nouvelle halte, mais aussi, à l'instar de Joseph 
Needham, d'aller au-delà de la stricte question de la science en Chine.  

Entre autres facteurs susceptibles de rendre compte de la stagnation de la 
Chine, Fernand Braudel par exemple souligne le trop grand nombre 
d'hommes (déjà 100 millions au XIIIième siècle), réalité qui selon lui « a proba-
blement empêché des progrès techniques possibles. L'homme pullule, rend 
inutile l'emploi des machines, comme l'esclave autrefois dans le monde de la 
Grèce et de la Rome antiques » 204. Au-delà même de l'opposition entre la 
science organique chinoise et la science mécaniste occidentale, ce facteur ex-
pliquerait pour Fernand Braudel le non-essor industriel de la Chine. Il n'a été 
ni le premier ni le dernier à souligner que la démographie est un facteur mor-
phologique essentiel de la société chinoise. Bien des décennies après, Giovanni 
Arrigui a mis en évidence l'existence d'une tradition industrieuse chinoise  
vorace en main d'œuvre qui, grâce au très grand nombre d'individus  
disponibles, aurait poussé la société chinoise vers un mode d'industrialisation 

 
203. Jullien F. & Marchaisse Th., op. cit., p. 223. 
204. Braudel F., Grammaire des civilisations, op. cit., p. 284. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 113 

opposé à la logique des gains de productivité qui s'impose en Occident avec la 
Révolution industrielle 205.  

Mentionnons aussi – impossible de l'éluder dans le cadre de ces discus-
sions – la thèse plus ancienne d'Étienne Balazs qui a fait loi pendant des  
décennies. Souvent critiquée, elle est encore plus ou moins souterrainement 
mobilisée : l'existence millénaire d'une bureaucratie céleste serait à la base du 
non-essor économique et technique de la Chine. « C'est l'État qui tue l'inven-
tion technique en Chine » 206. Soulignons-le, les analyses sociologiques épou-
sent – et rationalisent – les transformations du monde. La bureaucratie céleste 
aurait par exemple engendré un fort développement pendant des siècles et 
même alimenté un sentiment de supériorité 207, avant de devenir un obstacle, 
mettant en évidence alors l'évolution diamétralement différente de la société 
occidentale moderne dans la période 1500-1914 208. Puis, dès la fin des années 
1980, la version contemporaine de la bureaucratie céleste – le Parti commu-
niste – est considérée de nouveau, comme un facteur majeur de la réussite 
économique du pays, au point de susciter des doutes chez les démocraties  
occidentales pluralistes libérales quant à l'efficacité de leurs institutions au vu 
de la réussite du système politique chinois. 

En fait, et sans surprise, différents processus ont été avancés pour expli-
quer la progressive stagnation chinoise et ce que l'historien John Fairbank  
appelle une « croissance sans développement » : l'essor démographique, la 
baisse des rendements agricoles, l'assujettissement des femmes, la manière 
dont le marché intérieur et le commerce furent organisés, la symbiose entre 
marchands et fonctionnaires, ou encore les limites effectives de la loi 209. 

On l'aura compris : pendant longtemps, s'intéresser à la Chine n'a été 
qu'un détour mille et une fois emprunté pour revenir à la question de l'excep-
tionnel développement occidental moderne. Or en s'encastrant dans l'histoire 
sociale, cette exceptionnalité se leste d'une contingence qui contredit le  
discours des nécessités propres au récit hégémonique occidental moderne. Là 
encore des bémols et des nuances s'imposent. 

 
205. Arrigui G., Adam Smith à Pékin, Paris, Éditions Max Milo, 2009 [2007]. 
206. Balazs É., op. cit., p. 23. 
207. Ibid., p. 17. 
208. Ibid., p. 41. 
209. Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit., pp. 249-276. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


114 Une autre introduction aux sciences sociales 

L'individualisme est-il une invention occidentale  
moderne ?  

L'exceptionnalité de l'Occident moderne a trouvé son principal terrain idéo-
logique du côté de l'individualisme, en fait autour d'un ensemble d'institutions 
plus ou moins reliées qui sont conçues comme son cadre indispensable : pro-
priété privée, État de droit, droits humains, culture du modernisme. Face au 
modèle de l'Individu moderne, il existe pléthore de figures, toutes réductibles 
à terme aux « individus » des sociétés communautaires. Celle de l'Individu a 
été le complément idéologique indispensable de la thèse de l'exceptionnalité 
de l'Occident.  

L'État et l'individualisme en Europe avant l'Occident moderne 

L'État moderne occidental a-t-il vraiment été le seul grand instituant catégo-
riel de l'individu ? Pour tenter de répondre à cette question, revenons sur les 
débats entre spécialistes autour de l'individu dans les institutions du Moyen 
Âge.  

Une large et vaste tradition intellectuelle y souligne avec force le rôle  
décisif des institutions étatiques dans l'avènement de l'individu. Alan  
Macfarlane propose ainsi de trouver les racines de l'individualisme anglais  
autour de la Grande Charte de 1215, par la liberté civile et politique (autant 
dire des facultés instituées) qu'elle accorde à quelques individus au moins – les 
nobles 210. La participation de l'État via le droit à l'institution catégorielle de 
l'individu aurait donc précédé les temps modernes à proprement parler. En 
fait, selon certains spécialistes, au Moyen Âge déjà en Europe, l'individuali-
sation par l'État aurait été fort active, par exemple dans le traitement des sujets 
en justiciables ou contribuables – en tant que citoyens particuliers donc. 
Certes, la formation de l'individualité ne fut pas l'objectif explicite de ces  
politiques mais le rôle individualisant de l'État au moyen de la punition ou de 
la contribution a été effectif. On note que le procédé de punition en a été un 
puissant facteur car « l'individualisation de la preuve conduit à l'individuali-
sation du châtiment » 211. 

 
210. Macfarlane A., The Origins of English Individualism, Oxford, Blackwell, 1978. 
211 . Dupont-Bouchat M.S., « Culpabilisation et conscience individuelle. L'individu, 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 115 

Impossible de minimiser cet aspect, particulièrement bien avancé par 
Marc Bloch (dans La Société féodale), qui affirme qu'à ses yeux le contrat est 
en matière politique le plus important héritage de la féodalité pour la société 
moderne. L'idée de contrat présuppose l'existence d'individus capables d'éta-
blir des accords et de s'en tenir à des consentements réciproques, y compris 
au cœur d'une société hiérarchique. Janet Coleman est tout aussi affirmative : 
« On peut voir dans le contrat féodal lui-même l'ancêtre des droits individuels 
qui, ultérieurement, caractériseront les relations entre l'État moderne et ses 
citoyens. La nature contractuelle du gouvernement féodal apparaît, en soi, 
comme un rejet de la stricte hiérarchisation impliquée par la théorie théocra-
tique » 212.  

Restons au Moyen Âge. Dans sa volonté cette fois d'uniformiser les indi-
vidus, l'Etat absolutiste a été avant les temps modernes un moteur de l'indivi-
dualisation. « Les tendances centralisatrices de l'État à l'époque de l'absolu-
tisme contribuèrent à créer en face du souverain la grande masse des  
'sujets' » 213. Les réformes administratives de l'État absolutiste auraient ainsi 
favorisé l'uniformité « et par conséquent l'égalité ». D'autres, comme Anthony 
Black ou Colin Morris, affirment non seulement que la découverte de l'indi-
vidu se produit dès le XIIième siècle, mais reconnaissent plus largement –  
surtout le premier – que le sens de l'individualité est aussi fort au XIIième qu'au 
XVIIIième siècle, ce qui questionne avec force les liens exclusifs entre États  
modernes et individualisation 214. 

 
l'Église et l'État à l'époque moderne (XVI et XVIII) » in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Indi-
vidu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 156. 
212. Coleman J., « L'individu dans l'État médiéval », loc. cit., p. 13. 
213. Stourzh G., « L'État moderne : l'égalité des droits, l'égalisation des statuts individuels 
et la percée de l'État libéral moderne », in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la 
théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 362. 
214. Black A., « Individus, groupes et États. Une approche générale comparée » in Coleman 
J. (s/s la dir. de), L'Individu dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 380. Et 
ceci d'autant plus qu'il a existé des formes d'individualisme sans États modernes (comme 
en Grèce ou à Rome), mais aussi via le développement d'une sphère privée ou d’une famille 
nucléaire byzantine au VIIième siècle. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


116 Une autre introduction aux sciences sociales 

Certes, tous les bémols que nous venons d'évoquer relèvent du Moyen 
Âge occidental, mais ils nuancent cependant plus ou moins fortement l'excep-
tionnalité du lien entre l'individualisme et l'État moderne.  

Contre la thèse canonique du récit hégémonique occidental moderne sur 
l'absence d'individualisme au Moyen Âge, Colin Morris, dans une étude con-
troversée (il en a lui-même reconnu quelques limites), a proposé celle d'une 
découverte de l'Individu entre la seconde moitié du XIième siècle et la première 
moitié du XIIième siècle 215. Elle avait quelques antécédents, entre autres dans 
les études sur l'avènement du citoyen ou les développements d'une « indivi-
dualité d'auteur ». Pour Colin Morris, qui évoque explicitement l'existence 
d'une renaissance culturelle, aurait existé dès cette période une transition au 
moins tendancielle du sujet vers le citoyen, mais se seraient surtout produites 
alors de nouvelles orientations psychologiques à la suite des grandes transfor-
mations sociales, religieuses et intellectuelles. Résultat : une relation plus  
personnelle avec Dieu se consolide, ce qui donne de nouvelles significations à 
la confession, à la mystique, aux expérimentations autobiographiques, aux 
premiers essais de passage des icônes aux portraits, à l'humanisation crois-
sante du Christ, à la lyrique amoureuse enfin – si bien analysée par Denis de 
Rougemont 216. En bref, dès cette période il y aurait eu affirmation croissante 
de l'individu, liée en partie – mais seulement en partie – à l'essor de certaines 
institutions étatiques 217.  

Le Moyen Âge serait en fait le théâtre de l'apparition d'importants « mar-
queurs de l'individuation », comme la signature, le portrait, la stylistique et 
l'écriture, l'amour, sans oublier bien sûr le nom de l'artiste 218. Ces marqueurs 
sont irréductibles à l'État lui-même, mais à sa façon il a contribué activement 
à la création de cet ensemble de facteurs d'identification. 

Une des principales critiques adressées aux travaux que nous venons 
d'évoquer, et qui nous occupera dans les points suivants, est qu'ils s'intéressent 
finalement moins aux manifestations de l'individu en tant que tel à l'époque 

 
215. Morris C., The Discovery of the Individual, 1050-1200, London, SPCK, 1972. 
216. Rougemont D. de, L'Amour et l'Occident, Paris, Union générale d'édition, 1982 [1938]. 
217. Libera A. de, op. cit., pp. 310-312. 
218. Bedos-Rezak B.M. & Iogna-Prat D., op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 117 

médiévale qu'à la présence de certains éléments ayant pu contribuer à l'avène-
ment de l'individu moderne 219 . L'homme médiéval n'est pas étudié en  
lui-même mais en référence à une figure historique future. Malgré les 
quelques marqueurs d'individuation à l'œuvre, la conception de l'individu  
serait au fond encore affectée d'une représentation par trop générique,  
commune à tous les hommes et organisée plus autour de modèles moraux à 
atteindre (comme dans les hagiographies) que véritablement sur la narration 
d'individualités 220. Les prototypes priment et les représentations sont rare-
ment descriptives ou physiques 221 . Quant à l'introspection à proprement  
parler, elle atteint sa principale expression au Vième siècle après J.-C. avec les 
Confessions d'Augustin, et non vers la fin du Moyen Âge.  

On le comprend, les débats sont vifs entre historiens. Mais sans qu'un 
consensus ne s'impose, il semble difficile de ne pas voir que s'agissant de l'indi-
vidu, nous sommes davantage en présence d'une histoire à éclipses et renais-
sances partielles que face à un processus de création ex nihilo à la naissance 
des temps modernes 222. La nuance est importante même si elle est loin d'être 
généralement admise.  

L'individualisme et la propriété privée 

Selon la version canonique du récit hégémonique occidental moderne, il exis-
terait un lien étroit – voire nécessaire – entre individualisme moderne occi-
dental et généralisation des droits à la propriété privé.  

 
219. Gourevitch A.J., La Naissance de l'individu dans l'Europe médiévale, Paris, Éditions du 
Seuil, 1997, p. 20. 
220. Certeau M. de, L'Écriture de l'histoire, Paris, Éditions Gallimard, 1975 ; Dosse F., Le 
Pari biographique, Paris, Éditions La Découverte, 2005 ; Gourevitch A.J., op. cit., p. 17 et 
p. 245. 
221. Fossier R., Ces Gens du Moyen Âge, Paris, Librairie Arthème Fayard/Pluriel, 2010 
[2007], p. 20. 
222. Le Goff J. : « Il a existé, sans doute depuis les débuts de l'histoire, autour de notions 
différentes de l'individu, des poussées plus ou moins longues, plus ou moins fortes, plus ou 
moins durables d'individualisme suivis d'étiages ou même de reflux. S'il est une histoire 
discontinue et multiforme, c'est bien celle de la place de la notion de l'individu ». Cf. Le 
Goff J., Saint Louis, Paris, Éditions Gallimard, 1996, p. 500. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


118 Une autre introduction aux sciences sociales 

Le point est important car la propriété privée est un pilier du grand récit 
de l'individualisme occidental moderne. Pour s'affirmer, par l'asymétrie iné-
vitable des rapports de force à l'œuvre dans une société entre classes sociales 
et vis-à-vis de l'État, l'individu aurait eu besoin de la propriété privée et des 
ressources qu'elle transmet. Ce qui suppose en retour l'existence sinon d'un 
droit en bonne et due forme, celle de manières légitimes de revendiquer une 
certaine mainmise sur les ressources. Or cela a bel et bien été le cas avant l'avè-
nement de l'Occident moderne à proprement parler. Les historiens ont  
montré par exemple, qu'en pleine période féodale, les acteurs pouvaient atta-
quer individuellement les droits féodaux s'ils pensaient que le seigneur n'avait 
pas la légitimité suffisante pour les revendiquer 223. Bien entendu, l'auteur 
même de cette analyse le signale, il ne s'agit pas encore de droits individuels 
mais le fait n'en affirme pas moins une individualisation active du droit. Ces 
pratiques participent à justifier la vision de Guillaume d'Occam et sa concep-
tion de l'individu porteur de droits qui ne pourraient pas lui être enlevés 224. 

Toujours avant la modernité occidentale à proprement parler, la pro-
priété privée a également été mobilisée afin par exemple de rendre compte 
d'un individualisme actif chez les Germains, où en pleine phase médiévale il 
était fréquent d'exprimer, et surtout d'affirmer un Je. Pour expliquer ce trait, 
Aaron Gourevitch, en s'appuyant sur l'étude d'Alfons Dopsch, met en avant 
l'existence d'une forme de propriété – chez les agriculteurs sédentaires – où la 
forme prédominante était celle de fermes individuelles où chaque propriétaire 
gérait sa propre exploitation 225. Relation qui a également été observée dans le 
monde arabe, où « l'appropriation individuelle de la terre, et cela même si le 
partage des terres n'était pas juridiquement validé à chaque génération, la ges-
tion de la terre au profit de la famille (quasi-nucléaire) permettait une certaine 
autonomie des familles et des groupes, des positions identitaires par rapport 
à la communauté » 226. Et on trouvera des réflexions semblables à propos du 

 
223. Schmale W., « Libertas inaestimabilis res est. Quelques 'surprenants' laboratoires des 
Droits de l'Homme en France et en Allemagne » in Coleman J. (s/s la dir. de), L'Individu 
dans la théorie politique et dans la pratique, op. cit., p. 217. 
224. Coleman J., « L'individu dans l'État médiéval », loc. cit., p. 32. 
225. Gourevitch A.J., op. cit., p. 27. 
226 . Ben Salem L., « Pouvoir du groupe/marge de liberté de l'individu ? Éléments de  
réflexion sur les communautés rurales du Maghreb » in Cherif M.-H. & Hénia A.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 119 

caractère individualiste du samurai médiéval, trait rendu possible par deux 
possessions socio-économiques : la terre et la force des armes 227. 

Ajoutons, à propos de l'histoire occidentale elle-même, qu'il y a lieu de 
questionner l'importance de la propriété comme substrat indispensable de 
l'individuation et de l'indépendance personnelle. Après tout, à la suite des 
grands changements qui se produisent aux États-Unis entre 1890 et 1920 avec 
la croissance des villes et de la production industrielle, il devient évident que 
le fermier indépendant, au-delà de son poids et de son rôle dans l'imaginaire 
américain, n'est plus le grand protagoniste du monde du travail. Sur ce point, 
comment ne pas attirer l'attention sur le vif contraste existant aux États-Unis 
entre l'idéologie et le mythe du travailleur indépendant – le self-made man – 
et la réalité d'une société qui possède une majorité de travailleurs salariés, tout 
comme la totalité des pays développés aujourd'hui. Il s'agit là d'une des diffi-
cultés de la société américaine à s'accepter en société post-jeffersonienne qui, 
sous le primat du travail salarié, ne peut plus se penser comme une démocratie 
agraire 228. En 1800 aux États-Unis seuls 20% d'individus sont des travailleurs 
salariés ; le chiffre atteint presque 90% au cours du XXième siècle. Cette réalité 
contraint à complexifier les liens entre propriété et individuation. Après tout, 
s'ils ont été établis comme nécessaires entre une certaine forme d'agriculture 
familiale, la petite propriété, et les vertus républicaines, la mise en question de 
cette équation dès le XIXième siècle avec l'expansion du salariat et des grandes 
organisations productives, aurait dû entraîner la fin de l'individualisme.  
Conclusion d'ailleurs à laquelle certains néolibéraux-libertariens n'hésitent 
pas à venir. Cependant, une affirmation de ce type est clairement excessive. 

 
(s/s la dir. de), Individu et pouvoir dans les pays islamo-méditerranéens, Paris, Maisonneuve 
& Larose, 2009, p. 41. Notons que s'agissant de l'Empire Ottoman, Bernard Lewis souligne 
– en affinité avec la thèse de la spécificité occidentale moderne –, et malgré l'existence de 
quelques protections, la faiblesse des droits de la propriété privée. Cf. Lewis B., Histoire du 
Moyen-Orient, Paris, Éditions Albin Michel, 1997 [1995], pp. 223-226 
227. Ikegami E., La domesticación del samurái, Barcelona, Anthropos. 2012 [1995], p. 166. 
Notons néanmoins qu'au Japon, en ce qui concerne l'accumulation économique propre-
ment dite, sa conceptualisation en tant que vertu ne démarre que bien plus tard, à l'époque 
Meiji mais, et c'est important de le remarquer, à l'instigation du gouvernement japonais. 
Cf. Pons Ph., D'Edo à Tokyo, Paris, Éditions Gallimard, 1988, p. 85. 
228. Mennell S., The American Civilizing Process, Cambridge, Polity Press, 2007, p. 33. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


120 Une autre introduction aux sciences sociales 

En réalité, comme David Riesman l'a montré, la généralisation du salariat,  
en transformant les bases structurelles de l'individuation aux États-Unis a  
modifié le profil des individualités, entrainant le passage des individus intro-
déterminés (capables de diriger leurs actions de manière autonome grâce en 
partie à l'indépendance garantie par la propriété privée) à des individus  
hétéro-déterminés (qui, travaillant dans des grandes organisations et en situa-
tion de dépendance salariale, seraient beaucoup plus sensibles à l'opinion des 
autres) 229. Des décennies plus tard, Robert Castel a souligné l'instauration 
d'un processus analogue à la propriété privée via les droits sociaux donnant 
forme à un mode d'individuation spécifique à la société salariale 230.  

Retenons l'essentiel pour notre argumentation : dès l'apparition et l'ex-
pansion de l'État social, le lien entre l'individuation et la propriété, élément 
majeur du capitalisme du XXième siècle, connaît d'autres détours, y compris 
dans l'Occident moderne. Parallèlement, avant son avènement, la propriété 
privée (ou familiale restreinte) a été ailleurs une réalité historique.  

De fait, le rôle spécifique de la propriété dans le processus d'individuation 
nous ramène à la question de l'héritage et des stratégies familiales. Jean-Pierre 
Vernant par exemple met en relation l'émergence de l'individu avec l'appari-
tion du testament au IIIième siècle avant J. C., date à laquelle un individu  
pouvait déjà organiser la disposition de ses biens après sa mort 231. À ces an-
técédents dans le temps, il faudrait ajouter les conséquences que l'extension 
de la propriété privée a entraînées – même en partie – pour l'affirmation de 
l'individualité ailleurs que dans les sociétés occidentales à la suite de l'expan-
sion d'une logique des droits juridiques des personnes. En étudiant par 
exemple, en Tunisie, la relation entre le groupe et l'individu à partir des  
pratiques fiscales entre le XVIIième et le XIXième, Abdelhamid Hénia montre 
comment le passage d'impôts forfaitaires imposés à toute une communauté à 
des pratiques fiscales plus individualisées fut un facteur important de mise en 
question de la communauté, et à l'origine d'une meilleure connaissance des 

 
229. Riesman D. et al., La Foule solitaire, Paris, Éditions Arthaud, 1964 [1950]. 
230. Castel R., Les Métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Paris, 
Librairie Arthème Fayard, 1995. 
231. Vernant J.-P., « L'individu dans la Cité » in collectif, Sur l'individu, Paris, Éditions du 
Seuil, 1987, pp. 20-37. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 121 

sujets par le pouvoir central 232. À travers cette dynamique politique, l'indi-
vidu (et non plus seulement la communauté ou la famille, étendue ou nu-
cléaire) devient « la seule unité humaine officiellement reconnue sur le plan 
fiscal et administratif ». Avant de préciser : « C'est avec l'apparition de l'État 
territorial qui s'affirme aux dépens de la vie communautaire, et non en com-
posant avec elle, que le processus d'individuation commence réellement à 
émerger » 233. Malgré l'influence progressive de la modernité occidentale, le 
déploiement de la propriété privée, en tant que source de l'individualisation, 
s'est appuyé sur des éléments déjà présents dans les sociétés tribales du 
XVIIIième siècle en Tunisie.  

La propriété privée reste une importante source de l'individualisme  
moderne occidental, mais elle est très loin d'en être une spécificité, y compris 
dans les formes habituellement évoquées pour expliquer l'exceptionnalité de 
l'Occident moderne. À la lumière de sa présence historique, avérée ailleurs et 
auparavant, mais aussi au vu de la diminution relative de son importance éco-
nomique dans l'Occident moderne (au moins pendant la phase de forte  
expansion de la société salariale), il semble difficile de continuer à penser les 
liens entre propriété privée et individualisation comme une nécessité et une 
exceptionnalité historique qui lui seraient spécifiques. 

Individualisme et nationalismes non occidentaux 

Au cœur de l'expérience occidentale moderne, il y a toujours eu tension entre 
d'un côté, l'individualisme – les droits humains et le fondement libéral du 
pacte étatique au nom de la préservation de la vie – et de l'autre côté, le natio-
nalisme – les obligations imprescriptibles du citoyen et le devoir de mourir 
pour la patrie. Cette tension entre individualisme et nationalisme, à laquelle 
l'Occident moderne a donné une réponse spécifique, a connu au Japon une 
toute autre voie d'articulation. Pour l'évoquer, nous utiliserons l'analyse 
qu'Eiko Ikegami a consacrée à la domestication des samurais. L'étude est  
d'autant plus intéressante que, sans établir une comparaison en bonne et due 

 
232. Hénia A., « L'individu entre la logique étatique et la logique communautaire : cas de 
la Tunisie à l'époque moderne (17 et 19 siècles) » in Cherif M.H. & Hénia A. (s/s la dir. de), 
Individu et pouvoir dans les pays arabo-méditerranéens, op. cit., p. 73. 
233. Ibid., p. 74. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


122 Une autre introduction aux sciences sociales 

forme avec la thèse de Norbert Elias présentée dans le chapitre précédent, elle 
permet cependant de souligner bien des différences 234. 

Eiko Ikegami inaugure son analyse en soulignant la faiblesse infrastruc-
turelle de l'État au Japon en termes de contrôle social (police et système édu-
catif). Une telle situation permettra aux samurais de construire « un État 
comme crime organisé » 235 – l'individu le plus fort, nommé Shogun, était un 
gouvernant de facto qui contrôlait tous les autres. Or, et ce point est décisif, ce 
modèle n'a pas vraiment engendré – comme en Amérique latine ou en 
Afrique subsaharienne – une société de caudillos ou de chefs autour d'un usage 
purement arbitraire du pouvoir. Au contraire, malgré les évidentes dérives 
potentielles auxquelles cette structure de pouvoir risquait de donner forme, 
l'honneur s'est très tôt imposé comme facteur primordial de l'individualité et 
de l'autodétermination des samurais, mais aussi de leur progressive incorpo-
ration à l'appareil d'État.  

À première vue, la pacification de l'ère Tokugawa (1603-1867) pourrait 
apparaître comme un exemple classique de la formation de l'État par le mo-
nopole légitime de la violence 236. Cependant à la différence du contexte euro-
péen, et l'auteure ne le souligne peut-être pas assez, l'État Tokugawa a articulé 
la centralisation avec la pacification mais a également su – ou dû – préserver 
la semi-autonomie des divers groupes sociaux 237. S'ajoute le fait que le « féo-
dalisme » japonais ne s'est pas accompagné de la centralisation d'un pouvoir 
religieux : le bouddhisme ne s'est jamais développé comme centre  

 
234. Soulignons aussi que s'agissant de la Chine, on a même signalé l'existence, avant  
l'Occident, d'une très importante tradition de polissage des mœurs et de surveillance inter-
personnelle dès l’époque Song (960-1279) au point que les Chinois, étant alors devenus si 
civilisés, n’auraient pas pu (ou su) se défendre militairement des envahisseurs mongols. Cf. 
Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit., pp. 166-174. Sur la civilisation de la « Renaissance » 
chinoise » sous les Song, cf. Gernet J., op. cit., Tome 2, chapitre 2. 
235. Ikegami E., op. cit., p. 54. 
236. Ibid., p. 198. Notons que l'essentiel des transformations évoquées par Eiko Ikegami 
ont lieu à la période Tokugawa, avant donc la période de forte influence de l'Occident dans  
la modernisation japonaise ; c'est sur ces bases que, dans l'ère Meiji, se serait produit un 
processus de « samuraïsation » de la société – l'expansion envers d'autres couches sociales 
de valeurs jusqu’alors confinées dans l’élite guerrière et bureaucratique. Cf. Pons Ph., op. 
cit., p. 48. 
237. Ikegami E., op. cit., p. 240. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 123 

institutionnel d'autorité ; il n'y a pas eu d'articulation entre le séculaire et le 
religieux comme au cours du Moyen Âge européen. Cet arrière-plan permet 
de comprendre la spécificité d'un ensemble d'évolutions. D'abord, les aspi- 
rations spirituelles des samurais et leur culture violente de l'honneur se sont 
autonomisées par rapport à des formes religieuses institutionnelles 238  ;  
ensuite, s'est affirmée la séparation de la sphère privée et publique ; enfin et 
surtout, l'autorité publique et la pyramide de l'État se sont imposées aux  
daimyo régionaux. La loi et l'ordre ont primé sur les valeurs des samurais et 
les « démonstrations individuelles et indisciplinées d'orgueil guerrier des  
samurais » furent progressivement bannies par la nouvelle rationalité 239. Si 
l'importance de l'honneur privé n'a pas immédiatement disparu, il ne devait 
plus s'imposer devant la loi publique. Une toute nouvelle exigence de dévotion 
au bien-être public s'est alors imposée.  

Cette interprétation reprend beaucoup des items par lesquels la socio-
logie a rendu compte de la formation de l'État en Occident moderne, mais elle 
n'en propose pas moins, plus ou moins en dialogue avec ce cadre, une version 
différente de l'articulation entre individualisme et nationalisme dont la clé de 
voûte se trouve dans la manière, si particulière, dont l'honneur samurai sera 
canalisé au service de l'État, et domestiqué par des codes bureaucratiques  
et une interprétation moraliste de son sens 240. Dans la transformation de 
l'honneur samurai en honneur étatique, la reconnaissance du mérite et les  
récompenses ont tenu une fonction décisive ; l'honneur s'est infiltré dans les 
hiérarchies bureaucratiques entre couches supérieures et inférieures. Le  
processus ne fut pas indolore : entre les réminiscences de l'ancien ego indivi-
dualiste et la nouvelle modalité d'obéissance à un seigneur, aux prises avec de 
très fortes tensions internes, bien des samurais se sont sacrifiés 241.  

 
238. Ibid., p. 246. 
239. Ibid., p. 313. 
240. Ibid., p. 318. 
241. Ibid., pp. 379-383. L'auteure (ibid., p. 366) analyse le livre Hagakure, et le culte de  
la mort du samurai, comme produit de la fusion du code de l'honneur et de l'estime  
personnelle où la principale difficulté vient du fait que, vivant en paix, il était nécessaire de 
pouvoir continuer à affronter imaginairement la mort. Cf. aussi les remarques critiques 
que, en 1897, Yukichi Fukuzawa dirige envers les pratiques de vengeance interpersonnelle 
ou les « morts inutiles ». Cf. Fukuzawa Y., Plaidoyer pour la modernité, Paris, CNRS  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


124 Une autre introduction aux sciences sociales 

Reste l'essentiel pour notre propos actuel : à partir d'une matrice et d'un 
chemin différent de ceux de l'Occident moderne, existe aussi via l'honneur au 
Japon une production articulée entre État, nationalisme et individualisme. 
Tout en ayant exercé une influence tardive et indirecte sur ce phénomène, 
l'exceptionnalité occidentale voit son statut d'exclusivité historique s'amenui-
ser à la seule lumière de cette illustration.  

Variantes de l'individualisme 

Les trois points que nous venons d'aborder, tout en étant centrés autour de la 
question de l'individualisme, entretiennent des liens plus ou moins directs 
avec ceux que nous avons développés dans le chapitre précédent – socio- 
genèse étatique des individus, propriété privée, individualisme et nationa-
lisme. On pourrait arrêter ici l'analyse, mais l'examen d'un quatrième point 
s'impose et d'ailleurs il surplombe les études que nous venons de présenter : 
c'est en effet en référence à la figure particulière de l'individu (moderne occi-
dental) et à un processus historique spécifique d'individuation (celui de l'indi-
vidualisme institutionnel) que les comparaisons s'effectuent d'une manière ou 
d'une autre. 

À partir du récit hégémonique occidental moderne, on a nié pendant 
longtemps tout autre chemin possible pour l'individualisme. Néanmoins, au 
fur et à mesure que les études s'accumulent et que bien des débats s'engagent, 
cette perspective devient de plus en plus difficile à soutenir 242. Certes, l'indi-
vidualisation occidentale moderne a d'indéniables spécificités : elle concerne 
tous les individus d'une société (chacun est contraint de devenir un individu) ; 
elle est explicitement appuyée sur un programme institutionnel au sens fort 
du terme et sur un ensemble d'interpellations ; elle promeut la représentation 
d'un individu capable d'exister indépendamment des liens sociaux 243.  

 
Éditions, 2008 [1898], pp. 87-96. Le processus d'impossibilité à être sujet des samurais  
présente quelques analogies avec l'interprétation des martyrs de la Révolution iranienne 
proposée par Khosrokhavar F., L'Islamisme et la mort, Paris, Éditions L'Harmattan, 1995. 
242. Martuccelli D., ¿Existen individuos en el Sur ?, Santiago, LOM Ediciones, 2010 et  
« Variantes del individualismo » in Estudios sociológicos, vol. XXXVII, n° 109, enero-
marzo 2019, pp. 7-38 ; Lozerand E. (s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit. 
243. Cependant, notons que la première formulation d'une figure de l'individualité disso-
ciée de tout collectif – et que la fiction de Robinson Crusoé rendra célèbre en Occident au 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 125 

Mais qu'en est-il alors des « individus » qui ont vécu avant la modernité 
occidentale et ailleurs ? À partir d'une figure particulière à la société occiden-
tale moderne, on a mésestimé tous les individus d'autres époques ou civilisa-
tions 244 dont les spécificités, les insuffisances en fait, furent perçues et éva-
luées à partir d'une représentation du sujet propre à l'Occident moderne. Peu 
d'auteurs ont mieux exprimé cette perspective peut-être que Louis Dumont et 
la grande division qu'il a proposé entre sociétés holistes et individualistes. 
Pour lui, dans l'holisme « la plupart des sociétés valorisent en premier lieu 
l'ordre, donc la conformité de chaque élément à son rôle dans l'ensemble, en 
un mot la société comme un tout » ; tandis que les sociétés occidentales  
modernes, et seulement elles, « valorisent en premier lieu l'être humain indi-
viduel ; à nos yeux chaque homme est une incarnation de l'humanité toute 
entière, et comme tel il est égal à tout homme, libre. C'est ce que j'appelle in-
dividualisme ». La conclusion tombe comme une évidence : le type holiste de 
société a prédominé partout « à la seule exception de notre civilisation  
moderne et de son type individualiste de société » 245. 

La force de cette opération idéologique étonne autant par sa simplicité 
que par sa durabilité. Elle repose sur un monopole d'énonciation bien visible 
dans les deux acceptions de la notion d'individu différenciées par Louis  
Dumont. D'un côté, le mot « individu » renvoie à un agent empirique présent 
dans toute collectivité. De l'autre, il désigne un être moral doté de certaines 
caractéristiques. Si toutes les sociétés connaissent des individus (agents empi-
riques), elles ne connaissent pas toutes des individus en tant qu'être moraux 
– ceux-ci étant jugés, comme le fait Louis Dumont lui-même, dans le cadre 
d'une représentation particulière propre à l'individualisme occidental  
moderne. 

Or, à la lumière de deux sens de la notion d'individu, il est – au moins 
implicitement – évident que toute société est traversée par des processus 

 
XVIIIième siècle –, a été énoncée par le philosophe musulman Ibn Tufayl dans Vivant, fils 
de Vigilant déjà au XIIième siècle. Cf. Libera A. de, op. cit., pp. 155-161. 
244. En faisant des impasses à l'aide de refoulements réussis, par exemple sur de fortes et 
anciennes traditions spirituelles individualistes comme celles des Taoïstes qui, tout en étant 
bien connues, n'ont jamais vraiment servi à engager dans le mainstream sociologique une 
réflexion critique élargie autour de l'individualisme.  
245. Dumont L., Homo Aequalis, op. cit., p. 12. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


126 Une autre introduction aux sciences sociales 

d'individuation, c'est-à-dire qu'elle produit des individus en tant qu'agents 
empiriques, même si elle n'a pas forcément élaboré des représentations cultu-
relles de l'individu identiques à celles de l'Occident moderne. En monopo-
lisant et annexant l'individualisme à une représentation particulière de l'indi-
vidu, le récit hégémonique occidental moderne, a tout au plus reconnu  
certains antécédents historiques 246 quand il n'a pas simplement dénié toute 
réalité à l'idée possible d'autres individualismes. 

Bien entendu, si on définit l'individualisme à partir des représentations 
qui font de l'individu le centre ontologique, méthodologique ou axiologique 
de l'analyse ou de la vie sociale 247, autant dire si l'on restreint le terme unique-
ment aux conceptions et aux institutions qui promeuvent, défendent ou valo-
risent la dignité, les droits et les intérêts des individus par rapport aux groupes 
– cette définition exclut l'usage du terme « individualisme » pour d'autres  
sociétés ou périodes. 

Cependant, puisque les partisans eux-mêmes de la vision hégémonique 
reconnaissent l'existence universelle d'individus « empiriques », n'est-il pas 
possible et de fait beaucoup plus logique de penser que ces individus « empi-
riques » ont donné forme à des représentations particulières de leur indivi-
dualité, différentes de celles de l'individualisme institutionnel occidental  
moderne, mais qui n'en ont pas moins jeté les bases d'autres conceptions de 
l'individualisme au moins de manière implicite ? La réponse est affirmative.  

On présentera certaines variantes de ces « autres » individualismes dans 
le chapitre 5 (l'individualisme onto-relationnel, communautaire ou agen-
tique), mais à ce stade de l'argumentation, ces remarques constituent une  
critique particulière de l'individualisme occidental moderne, pas nécessai- 
rement lorsqu'il caractérise les ressorts d'une voie à forte dimension institu-
tionnelle dans la formation des individus, mais lorsqu'il dénie toute réalité à 
des manifestations différentes de l'individualité. Critique d'autant plus sévère 
que dès que le regard se décentre avant la modernité occidentale ou au-delà, 
c'est cette variante de l'individualisme, indépendant des institutions étatiques 
ou des ressources qu'elles procurent voire qu'elles instaurent – comme la  
propriété privée – qui est largement majoritaire. 

 
246. Dumont L., Essais sur l'individualisme, Paris, Éditions du Seuil, 1983. 
247. Lukes S., Individualism, Oxford, Basil Blackwell, 1973. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ? 127 

*    *   * 
 

Le but de ce chapitre a moins été de critiquer ou de refuser toute plausibilité 
à certaines interprétations de l'exceptionnalité occidentale moderne que d'at-
tirer l'attention sur la complexité de ses processus et la diversité des situations 
qu'elle recouvre, ainsi que sur la nécessité d'y introduire d'indispensables  
bémols et nuances. Bien entendu, ces nuances ne questionnent ni l'effet  
synergique entre elles, ni, surtout, la réalité factuelle du différentiel de  
puissance occidentale moderne. Mais elles incitent à adopter une posture qui 
refuse d'extraire des considérations causales nécessaires et suffisantes à partir 
d'évolutions historiques contingentes. 

Un certain discours critique de la modernité occidentale souvent mêlé à 
des considérations politiques plus ou moins ouvertement anti-occidentales 
transforme bien des points soulevés dans ce chapitre en une série d'antago-
nismes idéologiques. Il est même parfois question de refuser tout crédit à des 
affirmations historiques longtemps dominantes. La critique des représen- 
tations historiques du passé imposées par l'Occident moderne (d'autant plus 
qu'elles se révèlent associées au racisme) semble définir le sens et l'horizon 
d'une nécessaire réécriture de l'histoire actuellement en cours.  

Ce n'est pas dans cette perspective qu'il faut lire les critiques, les nuances 
et les réserves introduites dans ce chapitre, déclinées sur des tonalités diverses 
selon qu'il a été question d'analyser le bien-fondé de la thèse de l'exceptionna-
lité occidentale à partir du protestantisme ou bien du capitalisme, du système-
monde ou de la science et la technique, ou encore de l'individualisme. Pour 
mener cette révision, nous nous sommes appuyés en effet sur les conclusions 
de nombre d'études critiques, et ce travail partage avec elles la conviction d'un 
nécessaire et profond effort de réécriture des cadres d'analyses. Mais il est  
indispensable de préserver la séparation entre considérations géopolitiques et 
questions épistémologiques. Bien entendu, et cet ouvrage en témoigne, les  
débats des sciences sociales doivent plus aux enjeux politiques d'une époque 
qu'on ne le reconnaît d'ordinaire. Admettre – et affronter – cette réalité est 
une chose ; abolir les frontières est une toute autre démarche. 

On aura beau relativiser la supériorité de l'Occident, la contextualiser et 
mieux la cerner à l'aune d'une véritable histoire globale (capable de montrer 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


128 Une autre introduction aux sciences sociales 

les angles morts de son expansion) 248, exposer le caractère interdépendant des 
parties du monde afin de réencastrer le développement endogène de la mo-
dernisation occidentale, évoquer une histoire à part égales 249, un fait histo-
rique reste incontournable : une vaste partie du monde était occupée au début 
du XXième siècle par des pouvoirs impériaux et des colonies souvent tenus sous 
l'égide occidentale. C'est ce fait qui a marqué en amont et en aval la narration 
hégémonique moderne occidentale. Mais c'est de cette réalité que le monde 
prend ses distances depuis quelques décennies.

 
248. Signalons par exemple l'étude d’histoire globale de Denys Lombard qui limite aux 
marges l'importance de l'Occident pour le développement du carrefour javanais, donnant 
ainsi un exemple concret d’un « autre » récit possible de l'histoire et de sa justesse. Cf.  
Lombard D., Le Carrefour javanais, 3 tomes, Paris, Éditions de l’EHESS, 1990. 
249 . En évoquant par exemple une histoire à part égales lors de la rencontre entre  
Hollandais et Javanais, Romain Bertrand (op. cit., p. 165) constate qu’à l'importance accor-
dée à cet « événement » par les Hollandais s'opposent « les quelques lignes » consacrés par 
les scribes bantenois. « Ce qui « fit événement » pour les hommes de la Première Naviga-
tion – leur arrivée à Java – ne suscita pas le moindre mouvement narratif chez les poètes 
de cour et les chroniqueurs de Banten ou de Mataram » (ibid., p. 527). 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 

Chapitre 3 
Nouvelles narrations et géographies de  

la modernité 

À UNE INTERPRETATION DE l'histoire par civilisations homogènes,  
s'excluant réciproquement et empêchant toute étude comparative sinon sous 
forme d'un inventaire d'incommensurabilités, est venu se superposer le récit 
d'une modernité occidentale exceptionnelle. Nous assistons désormais –  
résistances et retours en arrière compris – à la fin de cette narration. 

Conséquence majeure, le monde devient le théâtre ouvert d'un conflit 
d'interprétations historiques d'une grande virulence – du choc des civilisa-
tions au djihad islamiste – avec confrontation de lectures parfois dangereuse-
ment dichotomiques. Peuvent s'y s'affirmer des représentations alternatives, 
comme la vision des intellectuels chinois selon laquelle nous serions en train 
de vivre la fin de la parenthèse (1750-2050) de la modernité occidentale, brève 
période où elle aurait vassalisé le monde grâce au démarrage rapide de la  
révolution industrielle. D'autres fois encore, c'est la réalité de l'Occident en 
tant que bloc qui est remise en question, afin de souligner rétrospectivement 
les divisions internes qui ont toujours jalonné son histoire. Ces interprétations 
sont soumises à la pluralité des regards et, ironie, dans cette nouvelle arène le 
récit occidental moderne européen, longtemps hégémonique, apparaît mal en 
point face à d'autres récits géopolitiques. À la vision longtemps dominante au 
XXième siècle : une modernité, deux voies de modernisation – marché  
ou État –, trois mondes – capitaliste, socialiste et Tiers monde – succède  
désormais une arène conflictuelle où se juxtaposent les récits sans que ne  
s'impose pleinement une autre vision hégémonique.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


130 Une autre introduction aux sciences sociales 

Une s'impose malgré tout : celle de l'entrée dans un monde où se jouent 
de nouvelles et très fortes interdépendances. Dans une histoire longue, décen-
trée de toute référence à l'Occident, il serait possible de proposer une réécri-
ture de l'histoire « universelle » en partant des transformations des grands  
empires d'Asie : ottoman, mongol, chinois, perse, indien. 

Il n'empêche. Progressivement, les sciences sociales ont abordé une 
époque qui ouvre de touts nouveaux horizons à la comparaison entre sociétés 
et périodes. Le contraste est désormais saisissant entre les analyses effectuées 
par les sociologues occidentaux classiques, essentiellement à partir de leur  
société nationale et sa seule dynamique interne, ignorant ou refoulant la rela-
tion aux autres sinon pour mieux établir la supériorité de la modernité occi-
dentale, et d'autre part le souci tendanciel croissant de prendre en compte les 
interdépendances sociétales afin de parvenir à une meilleure et plus juste com-
préhension des temps modernes.  

Il est dès lors indispensable de bien comprendre les principales inflexions 
interprétatives apparues dans les sciences sociales ces dernières décennies, ne 
serait-ce que parce que notre étude avec ses lumières et ses ombres s'inscrit 
dans ce mouvement d'ensemble.  

Reconsidérer l'hégémonie moderne occidentale 

Le cœur des principales démarches qui ont mis en question le récit longtemps 
hégémonique de la modernité occidentale ces dernières décennies, se trouve 
dans la proposition d'un tel ré-encastrement en vue de mieux souligner les 
interdépendances entre sociétés et donc la fonction de sociétés autres dans 
l'avènement et la consolidation de la modernité occidentale, mais aussi de 
mettre en lumière les différents visages de la modernité. À l'instar de la géo-
politique, qui interroge les effets de la géographie sur la politique, se consolide 
l'espace d'une géo-modernité qui s'intéresse à ses effets sur l'expérience  
de la modernité 250. À terme, ce qui est vraiment nouveau est la prise de  
conscience des effets d'interdépendance partout et en profondeur 251 . La  

 
250. Martuccelli D., La Condition sociale moderne, Paris, Éditions Gallimard, 2017. 
251. Pensons, par exemple, aux études de certains historiens ou anthropologues pour 
mettre en œuvre une histoire symétrique, à part égales, afin d'analyser non seulement la 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  131 

modernité, en se repensant à partir de l'espace, est contrainte de reconnaître 
sa pluralité intrinsèque. 

Deux grandes catégories de démarches, assez communes en ce qui  
concerne leur point de départ mais animées par des présupposés analytiques 
fort opposés, se détachent à partir de l'arrière-plan de cette réinterprétation 
historique.  

De la géographie et des interdépendances 
Dans le récit éponyme de la modernité occidentale, on l'a vu, il y a eu  
longtemps ceux qui étaient à l'avant, et puis les autres ; les premiers jugeant le 
présent et le passé des deuxièmes avec un miroir déformant, tout en leur  
annonçant leur avenir grâce au futur qu'ils incarnaient eux-mêmes. Ce récit 
est inséparable de ses traductions géographiques, tant l'expérience de la mo-
dernité a été annexée par certains pays ou populations et refusée à d'autres. 
Pour la première famille de démarches critiques que nous allons présenter, 
l'appréhension spatiale et interdépendante des temps modernes conduit à un 
tout autre récit historique.  

Rompre avec l'attitude hégémonique occidentale invite à provincialiser 
l'Europe 252, et en fait à proposer une critique de l'historicisme occidental et 
des représentations de l'altérité qu'il a produites pour affirmer sa supério-
rité 253. Relu depuis les colonies, le capitalisme voit, comme on l'a vu, s'affaiblir 
par exemple son côté émancipateur, puisque le travail salarié a coexisté avec 
d'autres formes de travail non traditionnelles (domesticité, esclavage, travail 
forcé) engendrées par le système colonial lui-même, très souvent au moyen 
de distinctions raciales 254. Il est dès lors indispensable de comprendre les  
rapports entre l'esclavage et le capitalisme et le rôle constituant du premier 
dans la phase mercantiliste du second. 

 
vision des vaincus, mais les manières dont se sont progressivement construits les représen-
tations – et les stéréotypes – des uns et des autres lors des « rencontres » (par exemple entre 
Orientaux et Occidentaux au XVIième et XVIIième siècles). 
252. Chakrabarty D., Provincialiser l'Europe, Paris, Éditions Amsterdam, 2009 [2000]. 
253. Castro-Gómez S. & Grosfoguel R. (eds.), El giro descolonial, Bogota, El siglo del  
Hombre editores, 2007. 
254. Williams E., op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


132 Une autre introduction aux sciences sociales 

La reconsidération spatiale conduit à de nouvelles conceptions de la mo-
dernité. Des interrogations se cristallisent, différentes des lectures menées au 
nom de la modernité-monde ou de la modernité globale, dans lesquelles il est 
encore possible de repérer l'ombre du récit de l'hégémonie occidentale  
moderne. Depuis quelques décennies, la reconnaissance de la diversité des  
devenir-monde de la modernité rompt avec les présupposés du récit classique 
de la modernisation. La complexification géographique de la modernité est 
infiniment mieux prise en compte.  

Les démarches qui ont emprunté cette voie sont nombreuses. Citons 
entre autres les travaux reconsidérant d'un point de vue géographique la thèse 
du système-monde, l'école de la dépendance, le postcolonialisme ou les entan-
gled modernities. Malgré de très importantes différences entre ces perspec-
tives, toutes sont revenues sur la conception solipsiste (endogène) de la  
modernité occidentale afin de faire reconnaître, dès la naissance des temps 
modernes puis au long de son déploiement, la réalité des interdépendances 
entre les différentes sociétés. Sur cette base commune les mises en question 
ont été bien différentes, certaines démarches s'efforçant, comme le regard 
postcolonial, de tirer de manière exhaustive un ensemble de conséquences 
permettant de questionner l'hégémonie occidentale moderne en termes tout 
à la fois analytiques, épistémologiques et politiques 255. Mais au sein même de 
cette mouvance intellectuelle il est possible de repérer des interprétations des 
temps modernes hautement conflictuelles. Par exemple, les études postcolo-
niales proprement dites, datent la modernité des XVIIIième et XIXième siècles, 
et d'autres, comme la démarche décoloniale, la font plutôt débuter au XVIième 
siècle avec la colonisation de l'Amérique, et elles proposent donc une périodi-
sation et une conceptualisation du capitalisme différentes 256 – les uns datant 
donc la modernité plus ou moins implicitement de la révolution industrielle, 
les autres explicitement de la « découverte » de l'Amérique. 

La reconsidération de la géographie de la modernité exige d'étudier  
les sociétés subalternes et coloniales puis postcoloniales, mais aussi, dans  
un inévitable boomerang analytique, les sociétés occidentales modernes  

 
255. Martuccelli D., « Pour et contre le postcolonialisme » in Cités, n° 72, 2017, pp. 25-39. 
256. Mignolo W., The Darker Side of the Renaissance, Ann Arbor, The University of  
Michigan Press, 1995. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  133 

elles-mêmes à partir de leurs interdépendances multiples et hiérarchisées. Si 
cette tradition d'analyse s'inscrit en ce qui concerne le « Reste du Monde » 
dans une longue tradition analytique 257, y compris pour des raisons propre-
ment impérialistes, son application pour les sociétés modernes occidentales 
est plus récente, et innovante. Désormais s'impose partout une meilleure prise 
en considération des interdépendances réciproques et hiérarchisées. 

Pour ce qui est des sociétés subalternes, la scène externe (dépendance  
coloniale, impérialisme politique ou économique), sans jamais nier complè-
tement la pertinence de facteurs ou d'acteurs internes, a souvent tenu un rôle 
déterminant relativement à la scène interne. Dans les sociétés du Sud (Tiers 
monde, périphérie, colonies, mezzogiorno) l'analyse a été contrainte – et  
habituée – à articuler la scène nationale avec une scène internationale – tant 
l'expérience des temps modernes a toujours été surplombée par des considé-
rations géopolitiques et la vive conscience d'un rapport subalterne ou dépen-
dant d'un autre, désigné comme moderne. L'identité nationale, l'industria- 
lisation, l'indépendance politique, la libération, la dépendance économique,  
la structure des classes, l'effet de démonstration, l'hybridité et ce qui est  
probablement la principale catégorie des études postcoloniales, la double 
conscience (de William Du Bois à Frantz Fanon, sans oublier Aimé Césaire, 
Paul Gilroy ou Ashis Nandy) 258, font toujours référence à une situation de 
domination dans laquelle la géographie, directement ou indirectement, tient 
toujours un rôle majeur. Là-bas, hors Occident, l'expérience de la modernité 
est indissociable d'un rapport contraint à l'extérieur : l'intrusion de la moder-
nité a souvent été associée à une conquista, à la colonisation, l'esclavage, à une 
pénétration étrangère (le bombardement des ports chinois au XIXième siècle 
par l'armée anglaise), à de permanentes influences intellectuelles et un mode 

 
257. Pour une présentation de cette tradition d'analyse et de ses évolutions à partir de la 
sociologie de l'Amérique latine au long du XXième siècle, cf. Martuccelli D. & Svampa M., 
« Notas para una historia de la sociología latinoamericana » in Sociológica, año 8, n° 23, 
setiembre-diciembre 1993, pp. 75-95. 
258. La double conscience décrit la réalité de quelqu'un dont la perception de soi est  
appréhendée par le regard de l’autre. Formulée par la première fois par William Du Bois 
en 1903, elle est au fondement d'une des plus importantes catégories phénoménologiques 
et critiques du XXième siècle. Inlassablement reprise et approfondie, elle a donné lieu à des 
études marquantes sur la subjectivité. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


134 Une autre introduction aux sciences sociales 

de production sous contrôle de grands groupes économiques étrangers.  
Autant dire que dans tous ces pays et par des voies différentes, l'expérience 
historique, vécue et théorisée comme subalterne, s'est vécue à l'ombre des  
sociétés « vraiment » modernes.  

En contraste, les sociétés modernes occidentales, bien que fortement im-
briquées dans ces mêmes considérations internationales (colonies, guerres), 
ont pendant très longtemps été presque exclusivement étudiées au niveau  
national et dans leurs seules dynamiques endogènes, restant ainsi convaincues 
de leur supériorité vis à vis des autres. Cet isolationnisme analytique vit ses 
derniers jours. La période actuelle bouleverse la donne et peut être rapidement 
caractérisée par la généralisation progressive au plan mondial de l'expérience 
historique longtemps propre aux pays subalternes. On assiste partout à  
l'expansion de l'exigence d'une articulation entre le dehors et le dedans pour 
comprendre l'évolution d'une société. Bien entendu, les processus diffèrent 
selon les régions ; mais il s'agit désormais d'une affaire de degré et non plus de 
nature. Malgré l'indéniable autonomie des relations supra- et interétatiques 
des réalités nationales, s'impose progressivement l'idée qu'il est nécessaire  
partout de prendre acte des effets pluriels de la géographie du monde. Le cadre 
strictement national de la modernité occidentale est remis en question, et avec 
lui une forme d'écriture de l'histoire des temps modernes. 

La reconsidération épistémologique de l'espace a eu des conséquences 
majeures autant du point de vue critique qu'historique. Elle a permis de  
pointer dans l'analyse des œuvres la relative absence des colonies, voire leur 
refoulé, par exemple dans les travaux sur la biopolitique de Michel  
Foucault 259 ou les lectures par trop historiquement téléologiques des acteurs 
subalternes proposées par le marxisme 260. Mais cela a également permis, sans 

 
259. Pour une nuance de cette affirmation, cf. Sorrentino V., « Foucault et la question  
coloniale » in Cités, n° 72, 2017, pp. 127-138.  
260. Pour Ranajit Guha, par exemple, dans sa volonté de refuser l'idée d'un archaïsme de 
classe propre aux révoltes indiennes (affirmée entre autres par Eric Hobsbawm), il a semblé 
nécessaire d'inscrire la réalité de ces luttes dans de ce qu'il caractérise comme des « socia-
bilités horizontales », intimement liées aux ressources propres à un territoire ou à la pa-
renté. En débarrassant l'analyse du surplomb de la narration hégémonique occidentale  
moderne, il s'agit de repérer le sens de conduites et la présence d'acteurs longtemps ignorés 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  135 

doute de manière plus significative, de reconnaître que certaines expérimen-
tations modernes ont eu lieu aux colonies avant les métropoles : empreintes 
digitales – dont l'origine est bengali ; racisme à grand échelle ; généralisation 
de l'usage des mitrailleuses pour réprimer des soulèvements internes, une pra-
tique au départ cantonnée aux seules guerres hors-Occident ; camps de con-
centration 261. Et comment ne pas évoquer la lecture – polémique – d'Aimé 
Césaire (et en partie de Hannah Arendt) à propos du fascisme des années 1930  
vu comme réédition en Europe des pratiques raciales ordinaires dans les  
colonies. 

Impossible de minimiser l'inflexion du regard que la prise en compte de 
la géographie a introduit dans la structure même du récit de la modernité. Il 
n'est plus question de comparer à partir d'un étalon proprement occidental la 
réalité des autres (comme c'est, par exemple, largement le cas dans le récit hé-
gélien), mais d'apprendre à reconnaître ce que la position géographique  
entraîne pour toutes les représentations. La modernité occidentale pour  
la première fois, et sans l'ironie des Lettres persanes de Montesquieu, est  
vraiment contrainte de se regarder de l'extérieur. 

Des voies de la modernisation aux modernités multiples 
Dans une seconde grande famille de démarches, certains travaux sur la globa-
lisation ou la World history peuvent être associés aux efforts vers une socio-
logie post-occidentale, et surtout la thèse des modernités multiples. Tout en  
prenant acte des interdépendances entre sociétés, l'attention se centre surtout 
sur le travail que chacune a réalisé – a dû réaliser – face aux défis du change-
ment. 

En fait les termes du débat ont progressivement changé au tournant du 
XXième et du XXIième siècles. Il n'est plus seulement question de différencier les 
diverses voies de la modernisation (ou de la dépendance) mais de s'interroger 
sur les spécificités mêmes des divers types de sociétés modernes à mesure de 
l'expansion planétaire du processus de modernisation (occidentale). Le grand 

 
parce qu'enfouis derrière une vision préétablie du monde. Cf. Guha R., Dominance without 
hegemony, Cambridge, Harvard University Press,1997. 
261. Mezzadra S. & Rahola F., « La condición postcolonial » in Estudios postcoloniales,  
Madrid, Traficantes de sueños, 2008, pp. 264-265. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


136 Une autre introduction aux sciences sociales 

intérêt à cet égard des travaux de Shmuel Eisenstadt provient du fait que son 
œuvre permet mieux que nulle autre de comprendre le passage entre certains 
enjeux, de la diversité des voies de la modernisation à la prise en considération 
des modernités multiples 262. Même si la démarche n'est pas exempte d'ambi-
guïtés, l'inflexion est significative. À l'encontre des théories classiques de  
la modernisation qui ne prévoyaient qu'une seule destinée possible et sous-
entendaient tout au plus quelques variantes possibles au niveau des voies 263, 
une nouvelle génération d'études pose plus fermement dès la seconde moitié 
des années 1960 la question de la pluralité des voies économiques ou poli-
tiques pour parvenir à la modernité 264, avant que, vers la fin du siècle dernier 
seulement, les types de modernité deviennent objets explicites d'analyse. Les 
théories de la modernisation ont ainsi laissé la vedette aux débats sur la société 
moderne elle-même 265. 

Avec la thèse des modernités multiples, l'étude comparative des voies de 
la modernisation ne se mène plus en recherchant de nécessaires convergences 
vers un seul type de société (moderne et occidentale), il s'agit plutôt de recon-
naître explicitement que chaque société a formulé des variantes institution-
nelles modernes face aux processus de différenciation structurelle et de ratio-
nalisation, potentiellement différente des autres. Si certains traits structurels 
sont toujours à l'honneur (urbanisation, marché de travail, essor de l'État), 
l'accent porte désormais sur le fait que l'expansion mondiale de la modernité 
n'a donné lieu ni à l'imposition d'un modèle institutionnel unique, ni à la 

 
262 . Eisenstadt S.N, « Multiple Modernities » in Daedalus, vol. 129, n° 1, hiver 2000,  
pp. 1-29 ; Sachsenmaier D., Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), Reflections on Multiple  
Modernities, Leiden, Brill, 2002. 
263. Kerr Cl. et al., Industrialism and Industrial Man, Cambridge, Harvard University 
Press, 1960 ; Rostow W.W., The Stages of Economic Growth, Cambridge, Cambridge  
University Press, 1960 ; Apter D., The Politics of Modernization, Chicago, University of 
Chicago Press, 1965. 
264. Moore B., Les Origines sociales de la dictature et de la démocratie, Paris, Éditions  
Maspero, 1969 [1966] ; Skocpol Th., États et révolutions sociales, Paris, Librairie Arthème 
Fayard, 1985 [1979] ; Touraine A., La Parole et le sang, Paris, Éditions Odile Jacob, 1988 ; 
Greenfeld L., Nationalism. Five Roads to Modernity, Cambridge, Harvard University Press, 
1993 [1992]. 
265. Martinelli A., Global Modernization, London, Sage Publications, 2005. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  137 

constitution d'une seule civilisation moderne 266. L'onde de choc produite par 
cette perspective est tellement forte que certains n'hésitent pas en s'appuyant 
sur elle à jeter un regard rétrospectif : entre 1650 et 2000 déjà le monde se 
serait modernisé sans forcément s'occidentaliser. 

Nous reviendrons sur cet enjeu dans le prochain chapitre, mais le passage 
de la question des modernisations à celle des modernités multiples est une des 
expressions intellectuelles parmi les plus claires de l'entrée dans un monde qui 
voit s'estomper (en partie) les gigantesques différentiels de puissance engen-
drés par la Révolution industrielle au profit de l'Occident moderne.  

À ce stade, le lecteur ne sera nullement étonné d'apprendre que sans être 
le seul pays analysé, le Japon est un cas d'école pour la thèse des modernités 
multiples 267. Dans l'étude que Shmuel Eisenstadt consacre à la modernisation 
japonaise, il a notamment retenu deux dimensions : les processus de cons-
truction des identités collectives et d'autre part, les prémisses de l'ordre social 
et de l'autorité 268. Le Japon est non seulement le cas « unique » d'une société 
asiatique qui fut toujours indépendante, mais c'est surtout un pays qui a  
développé un véritable programme spécifique de modernité. Un des grands 
traits distinctifs du Japon pour Shmuel Eisenstadt est que l'unité du pays ne 
s'est pas exprimée en termes d'universel religieux civilisationnel, mais à  
travers la conception d'un kokutai – une communauté nationale japonaise ou 
essence – développée pendant la période Tokugawa. Dans ce processus,  
toujours selon l'auteur, la relation à l'altérité – la Chine, l'Inde, puis  
l'Occident – aura été un facteur explicite constant et central de l'élaboration 
de la modernité japonaise, dont bien des traits culturels furent pragmatique-
ment empruntés aux étrangers, et légitimement mis au service de la restaura-
tion nationale. Au point que, malgré ces emprunts, s'invente à la période Meiji 
la représentation d'un Japon unique et incomparable, une société dont l'es-
sence ne peut pas se répandre puisqu'elle n'a pas de traits universalistes 

 
266. Sachsenmaier D., Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), op. cit., p. 4. 
267. Signalons que l'auteur a effectué son étude sur le Japon avant sa formulation de la 
thèse des modernités multiples. Cf. Eisenstadt S.N., Japanese Civilization. A comparative 
View, Chicago, University of Chicago Press, 1996. 
268. Eisenstadt S.N., « Japanese modernity. The first non-Western Multiple Modernity  
distinctive characteristics of movements of protest » in Japon pluriel, n° 8, Mas de Vert, 
Éditions Philippe Picquier, 2011, p. 659. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


138 Une autre introduction aux sciences sociales 

comme l'hindouisme, le bouddhisme ou le confucianisme. La modernité au 
Japon n'a pas de velléité de sauver le reste du monde 269. 

Retenons l'essentiel : pour Shmuel Eisenstadt, comme l'exemple du Japon 
le montre, les ordres institutionnels de la modernité (de la culture à la poli-
tique) n'ont pas été institutionnalisés de la même manière. L'important  
est alors de comprendre comment diverses civilisations ont élaboré leurs pro-
grammes modernes propres en confrontation avec le projet européen et non 
plus en tant que fragments de l'Europe seulement. Au récit longtemps uni-
voque sur la contradiction nécessaire entre le capitalisme et les cultures abso-
lutistes (le Japon en étant un cas typique, selon certains marxistes), s'opposent 
des lectures qui, tout en tenant compte de la similitude des problèmes que la 
modernisation contraint à affronter, analysent les ressemblances et les varia-
tions à partir de réponses observables entre le Japon et les pays occiden-
taux 270. La modernisation japonaise n'est plus dès lors jugée comme retarda-
taire ou décalée par rapport à la modernité occidentale. Elle aurait suivi sa 
propre voie, et les problèmes et tensions que la modernité a affrontés au Japon 
à partir de la fin du XIXième siècle, tout en ayant des analogies possibles avec 
des défis produits ailleurs, donneront forme à des réponses spécifiques, en 
termes d'identité nationale, de droits sociaux, de situation de la femme et 
d'indus-trialisation 271. 

Pour les tenants de cette approche, les difficultés actuelles du Japon 
– comme celles de toute autre société moderne – ne peuvent plus se lire 
comme des résidus de la tradition ou du féodalisme ; elles sont l'expression de 
défis spécifiques à la modernité japonaise. Nous y reviendrons dans les deux 
prochains chapitres, mais la situation ne serait pas dès lors foncièrement  
différente de ce que l'on observe dans bien d'autres pays.  

Répétons-le, pour bien mesurer la taille de l'inflexion opérée : ce ne sont 
pas seulement les voies de la modernisation qui sont reconnues comme diffé-
rentes, c'est la modernité elle-même (comprise comme un ensemble de  
réponses institutionnelles de diverses sociétés à une série de changements) qui 

 
269. Pour l'auteur, un autre grand trait du Japon réside dans sa civilité, dans une religion 
civique articulée autour de la sacralité et la centralité de la figure de l'Empereur (ibid.). 
270. Thomann B., « Industrialisation et construction de l'individu au Japon moderne » in 
Lozerand E. (s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit., pp. 365-378. 
271. Souyri P.-F., op. cit., p. 399. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  139 

prend différents visages. Tout en décelant ainsi parfois l'existence d'un noyau 
dur au cœur de la modernité, comme la paire autonomie et rationalisation, ou 
liberté et discipline, on peut néanmoins signaler une grande diversité histo-
rique de conjugaisons institutionnelles possibles entre ces dimensions 272.  

Cependant, l'ombre de la modernité occidentale plane encore sur la thèse 
des modernités multiples. Une critique lui a souvent été adressée. Si cette pers-
pective reconnaît mieux que jadis les interdépendances et sans doute les  
différentes réélaborations historiques dont la modernité a été l'objet, en rigi-
difiant l'idée d'une modernité (occidentale in fine) elle ne s'en limite pas moins 
à l'étude de sa progressive diffusion dans le monde. De ce fait, les modernités 
multiples ne redeviennent que des variantes, tout au mieux approfondies, des 
anciennes théories de la modernisation 273 . L'ouverture analytique tourne 
court : il subsiste une référence à une modernité modèle comme expression 
paradigmatique à partir de laquelle sont cernées les différences avec les autres 
sociétés, un modèle qui est, au fond, toujours occidental. Si inflexion il y a (et 
en effet il y a eu), l'écueil cardinal reste toujours le même. 

Pour bien le comprendre, la référence au travail de Louis Hartz s'impose. 
L'étude pionnière qu'il a dirigée s'est intéressée à la fondation de nouvelles 
sociétés, conçues dès le départ comme des « fragments » d'Europe disséminés 
dans plusieurs parties du monde, États-Unis, Canada, Afrique du Sud, Aus-
tralie et Amérique latine. Il est possible de la lire rétrospectivement comme 
l'ancêtre des modernités multiples : même en tension et en lien avec la société 
d'origine, ces sociétés n'en ont pas moins donné forme à des réalités très  
diverses. Davantage encore : malgré leur indéniable diversité nationale tous 
ces fragments d'Europe n'en ont pas moins été contraints d'affronter des  
problèmes similaires 274. Certes le livre publié en 1964 pâtit encore du fait que 
les comparaisons (y compris notons-le l'interprétation des États-Unis) se font 
explicitement à partir d'un seul étalon – celui des sociétés européennes. Avec 

 
272. Larraín J., ¿América Latina moderna?, Santiago, LOM Ediciones, 2005 ; Wagner P.,  
Modernity. Understanding the Present, Cambridge, Polity Press, 2012. 
273 . Schmidt V.H., « Multiple Modernities or Varieties of Modernity ? » in Current  
Sociology, vol. 54, January 2006, pp. 77-97 ; Bhambra G.K., Rethinking Modernity, London,  
Palgrave Macmillan, 2012 [2007], surtout le chapitre 3. 
274. Hartz L. (s/s la dir. de), The Founding of New Societies, San Diego-New York-London, 
Harcourt Brace Jovanovitch Publishers, 1964, p. 33. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


140 Une autre introduction aux sciences sociales 

le temps, ceci est devenu plus implicite dans les travaux sur les modernités 
multiples à proprement parler, mais à bien y regarder il est toujours question 
tôt ou tard de ressemblances ou d'écarts par rapport à l'idéal-type occidental 
moderne. 

Pourtant, sans questionner dans ces études le noyau dur de la modernité 
– qui continue à se définir à partir de l'expérience occidentale – on souligne 
mieux que jadis les réponses culturelles et institutionnelles multiples données 
par différentes sociétés aux défis posés par le changement social. Au fond, 
toutes ont eu à faire face à un ensemble plus ou moins communs de défis. Ce 
que l'on dénomme les modernités multiples ou les modernités alternatives 
peut aussi être interprété comme la prise en considération de la dialectique 
entre tendances planétaires globales (poussant vers une convergence de types 
sociétaux) et le maintien, l'approfondissement parfois, de formes institution-
nelles diverses propres à chaque société nationale 275. Le concept de modernité 
multiple trace son périmètre de pertinence à partir des différentiels d'adap-
tation permis dans le cadre d'un processus plus large de convergence plané-
taire 276.  

Reconnaissons-le : depuis sa formulation, la thèse des modernités mul-
tiples a eu le grand mérite de mieux historiciser les catégories culturelles et les 
processus institutionnels. Malgré cet acquis, elle a cependant peiné à mettre 
en œuvre une véritable interprétation alternative. Rappeler que l'histoire de 
toute collectivité est un avatar singulier constitue un effort indispensable  

 
275. Gaonkar D.P., « On Alternative Modernities », numéro spécial « Alter/Native Moder-
nities » in Public Culture, vol. 11, n° 1, 1999, pp. 1-18 ; McCarthy Th., « On Reconciling 
Cosmopolitan Unity and National Diversity », numéro spécial « Alter/Native Moder- 
nities » in Public Culture, ibid., pp. 175-208 ; Taylor Ch., « Two Theories of Modernity », 
numéro spécial « Alter/Native Modernities » in Public Culture, ibid., pp. 153-174. 
276. La position de Stuart Hall peut être évoquée dans ce cadre. S'il reconnait que toutes 
les sociétés ne sont pas postcoloniales de la même manière, cela ne veut pas dire qu'elles ne 
le sont en aucun sens. Bien des situations actuelles, y compris dans les anciennes métro-
poles coloniales, ne sont intelligibles qu'en référence au passé colonial. Dans ce sens,  
continue Stuart Hall, le postcolonial désigne une époque, la nôtre, et une relecture des  
différents moments de la modernité, passés et présents, à partir d'une globalisation capita-
liste active dans toutes ses périodes. Cf. Hall S., « Quand commence le postcolonial ? Penser 
la limite » in Hall S., Identités et cultures, Paris, Éditions Amsterdam, 2007 [1996]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  141 

devant l'arrogance d'un certain récit occidental et moderne de l'histoire, mais 
reste tout à fait insuffisant pour jeter les bases d'un autre Récit-monde. Il en 
va de même pour la thèse de la globalisation qui, si elle souligne bien la géné-
ralisation des interdépendances réciproques et hiérarchisées autour de la  
dynamique entre le global et le local, ne parvient pas suffisamment – parce 
qu'elle n'y vise pas vraiment – à rendre compte de la diversité des situations.  

En dépit de ces insuffisances, un enjeu s'est pourtant imposé derrière les 
nouvelles versions dialectiques entre modernisation (une ou multiple) et  
modernité (une ou multiple) et il est facile de s'en apercevoir : « l'Europe [mo-
derne] a cessé d'être la mesure de toutes choses » 277. C'en est fini de la période 
où parler de la modernité « occidentale » pouvait passer pour un pléonasme. 

Derrière ces deux démarches – disons, pour simplifier, les études postco-
loniales et la thèse des modernités multiples – il serait possible de ranger un 
vaste répertoire de travaux partageant, malgré d'indéniables différences, ces 
mêmes coordonnées d'analyse. Malgré leur importance, ces démarches non 
seulement n'épuisent pas les enjeux à débattre mais ont tendance, pour des 
raisons parfois opposées, à négliger et à refouler les grandes visions produites 
dans les sociétés non occidentales pendant la période de triomphe du récit 
hégémonique occidental moderne. Or on verra qu'il y a beaucoup à apprendre 
d'elles. 

L'issue paradoxale de deux vieilles problématisations 
de la modernité 

Si la modernité cesse d'être un monopole occidental, cette situation ne doit 
pas servir d'alibi pour nier une réalité historique décisive, à savoir la force de 
l'emprise de l'Occident moderne sur l'imaginaire historique des autres sociétés 
aux XIXième et XXième siècles. Certes, elle est désormais infiniment moins écra-
sante factuellement (production, richesse, démographie, science), mais elle 
n'en est pas moins toujours active et dominante. 

Face à cette situation, la compréhension de la situation actuelle et de ses 
enjeux a beaucoup à gagner au rappel des grands débats qui, lorsqu'il affron-
tait la puissance indiscutée de l'hégémonie occidentale moderne, ont parcouru 
le monde non occidental. Une pensée périphérique s'est ainsi constituée, qui, 

 
277. La phrase est de Marcel Aymard. Cité in Souyri P.-F., op. cit., p. 13. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


142 Une autre introduction aux sciences sociales 

comme le montre l'étude de Eduardo Devés Valdés, malgré d'indéniables  
variantes nationales, s'est structurée autour des quelques grandes problémati-
sations largement communes 278. Et parmi cette production, il est heuristique 
d'accorder une attention particulière au cas du Japon. En effet, si la Chine a 
pendant longtemps concentré les débats autour des raisons de l'impossibilité 
de la modernisation industrielle (ce qui fait presque sourire désormais), il  
revient au Japon d'avoir été, de manière plus achevée que toute autre société 
nationale, le théâtre des deux grands débats – toujours en cours – portant sur 
la question du rattrapage et de la génuinité.  

L'importance historique et sociologique du Japon semble s'imposer ici 
comme une évidence. Ce ne fut pas toujours le cas : rétrospectivement cela 
peut paraître surprenant, mais le Japon n'est pas une des grandes voies de la 
modernisation que Barrington Moore examine dans son livre – majeur – à la 
fin des années 1960. La situation est tout autre depuis le début des années 
1980. Il est désormais largement reconnu que le Japon est non seulement le 
premier pays non occidental à s'industrialiser dès la fin du XIXième siècle, avant 
d'accéder à une position centrale au XXième siècle, mais aussi le premier qui se 
soit vu reconnaître à terme le statut de pays moderne, tout en se confrontant 
de manière plus ou moins récurrente à la question de son authenticité. C'est 
cette trajectoire historique qui rend compte de la place unique – et en fait, 
précoce – du Japon dans la réécriture de la modernité. Il lui est en effet revenu, 
au vu de son histoire et de son développement, la fonction de faire passerelle 
entre une volonté historique de rattrapage (avec la révolution Meiji) et une 
société qui, tout en devenant exemplaire de la Grande Convergence après  
la Seconde guerre mondiale, n'en a pas moins été capable de préserver sa  
génuinité culturelle. Rien d'étonnant alors qu'il ait été le modèle de proue des 
modernités multiples.  

Pour notre étude, le plus important toutefois est de mettre en relation les 
débats déterminants dont le Japon a été l'objet avec ceux qui ont eu cours dans 
d'autres expériences nationales à cette époque ou actuellement ; ce qui frappe, 
on le verra, est la similitude des enjeux. 

 
278. Devés Valdés E., Pensamiento periférico, Santiago, Ariadna Ediciones, 2017 [2012], 
pp. 41-56. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  143 

Le destin des nations : le rattrapage 

Une notion résume mieux que toute autre la dynamique historique ouverte 
par l'hégémonie de la modernité occidentale – celle du rattrapage. Évitons  
cependant les malentendus. Il ne s'agit pas d'un phénomène inconnu avant la 
modernité ou bien absent de l'histoire européenne. D'un point de vue matériel 
et non culturel la comparaison entre nations n'a pas été ignorée dans l'histoire. 
On l'a vu, Ibn Khaldûn au XIVième siècle a pu exprimer des inquiétudes face 
aux progrès apparu dans les universités chrétiennes au détriment du monde 
arabe. Et quant à l'Europe, l'enjeu du rattrapage parcourt et structure son  
histoire. Il n'a pas seulement été question ainsi de rattraper l'écart entre pays 
– les inégalités entre l'Europe de l'est et l'Europe de l'ouest se creusent dès le 
dix-neuvième siècle ; ou de s'approprier un type d'armement – comme l'usage 
de la poudre – afin d'équilibrer un différentiel militaire plus ou moins con-
joncturel entre armées (cela fut le cas en 1503 dans la bataille de Cerignola 
entre Espagnols et Français où seuls les premiers disposaient d'armes à feu, 
des « pistoles ») 279 ; plus profondément ce sont les Lumières françaises qui se 
sont pensées, au moins en partie, comme une réponse et un essai de rattrapage 
de l'essor de l'Angleterre 280.  

Cependant ce n'est qu'au cours du XIXième siècle seulement que le rattra-
page devient un enjeu central et incontournable de la représentation histo-
rique. Il aura lieu parfois sous le large contrôle des élites nationales, parfois à 
travers un co-pilotage politique entre le dedans et le dehors. Le triomphe sys-
témique du capitalisme à la fin du XXième siècle a quelque peu obscurci le  
phénomène, mais une partie considérable du siècle dernier a été organisée 
jusqu'à l'obsession autour de la lutte pour savoir lequel des deux modèles – en 
fait deux voies d'industrialisation, le capitalisme ou le communisme – était la 
plus efficace pour parvenir à la société industrielle moderne. Cette dernière 
représentant l'unique et grand destin des nations.  

L'histoire est peuplée de rivalités politiques, commerciales ou religieuses 
mais jusqu'à l'avènement de la révolution industrielle, les écarts économiques 
entre pays étaient faibles. On a vu que cela n'avait pas empêché la supériorité 

 
279. Pour cet exemple et d'autres similaires, cf. Goldin I. & Kutarma C., Age of Discovery, 
London, Bloomsbury Publishing, 2016, chapitre 6. 
280. Cassirer E., La Philosophie des lumières, Paris, Presses Pocket, 1993 [1932]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


144 Une autre introduction aux sciences sociales 

productive de la Chine ou un essor des capitalismes marchands dans le monde 
arabe ou les villes italiennes malgré lequel le PIB mesuré par tête d'habitant 
est resté presque identique dans les différents pays du monde. La raison n'en 
est pas mystérieuse : dans la mesure où elles étaient liées à des énergies large-
ment communes et partout maîtrisées (force humaine, animale), les tech-
niques de production et la productivité n'ont pas permis de véritables écarts 
de puissance. C'est cette donne que la révolution industrielle bouleversera  
définitivement à la fin du XVIIIième siècle. 

Parmi les premiers à comprendre la profondeur de ce phénomène se  
trouvent les pays non occidentaux et leurs élites. Leur clairvoyance mériterait 
davantage de reconnaissance historique. Parfois très tôt comme en Egypte, 
parfois plus lentement comme en Chine, parfois via des options démogra-
phiques comme en Amérique latine, d'autres fois par une voie clairement  
industrielle comme au Japon, la question du rattrapage de l'Occident moderne 
s'impose un peu partout dans l'agenda mondial au XIXième siècle. C'est une vive 
conscience de sa nécessité qui est en tout cas, sous l'impulsion de la révolution 
Meiji, le mobile de la mission d'étude japonaise Iwakura envoyée en Occident 
– elle aura un rôle important dans la modernisation du pays 281 – ou, quelques 
décennies auparavant, la mission de l'Egyptien Al-Tahtawi (entre 1826-1830) 
en Europe, mais là dans le cadre du projet de modernisation de Méhémet 
Ali 282  – mission qui aura une longue influence sur la renaissance arabe  
jusqu'à une bonne partie du XXième siècle 283. 

La révolution Meiji (1868) est due à une élite nationale qui prend cons-
cience de l'indispensable effort de puissance auquel le Japon est contraint s'il 
veut préserver son indépendance et contrôler son destin. Puisque le caractère 
inévitable de l'effort national à fournir n'est pas en question, l'antagonisme 

 
281. Vande Walle W.F., « La mission Iwakura : une réflexion critique » in Japon pluriel,  
n° 8, Mas de Vert, Éditions Philippe Picquier, 2011, pp. 557-574. 
282. Gayffier-Bonneville A.-Cl. de, Histoire de l'Égypte moderne, Paris, Éditions Flamma-
rion, 2016, pp. 49-64. 
283. Corm G., Pensée et politique dans le monde arabe, Paris, Éditions La Découverte, 2016, 
pp. 157 et suivantes. L'expédition de Bonaparte en Égypte à la fin du XVIIIième siècle 
marque un tournant vers une nouvelle phase d'expansion occidentale et devant cette  
menace, dans la prise de conscience de la nécessité pour les autres pays du monde de se 
moderniser afin d'assurer leur indépendance. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  145 

porte alors sur d'autres enjeux : pour les uns, les manières de concilier l'âme 
japonaise et la technique occidentale : pour les autres, celles d'embrasser corps 
et âme la totalité de la civilisation moderne occidentale.  

De fait, une tension de fond s'est établie entre l'indépendance nationale 
(la défense des valeurs propres) et la puissance (la nécessaire occidentalisation 
de la société). C'est dans la manière dont cette tension a été affrontée et résolue 
que réside sur la longue durée la grande spécificité du cas japonais : il s'est agi 
dès le début d'égaler l'Occident, non pour s'identifier à lui mais presque au 
contraire afin de mieux pouvoir lui résister 284. Le chemin de la modernité  
japonaise passe par la résistance à la modernité occidentale : « c'est par cette 
résistance que l'Orient se modernise lui-même », écrivait ainsi, en 1948,  
Takeuchi Yoshimi 285. 

En fait le Japon est l'excellent exemple d'un type de modernisation exis-
tant à des degrés divers dans bien d'autres sociétés non occidentales : l'effort 
de rattrapage se fait au nom de l'indépendance nationale et du nécessaire ren-
forcement de l'État et pas de l'individu et de ses libertés, quand ce n'est pas 
contre eux. Les évènements déclenchant la prise de conscience des élites  
nationales quant à l'inévitabilité de la modernisation ont été divers (l'action 
du Commandant Perry et son exigence d'ouvrir les ports japonais aux  
produits anglais en 1858 ; la guerre de l'Opium en Chine ; la guerre de Crimée 
de la Russie et la reconnaissance de la contradiction entre la taille du pays et 
son statut économique international...) mais à bien y regarder, ce sont  
toujours in fine les réalités géopolitiques qui commandent le projet de moder-
nisation. Pendant les années 1930 par exemple, l'intelligentsia chinoise – à 
l'instar de celle du Japon auparavant – conçoit l'ouverture à l'Occident comme 
une voie indispensable pour soutenir le nationalisme 286. L'objectif explicite 
de la modernisation, notamment lorsqu'elle s'est faite sous le contrôle des 
élites nationales, a été le renforcement de l'État contre la pression extérieure. 
C'est pourquoi il a souvent été question de modernisations conservatrices 

 
284. Souyri P.-F., op. cit., p. 230. 
285. Ibid., p. 274. 
286. Ou-fan Lee L., « Shanghai Modern : Reflections on Urban Culture in China in the 
1930s » in Public Culture, vol. 11, n° 1, 1999, pp. 75-107 ; Cheng A. (s/s la dir. de), La Pensée 
en Chine aujourd'hui, Paris, Éditions Gallimard, 2007. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


146 Une autre introduction aux sciences sociales 

voire défensives, n'entraînant pas une profonde modification des rapports so-
ciaux traditionnels – ou plus exactement, ne voulant pas entraîner de change-
ments substantiels dans leur asymétrie, avec des fortunes très inégales à cet 
égard entre le Japon et la Russie ou la Turquie et leurs expériences révolution-
naires 287. L'appel à l'âme japonaise par exemple n'a pas seulement servi à con-
solider un État contre les puissances étrangères mais à freiner aussi la démo-
cratisation de la société 288.  

Les modernisateurs placés à la tête de ces processus, même contraints 
d'être agents de l'occidentalisation de leur société, étaient de façon paradoxale 
souvent anti occidentaux 289. En fait, si les positions pour et contre l'Occident 
ont souvent marqué les débats, le trait le plus commun a été une tension per-
manente tour à tour pro- et anti Occident ; pour l'appropriation de sa tech-
nique, mais contre sa morale par exemple. La perte d'identité devenant ainsi 
(de manière extrême en Russie, au Japon ou en Turquie) une  
question lancinante posée par la modernisation dans chacun de ces pays. Le 
caractère décisif du shogunat Tokugawa dans la fondation du Japon moderne, 
souvent mis en avant dans la littérature spécialisée, oblige à reconnaître  
l'importance de la fermeture du pays au monde dans cette période 290 .  
C'est contre cet isolement que se dressera plus tard, non sans tensions, la  
Révolution Meiji en 1868. 

C'est pourquoi Pierre-François Souyri soutient que la modernisation  
japonaise fut anti-occidentalisation autant qu'occidentalisation. En fait, les 
processus reflètent une acceptation particulière et mouvante de la modernité 
selon les périodes, le pays passant par divers moments d'approximation ou de 
refus de l'Occident à partir de cette révolution Meiji. À une phase hautement 
volontariste visant à adopter les valeurs occidentales (1870), y compris les 
droits du peuple et la liberté (1880), phase basée sur une forte mobilisation 
qui questionne en profondeur les structures sociales héritées, succède avec les 
nationalistes nippons une période de résistance envers l'aliénation occidenta-
lisante et une volonté de formation d'une nation japonaise. Les changements 
sont majeurs entre la date de la mort de l'Empereur Meiji (1911) et le milieu 

 
287. Pena de Matsushita M., op. cit. 
288. Souyri P.-F., op. cit., p. 444. 
289. Pena de Matsushita M., op. cit., p. 87. 
290. Pons Ph., op. cit., p. 57. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  147 

des années 1930, période marquée par une forte augmentation de la produc-
tion industrielle et aussi par l'agitation sociale et politique 291. Mais tout au 
long de son histoire, l'évolution du pays fut toujours pensée en résonance avec 
celle du monde. 

Dans les sociétés non occidentales, les élites ont été donc contraintes, tout 
en s'appuyant sur certains facteurs de tradition compatibles avec elle, de 
mettre en œuvre un processus de modernisation qui en secouait bien des 
bases. À ce jeu, certaines sociétés ont mieux réussi que d'autres. Une moder-
nisation en forte tension avec le processus d'occidentalisation a pu être mise 
en œuvre dans un pays qui a su s'appuyer sur les traditions nationales – à 
commencer par la force des loyautés politiques et la capacité de ses élites à 
transférer les loyautés dues au Seigneur féodal vers l'État moderne. Mais si la 
transition entre loyautés marque ce processus, elle était déjà bien entamée 
avant la modernisation proprement dite, assurant la primauté de l'État sur 
l'individu et les intérêts privés (situation différente de celle de la Chine). En 
même temps, toujours au Japon, l'insertion de l'individu dans le groupe et  
la forte conception collective du pouvoir – et de l'honneur – ont également  
œuvré pour empêcher l'émergence d'autoritarismes personnels. Même le  
libéralisme et la modernisation juridique que sa mise en œuvre a exigés au 
Japon ont été pensés comme une manière de renforcer l'État et nullement de 
légitimer une opposition au pouvoir impérial. Autant dire que la modernisa-
tion au Japon est un cas paroxystique de la capacité à faire du sien avec de 
l'altérité ; et à articuler des traits prémodernes internes avec des traits  
modernes externes. 

Le processus de réforme a été profond. Comme le montre l'œuvre de 
Yukichi Fukuzawa, il fut nécessaire d'introduire, dans un pays fortement  
marqué par le primat des obligations (d'origine confucéenne), une culture 
portant sur les droits des individus 292. Les débats furent vifs et les déchi- 
rements multiples à propos de la question de l'égalité mais aussi du libre choix 
personnel (responsabilité et initiative individuelles) pendant tout le XIXième 
siècle et même dans une bonne partie du XXième. Les questions portèrent 

 
291. Ibid., p. 131. 
292. Fukuzawa Y., Plaidoyer pour la modernité, op. cit. ; Pena de Matsushita M., op. cit., 
pp. 197-198. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


148 Une autre introduction aux sciences sociales 

maintes fois sur l'équilibre nouveau à trouver entre individu et société, sur la 
base de la tradition. Yukuchi Fukuzawa est encore une fois exemplaire : tout 
en reconnaissant l'importance de l'égalité entre tous les hommes mais aussi 
celle de l'initiative individuelle (voire en exprimant un très haut sentiment 
quant à la valeur de sa propre individualité), il donne dans sa théorie de la 
civilisation la priorité au politique, et en fait à l'indépendance de la nation. Et, 
en même temps, il exprime clairement la nécessité de réformer ou de trans-
former l'individu, avant tout via l'éducation, afin d'assurer le progrès de la  
civilisation. Il pouvait ainsi attribuer les insuffisances du Japon dans les  
années 1880 au fait d'être une société « semi civilisée », avec des traits  
« féodaux » qui empêchaient les Japonais de se libérer de leur fascination pour 
l'autorité 293. 

Ainsi, c'est au milieu de très importants débats internes, qui ont souvent 
eu des équivalents ailleurs, que la société japonaise a su s'approprier la culture 
matérielle occidentale. La dichotomie âme japonaise/technique occidentale, 
clairement énoncée dès les années 1860, aura une très longue postérité. Elle 
marquera même de manière importante la représentation du génie national. 
C'est en tout cas une opposition de ce type qui en 1933 se trouve au cœur de 
l'affirmation d'orgueil national de Junichiro Tanizaki. Après avoir affirmé la 
faible capacité d'invention matérielle du Japon, il affirme que « nous autres 
Orientaux nous créons de la beauté en faisant naître des ombres dans des  
endroits par eux-mêmes insignifiants » 294. 

On peut voir que s'agissant du rattrapage et de la Grande convergence 
des sociétés autour de la modernité, un rôle spécifique revient au Japon sans 
qu'il soit le premier ni le dernier pays à se lancer dans cet effort. Si d'autres ont 
rapidement compris l'importance des inventions techniques modernes, voire 
cru à la nécessité d'adopter les institutions occidentales, la plupart n'ont pu, 
ou difficilement ou partiellement, réussir le rattrapage. Le Japon a réussi. Il fut 
la première société non occidentale à devenir moderne ; et cette réussite a  
signifié la fin du complexe d'infériorité du pays 295. Rien d'étonnant alors, tant 
était profond le défi que sa modernisation lançait au récit hégémonique  

 
293. Souyri P.-F., op. cit., pp. 80-81. 
294. Tanizaki J., Éloge de l'ombre, Paris, Éditions Verdier, 2011 [1933], p. 63. 
295. Ortiz R., Lo próximo y lo distante, Buenos Aires, Interzona, 2003, pp. 101-102. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  149 

occidental moderne, qu'il ait été longtemps saisi comme une anomalie, et  
largement ignoré par les sciences sociales. 

Cependant l'exceptionnalité du rattrapage japonais ne doit pas faire né-
gliger le fait que dès le dix-neuvième, la plupart des sociétés se sont lancées 
dans la même entreprise. En fait, le processus avait eu un antécédent dans la 
Russie de Pierre le Grand (1694-1725), avec son projet explicite d'occiden-
talisation du pays – mais cet effort s'inscrit avant et avec d'autres critères que 
ceux qui s'imposeront après la révolution industrielle. Face au différentiel de 
puissance qu'elle introduit dans le monde, diverses stratégies s'élaborent. En 
dépit de variantes nationales de taille autant au niveau des projets que des  
résultats, c'est cette volonté qui unifie le monde et qui est commune à l'Égypte, 
à la Russie – de nouveau et sous d'autres modalités –, au Japon, à la Chine, à 
la Turquie ou, un peu plus tard, l'Iran. C'est encore la conscience du différen-
tiel de puissance qui se trouve à l'origine des grandes préoccupations des élites 
hispano-américaines au XIXième siècle, après l'indépendance de leurs pays par 
rapport à l'Espagne. Notons-le : dans ce dernier cas de figure et à la différence 
notoire des autres expériences nationales, la méfiance (et la peur) des élites 
envers les classes populaires ou les ethnies qui peuplaient leurs pays furent 
telles que le projet de rattrapage prendra la forme étonnante d'un appel massif 
à l'immigration européenne. À leurs yeux, pour rattraper l'Occident moderne 
et pour occidentaliser l'Amérique (latine) de l'époque, il n'y avait d'autre voie 
que de la peupler d'occidentaux.  

Retenons l'essentiel : si les processus et les résultats diffèrent grandement, 
la préoccupation et l'objectif furent similaires. Pour préserver l'indépendance 
nationale, il fallait rattraper l'Occident moderne en imitant ses institutions. 

La question de l'authenticité 

Si le rattrapage pouvait être un destin, il n'était pas forcément un souhait  
partout et pour tous, c'est le moins que l'on puisse dire. Même lorsqu'il était 
vu comme une nécessité ou une fatalité historique, les débats autour de l'au-
thenticité ont fait rage. En fait, il y a eu – et il y a toujours – deux grands  
discours sur la génuinité qu'il est indispensable de bien distinguer. 

[1.] Dans la première catégorie de discours, il est presque possible de dire 
que la thèse de l'exceptionnalisme moderne occidental a eu – et a toujours – 
son pendant du côté des travaux qui revendiquent une authenticité sous la 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


150 Une autre introduction aux sciences sociales 

forme d'une apparition initiale. Il est chaque fois question de rétablir les ori-
gines réelles d'une institution ou d'une invention dont la « paternité » semble 
faire corps avec un sentiment de fierté retrouvée. Parmi ces travaux, l'étude de 
Martin Bernal sur les origines africaines, en fait afro-asiatiques, de la culture 
occidentale – et qui a suscité une vive controverse entre spécialistes – mérite 
une mention spéciale 296. C'est l'exemple de proue d'une stratégie qui articule 
des analyses à proprement parler avec des affirmations explicitement poli-
tiques et des études visant à rétablir un passé glorieux détruit par l'arrivée des 
Occidentaux (perspective qui n'est pas sans lien avec la tradition du bon  
sauvage en tant qu'horizon critique de la modernité, invention occidentale  
récurrente de Michel de Montaigne à Claude Lévi-Strauss en passant par  
Jean-Jacques Rousseau). Au fondement de ce recours à la question de la gé-
nuinité se trouve l'affirmation hautement idéologique que le fait d'avoir  
inventé une tradition donne un surcroît de maîtrise – ou de droits – dans le 
monde d'aujourd'hui. Derrière cette attitude, il y a souvent un nationalisme à 
peine déguisé et un anti-occidentalisme plus ou moins agressif 297.  

Soyons précis : au vu du nécessaire dé-cloisonnage des regards histo-
riques, il est important que les études parviennent à relativiser lorsque cela 
s'impose les prétendues exceptionnalités du récit hégémonique occidental 
moderne (cf. supra le chapitre 3). À d'autres moments, la problématique de la 
génuinité est aussi stimulante, lorsqu'il est question de racheter de l'oubli 
(souvent occidental) des œuvres majeures qui, par leur entrée dans le canon 
inter civilisationnel, obligent à de nécessaires corrections intellectuelles 298. 
Pensons, entre autres, à l'œuvre d'Ibn Khaldûn, à celle du philosophe chinois 
Wang Yangming (1472-1529), ou encore à celle du jésuite Francisco Clavijero 
(1731-1787) qui propose un magnifique regard du bas de l'histoire mondiale 

 
296. Bernal M., Black Athena, New Brunswick, Rutgers University Press, 1987. 
297. Pour une critique par un auteur du mouvement décolonial de cette dérive décoloniale, 
cf. Castro-Gómez S., El tonto y los canallas, Bogotá, Editorial Pontificia Universidad  
Javeriana, 2019. 
298. Ces démarches sont importantes. Elles ont permis de construire un contre-Panthéon 
intellectuel face au canon occidental (allant, par exemple, de William Du Bois à Guamán 
Poma de Ayala ou Ottobah Cugoano, sans oublier la reconsidération – entamée dès la  
publication en 1938 par l'étude de Cyril Lionel Robert James – de la révolution haïtienne).  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  151 

en critiquant l'eurocentrisme moderne dès sa naissance même et de l'inté-
rieur 299. Ces efforts sont importants : ils réhabilitent des œuvres injustement 
ignorées ou mal interprétées, introduisent de nouvelles focales et contraignent 
surtout à élargir et à complexifier le périmètre du monde intellectuel partagé. 

Précisons encore l'enjeu. Face à l'arrogance du récit hégémonique occi-
dental moderne et de l'altération de la vérité dont il a été acteur, il est impor-
tant de saluer la longue liste des travaux s'efforçant de montrer que dans  
l'histoire de diverses traditions nationales, on trouve des expériences de tolé-
rance envers la religion et même de valorisation de la pluralité ; tout autant 
que des périodes d'ouverture ou de fermeture dans diverses sociétés. Amartya 
Sen rappelle par exemple le sort du juif Maimonide qui s'échappe d'une  
Europe intolérante et trouve refuge dans le monde arabe 300 ; on pourrait bien 
entendu relever la même chose à propos de nombre d'exilés entre les deux 
guerres mondiales. Et il est sans doute important de rappeler l'existence d'une 
vaste tradition de débat public sur des problèmes politiques, sociaux ou  
culturels en Chine, Japon, Corée, Iran, Turquie, dans le monde arabe et beau-
coup d'autres régions d'Afrique 301. Bien entendu, cela ne doit pas faire ignorer 
l'historicité spécifique de l'institutionnalisation de la démocratie ni la portée 
de l'égalité dans les sociétés occidentales modernes, mais cela recadre de  
manière importante les évolutions historiques. 

Ce qui est cependant contestable est l'instrumentalisation politico-épis-
témologique de certains usages de l'authenticité, démarche qui n'est pas sans 
danger. Plus ou moins souterrainement la critique épistémique peut se trans-
former en attitude axiologique. Or la revalorisation de la réalité historique 
d'autres traditions (communautaires, religieuses, formes de savoirs) mais 
aussi des luttes passées (y compris en Occident, pensons aux luddites),  

 
299. Francisco Clavijero : « Notre monde, que vous appelez nouveau parce qu'il y a trois 
siècles il n'était pas encore connu par vous, est aussi ancien que votre monde, et nos ani-
maux sont également contemporains des vôtres. [Et si vous n'acceptez pas qu'elles sont] 
irrégulières vos autruches parce qu'elles ne se conforment pas avec les nôtres, alors les 
nôtres ne doivent pas se dire irrégulières parce qu'elles ne se conforment pas avec les 
vôtres ». Le texte appartient à Historia antigua de México (1770), cité in Dussel E., Política 
de la liberación, op. cit., p. 409. D’emblée tout est dit sur l’eurocentrisme. 
300. Sen A., La Démocratie des autres, Paris, Éditions Rivages Poches, 2006 [2004], p. 27. 
301. Ibid., p. 16. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


152 Une autre introduction aux sciences sociales 

longtemps décriées ou ignorées par le récit hégémonique moderne occidental 
est une chose ; leur revalorisation axiologique est une toute autre affaire. Les 
partisans de la génuinité subordonnent souvent la seconde à la première opé-
ration en faisant, sans examen suffisant, de traces et de résidus de résistance à 
la modernité occidentale des réalités politiquement souhaitables.  

En fait, la question tourne autour de la valeur accordée à l'invention. Il 
est – ou non – contestable qu'elle ait été inventée en Grèce, mais cela n'ôte 
rien au fait que la démocratie est un régime politique qui s'est répandu histo-
riquement, qui a même connu des formes plus approfondies ailleurs et bien 
plus tard, et que l'on peut en être partisan, indépendamment de la question de 
son origine. L'histoire du monde est faite d'emprunts institutionnels et il est 
indispensable que des enjeux et des rivalités identitaires ne pèsent pas sur des 
débats historiques légitimes. D'ailleurs, le caractère importé et artificiel des 
institutions est tout sauf une évidence tant dans maints contextes et tout au 
long de l'histoire, bien des sociétés ont su et dû métaboliser des formes insti-
tutionnelles externes, afin de produire le propre et parfois l'illusion du même. 
Et cela vaut autant pour des modes de gestion incorporés par Rome que pour 
l'invention de la démocratie dans l'Occident moderne (des Cités italiennes à 
la Révolution française ou américaine) ; autant également pour la pénétration 
du capitalisme – et avant elle du communisme – en Chine que pour la créa-
tion politique des États-nations sur la base du découpage des colonies espa-
gnoles en Amérique latine. 

Si le terrain est glissant, c'est que bien des travaux sur la génuinité sont 
parfois avant tout des réponses aux lectures péjoratives que le récit hégémo-
nique moderne occidental a projeté sur d'autres sociétés, et dont il est indis-
pensable de se défaire. Malgré les travers identitaires trop présents dans ces 
études, elles n'en ont pas moins eu le mérite d'ouvrir les sciences sociales à de 
nouveaux enjeux de connaissance. 

Et ceci est d'autant plus vrai que la question de la génuinité concerne  
désormais aussi le récit hégémonique occidental moderne. Les critiques n'ont 
pas suffisamment souligné cela, mais elle taraude de sa dénomination même 
la thèse des modernités multiples : c'est une civilisation, celle de la modernité, 
qui, née et inventée en Occident, serait en train de se répandre dans le monde. 
Cette problématique reconnaît, on l'a vu, une diversité de parcours possibles 
(notamment au niveau des institutions politiques), mais ne présuppose pas 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  153 

moins que c'est bien le noyau de la civilisation moderne occidentale – avec la 
fin de la religion en tant qu'économie générale d'un monde ordonnancé  
autour de Dieu et sous l'égide de ses interprètes légitimes – qui façonne l'uni-
vers contemporain 302. Et en tant qu'inventeur de cette civilisation, comme 
dans tout raisonnement sur la génuinité, l'Occident garde quelques privilèges. 
L'aggiornamento, on le verra dans le prochain chapitre, doit être plus  
prononcé. 

[2.] Pour notre propos, c'est la seconde mobilisation de la question de 
l'authenticité qui nous intéresse le plus. En effet, l'enjeu de la génuinité – en 
d'autres termes l'authenticité, la tradition, les racines – a été le revers inévi-
table de celui du rattrapage. Or, tant que le récit hégémonique de la modernité 
occidentale était de mise et qu'à l'horizon il n'y avait qu'un seul destin possible 
– celui du rattrapage –, les questions de génuinité pouvaient au mieux être 
considérées comme des résistances ou des résidus du passé. Notons-le : une 
des premières grandes manifestations de défense de l'authenticité a lieu en 
Europe avec les Romantiques qui, dès le tout début de l'industrialisation,  
vantent la nature et les traditions et déplorent leur destruction. Rien d'éton-
nant à ce que dans le sillage du romantisme ou des mouvements empruntant 
explicitement ou pas ses mots se soit constitué un fort et durable rejet de la 
modernité 303.  

Arrêtons-nous un instant sur la dichotomie qui s'est construite au nom 
de la génuinité contre la modernité occidentale, car elle est commune et ré-
currente dans l'histoire. Évoquons par exemple, à l'instar de celles de José  
Enrique Rodó en Amérique latine (dans Ariel, publié en 1900), les analyses 
proposées sur une ligne proche par le critique d'art japonais Okakura Tenshin 
en 1903 (Les Idéaux de l'Orient, publié en anglais en 1903 et traduit en japonais 
seulement en 1943). Tous deux mobilisent l'idée d'une culture (d'une « âme ») 
qui se devait de résister au matérialisme et à l'idolâtrie occidentale de la  
richesse. Mais pensons aussi, comme le montre Georges Corm, à l'importance 
accordée au thème de l'authenticité dans la culture arabe en tant que manière 
de s'émanciper de la culture occidentale importée, perspective qui, rappelle 

 
302. Eisenstadt S.N., « Some Observations on Multiple Modernities » in Sachsenmaier D., 
Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), op. cit., p. 28. 
303. Mishra P., Age of Anger, London, Allen Lane, 2017. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


154 Une autre introduction aux sciences sociales 

l'auteur, témoigne d'un oubli de double sorte : non seulement celui d'une  
tradition culturelle arabe irréductible à l'islam, mais aussi de l'existence d'une 
pensée et d'une Renaissance arabes modernes au début du XIXième siècle 304. 

L'effort mené au nom du rattrapage a un peu partout nourri dans son 
ombre le discours de la génuinité. Puisque les civilisations sont non seulement 
différentes entre elles, mais même non comparables, la volonté de rattrapage 
via l'adoption d'éléments externes ne peut tôt ou tard qu'entraîner ou accé-
lérer le déclin. L'importation d'idées ou d'institutions étrangères foncièrement 
inadaptées et plaquées fait perdre à une civilisation le fil de son identité.  
D'ailleurs, la thématique de la corruption par l'adoption d'éléments externes 
fait souvent corps avec celle de la corruption des mœurs. Résultat : aux yeux 
des partisans de la génuinité le projet du rattrapage (et l'occidentalisation iné-
vitable), au-delà des souffrances qu'il entraîne parce que dépourvu de tout  
ancrage social et culturel effectif et authentique ne peut qu'échouer.  

L'opposition entre génuinité et modernité occidentale a un peu partout 
appelé à une nécessaire réaction collective qui a pris une expression nationa-
liste et a parfois alimenté un discours expansionniste militaire comme au  
Japon, quand ce n'est pas un appel cathartique à la violence des colonisés 305. 
Certes, la dimension expansionniste et militaire est un avatar quelque peu  
spécifique au nationalisme japonais, mais il ne s'agit pas moins là d'un natio-
nalisme qui partage quelques traits avec des mouvements comme l'ariélisme 
latino-américain (une spiritualité latine opposée au matérialisme états-
unien), le panslavisme (en fait le combat entre les slavophiles trouvant de l'au-
thenticité du côté de l'Église orthodoxe et les pro-occidentaux attirés par  
les Lumières), la Grande Turquie, le panarabisme – souvent à l'arrière-plan 
d'études sur la personnalité arabo-islamique 306  – le panafricanisme de  
Nkrumah (1957-1966) au Ghana, et presque pourrait-on dire un certain pan-
européisme face aux États-Unis. En dépit de la diversité des civilisations dont 
elles se réclament, la plupart de ces divisions ont une profonde similitude : ce 
sont des postures réactionnelles contre la modernisation occidentale. 

 
304. Corm G., op. cit. 
305. Fanon F., Les Damnés de la terre, Paris, Éditions Maspero, 1968 [1961]. 
306. Djaït H., La Personnalité et le devenir arabo-islamiques, Paris, Éditions du Seuil, 1974. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  155 

Malgré de profondes différences, une continuité se dessine entre Rodó en 
Amérique latine, Gandhi en Inde ou Sun Yat-sen en Chine (ce dernier se  
réclamant de l'harmonie confucéenne), mais aussi, plus tard dans l'asiatisme 
de Lee Kuan Yew à Singapour ou Mahatir en Malaisie, voire dans certains 
versants critiques de l'islamisme comme chez Al Afghani, un Iranien, écrivant 
en Inde en 1881 qui parle de la conspiration du matérialisme contre la reli-
gion, ou chez Hasan al-Bannâ et les Frères musulmans depuis 1928 en Égypte. 
L'instrumentalisation politique du discours de l'authenticité a jeté les bases de 
bien des expériences autoritaires légitimant parfois la réinvention de rigo-
rismes religieux ou l'invention de multiples identités ethniques. Il est chaque 
fois question de faire de la culture une protection contre les secousses de la 
modernité. Mais la génuinité est également – et a souvent été – une virulente 
manifestation de rejet de la modernité occidentale. Là encore les représenta-
tions sont communes, au-delà des clivages civilisationnels. En Amérique  
latine, par exemple, malgré la force de l'ariélisme s'est consolidée une autre 
voie d'affirmation identitaire autour cette fois de la figure de Caliban –  
manière d'exalter et de revendiquer les anathèmes dont les dominés et les  
barbares furent stigmatisés 307. Et surtout de marquer, à partir de l'authenti-
cité, un antagonisme aux valeurs occidentales modernes. Frantz Fanon sera 
pour toujours la grande figure de ce qu'il faut bien dénommer une nouvelle 
version de l'histoire du monde.  

La nouveauté de ces mouvements et les différences indéniables entre eux 
ne doivent pas faire oublier l'existence de tensions similaires à l'intérieur 
même des sociétés modernes occidentales par de toutes autres voies – du ro-
mantisme jusqu'à une très longue liste de mouvements antimodernes.  
Comprenons bien le sens de cette remarque. Même si c'est souvent en réfé-
rence à l'Occident moderne que les civilisations différentes ont souvent fini 
par se positionner, l'enjeu porte au fond sur le changement, sur sa maîtrise et 
sa métabolisation. La coupure entre modernité et tradition, la difficulté en fait 
de métaboliser et de maîtriser le changement, traverse et structure aussi en 
profondeur toutes les sociétés occidentales. La question de la génuinité est un 
débat intra-occidental également. De la lutte des classes aux oppositions entre 
régions, de la spécificité des guerres de religion, de la discordance des temps 

 
307. Fernández Retamar R., Calibán, México, Diógenes, 1974 [1971]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


156 Une autre introduction aux sciences sociales 

à l'opposition contre les individualités, la civilisation moderne n'a cessé de  
rejouer en son sein des oppositions de même type.  

[3.] En termes de génuinité, il faut y revenir et insister, l'histoire du Japon 
est édifiante à plus d'un titre. Première société non occidentale à s'être vérita-
blement industrialisée (donc à réussir le rattrapage), le Japon est avec une rare 
intensité le théâtre du débat entre modernité et génuinité, la grande question 
étant de savoir si la modernisation du pays signifiait ou non une occidenta-
lisation. L'étude de Pierre-François Souryi est précieuse à cet égard, parce que 
tout en y reconnaissant bien des traits communs (construction d'un État cen-
tralisé capable de moderniser le pays et de créer un système éducatif efficace, 
via un système politique despotique – à la prussienne), elle en souligne en 
même temps les expressions spécifiques 308. Celles-ci, cependant, ne s'expli-
quent pas forcément à partir d'une génuinité culturelle, elles s'insèrent dans 
les dynamiques souvent conflictuelles propres à la société japonaise, à  
commencer par l'opposition que la logique d'un État puissant affirme du côté 
des revendications du droit. La tension aura été constante. Les partisans des 
« droits de l'État » (« amour du pays », « loyauté envers le souverain ») s'ins-
crivaient dans le sillage de certaines traditions culturelles japonaises (harmo-
nie, réserve, modération, déférence) mais les valeurs des droits du peuple et 
de la liberté ont ouvert d'autres fronts culturels, parmi lesquels sont visibles la 
vulgarisation de thématiques des Lumières mais aussi la référence à des  
modèles chinois 309. Dans l'histoire sociale du Japon, le combat entre partisans 
du peuple et partisans de la nation a souvent exprimé un conflit dont l'objectif 
était la défense – ou non – d'un conservatisme réformateur. 

Au moins jusqu'à sa victoire sur la Russie, en 1905, le Japon oscille entre 
l'Occident – fascinant et menaçant – et l'Orient, avec la Chine comme  
utopie 310. Pourtant, dès les années 1890, à mesure que l'industrialisme prend 
son essor, se répand le sentiment que pour parvenir à la « civilisation », il est 
nécessaire de prendre de la distance avec la Chine et la Corée et leurs « vieilles 
coutumes » 311. Il faut dire « adieu à l'Asie et bonjour à l'Europe ». Nous ferons 
référence à cet événement à propos d'une considération à venir, mais notons 

 
308. Souryi P.-F., op. cit., p. 119. 
309. Ibid., p. 163 et p. 167. 
310. Ibid., pp. 173-174 ; cf. aussi Devés Valdés E., op. cit., pp. 172-176. 
311. Souyri P.-F., op. cit., p. 228. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  157 

que la victoire militaire du Japon en 1905 peut largement être associée au re-
tentissement qu'aura en 1979 la révolution iranienne 312 : dans les deux cas, 
même devant des phénomènes très différents, c'est d'une histoire décentrée 
voire opposée à l'occidentalisation dont il est question. 

On trouve à cette période l'expression de cette oscillation profonde et 
émouvante chez l'écrivain Natsumé Soseki (1867-1916), notamment dans la 
conférence « Mon individualisme », où il tente en 1914 une conciliation entre 
l'individu et le groupe et défait toute opposition entre individualisme et  
nationalisme, tout en exprimant un besoin personnel d'être en mesure d'agir 
par lui-même 313. Il revient sur des thèmes abordés par lui quelques années 
auparavant : celui notamment d'une dualité intime qui, par la profondeur des 
changements connus par le pays, fait peu ou prou des Japonais de son temps 
des « névrosés » ou des « amphibiens » entre deux mondes 314. 

En tout cas, et au-delà de tensions plus ou moins intimes, l'occidentalisa-
tion n'a jamais cessé d'être un objet de discussion. La réaction à l'imitation des 
Lumières a donné lieu à un mouvement de défense et de réinvention d'une 
identité japonaise – identité qui, contre l'universalité, défend le particulier et 
l'individuel. Sur ce point, les interprétations sont divergentes, mais si l'on suit 
l'analyse de Pierre-François Souyri sur le nationalisme japonais, il serait, dès 
la fin du XIXième siècle, moins question d'un repli que d'une volonté d'affirmer 
la nation japonaise tout autant face à l'Occident qu'à l'Orient 315. Ce fut en tout 
cas le titre d'un célèbre colloque en 1943 : « Dépasser la modernité ». Les nip-
ponistes de 1890 et les romantiques de 1940, tensions nostalgiques du passé 
et de la génuinité, sont deux représentations d'un nationalisme qui s'oppose à 
la modernisation. L'ouvrage de Junichiro Tanizaki, L'Éloge de l'ombre synthé-
tise en 1933 bien des tensions autour d'un génie de l'ombre qui serait propre 
aux Japonais. « En un mot, l'Occident a suivi sa voie naturelle pour en arriver 
à son état actuel ; quant à nous [Japonais], mis en présence d'une civilisation 

 
312. Borzarslan H., « Le Moyen-Orient. Heurs et malheurs des passions révolutionnaires » 
in Borzarslan H., Bataillon G. & Jaffrelot C. (éd.), Passions révolutionnaires, Paris, Éditions 
de l’EHESS, 2011, pp. 83-120. 
313. Soseki N., Mon individualisme, Paris, Éditions Rivages, 2004 [1914]. 
314. Soseki N., Mi individualismo y otros ensayos, Gijón, Satori Ediciones, 2017 [1911-
1914], p. 45 et p. 91. 
315. Souyri P.-F., op. cit., p. 211. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


158 Une autre introduction aux sciences sociales 

plus avancée, nous n'avons pu faire autrement que de l'introduire chez nous, 
mais, par contrecoup, nous avons été amenés à bifurquer vers une direction 
autre que celle que nous suivions depuis des millénaires : bien des embarras 
et bien des déconvenues nous sont, je pense, venus de là » 316. Et à la fin de ce 
texte, tout en reconnaissant que « le Japon est irréversiblement engagé sur les 
voies de la culture occidentale », il affirme vouloir scruter la possibilité, de 
manière partielle même, de retrouver une authenticité : « savoir si, dans telle 
ou telle direction, par exemple dans les lettres ou les arts, il ne subsistait pas 
quelque moyen de compenser les dégâts. Pour moi, j'aimerais tenter de faire 
revivre, dans le domaine de la littérature au moins, cet univers d'ombre que 
nous sommes en train de dissiper » 317. 

Il est intéressant d'évoquer dans ce contexte le travail de Masao  
Maruyama, l'un des plus importants philosophes japonais du XXième siècle, qui 
a su revendiquer, bien mieux que d'autres, les racines d'une modernité pro-
prement japonaise. Dans son Essai sur l'histoire de la pensée politique au  
Japon, publié en 1952, mais rédigé dix ans auparavant, il s'oppose au mouve-
ment que nous venons d'évoquer (et qui a eu un grand impact dans les années 
1940 pendant la Seconde guerre mondiale) de « dépassement de la moder-
nité » 318. Ce mouvement a proposé le refus de toutes les idéologies modernes 
occidentales (y compris le libéralisme et le marxisme) et le retour à des  
doctrines traditionnelles dans le contexte du tennôcentrisme impérial, afin de 
faire du Japon le porte-étendard de la résistance asiatique à la modernité 319. 
Masao Maruyama s'insurge contre cette thèse et s'efforce de montrer, à l'inté-
rieur de la tradition japonaise et en s'appuyant sur elle, l'existence d'éléments 
prémodernes autochtones – c'est-à-dire authentiques – témoignant d'une  
authentique aspiration japonaise à la modernité. Autant dire que pour lui, 
l'opposition entre « l'autocratisme traditionaliste japonais » et « l'émancipa-
tion moderniste occidentale » était une erreur.  

 
316. Tanizaki J., L'Éloge de l'ombre, op. cit., pp. 27-28. 
317. Ibid., p. 84. 
318. Maruyama M., Essais sur l'histoire de la pensée politique au Japon, Paris, Les Belles 
Lettres, 2018 [1952]. 
319. Stevens B., Maruyama Masao. Un regard japonais sur la modernité, Paris, CNRS  
Éditions, 2018, p. 24. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  159 

L'appel à la nation japonaise et à sa génuinité s'inscrit dans la très longue 
histoire de défenses d'un collectif face aux malaises induits par le changement 
social. Mais l'intérêt de l'histoire japonaise est que le pays a articulé de manière 
inédite et plus précoce que toute autre société non occidentale, les épineuses 
questions du rattrapage et de l'authenticité. Nous reviendrons sur ces points 
au chapitre 5, mais au vu de l'intensité et de la force de la discussion identitaire 
qui s'est emparée du pays dès la fin du XIXième siècle et pendant une bonne 
partie du XXième siècle, la relative accalmie identitaire du Japon actuel mérite 
attention. Le pays a trouvé sa voie pour se sentir – et se savoir – à la fois  
moderne et japonais.  

[4.] Les deux types de discours sur la génuinité, tout en étant différents 
(dans le temps, sur les protagonistes, pour les enjeux), ont cependant donné 
lieu au travers d'expressions analogues un peu partout dans le monde à des 
démarches qui, débutant sur la dénonciation de la domination occidentale  
finissent parfois sur des attitudes anti-occidentales – pour prôner alors une  
nécessaire désoccidentalisation du monde. Puisque l'Occident est un bloc, il 
est question de le rejeter en bloc. Ce qui ne tarde pas à se révéler plus problé-
matique que prévu. S'impose ainsi la nécessité de montrer par exemple l'exis-
tence de pratiques démocratiques ou égalitaires existant ailleurs qu'en  
Occident et avant la modernité comme si la question de la validité de la dé-
mocratie pouvait se dissoudre dans celle de sa génuinité. S'impose également, 
malgré l'éloge de l'hybridité, du métissage ou de la réciprocité, une certaine 
obsession de la question des racines, avec la quête de pratiques politiques  
originelles enfouies ou détruites par la colonisation ou l'occidentalisation.  

Plus largement se pose la question de savoir si l'analyse sociologique 
– dans ses versants critiques – a intérêt à épouser la question de l'authenticité 
dans un monde où, de manière de plus en plus transparente et avérée, le Nord 
Global fait siennes des innovations politiques ou culturelles venant du Sud 
Global – ce qui complexifie la direction des échanges dans un espace soumis 
à une interdépendance toujours hiérarchisée, mais désormais largement  
générale. Comme le signale Éric Macé, l'heure est aux sociologies connectées 
des savoirs situés 320. Dans ce contexte, la génuinité ne peut jamais rendre  
entièrement justice à l'histoire des civilisations : tôt ou tard ses partisans se 

 
320. Macé É., Après la société, Lormont, Éditions Le Bord de l'eau, 2020. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


160 Une autre introduction aux sciences sociales 

révèlent, au nom d'un très discutable essentialisme culturel, obnubilés par leur 
combat contre un bloc tout aussi discutable dénommé « Occident » 321. La 
thèse de l'authenticité doit désormais se mesurer à une réalité qu'elle avait 
sciemment refusé de concevoir – à savoir qu'il est possible d'être moderne 
sans être occidental 322 . Reste à comprendre la pleine signification de la  
formule. 

 
*   *   * 

 
Ces grands débats à teneur très différente soulèvent une question centrale sur 
le degré effectif d'uniformisation du monde. Dans un contexte nouveau de 
modernisation achevée du monde, les débats se transforment. Les civilisations 
ne sont plus considérées comme des blocs fermés. Une autre représentation 
s'impose : tout emprunt, toute importation – d'une pratique ou d'une institu-
tion – suppose un travail de réappropriation et de réinvention et passe par lui. 
Les phénomènes d'hybridation sont dès lors ouvertement reconnus dans les 
sociétés non occidentales mais aussi dans les sociétés occidentales.  

Cependant, même ainsi compris, l'aggiornamento est insuffisant pour 
rendre compte à la fois de la diversité des situations mais surtout de la pro-
fondeur du défi historique et intellectuel contemporain. L'enjeu est d'une tout 
autre portée. Si comme nous nous efforçons de le faire, il est indispensable 
d'inscrire cette réalité dans ses interdépendances géographiques et aussi dans 
le sillage d'une histoire globale non réductible à la version donnée par l'hégé-
monie occidentale moderne, en revanche il est impossible de minimiser les 
effets toujours actifs de cette hégémonie dans les transformations du monde 
d'aujourd'hui. 

À ce stade, la conclusion n'est en rien surprenante : nous assistons depuis 
quelques décennies au triomphe de récits différents ou critiques envers la  

 
321. Dans ce contexte, la « tradition » ainsi que l' « authenticité » ne sont que des stratégies 
savamment instrumentalisées idéologiquement par un groupe d'acteurs politiques et  
culturels, afin de maîtriser à leur avantage l'inévitable processus de transformation et 
d'échange. 
322. Souyri P.-F., op. cit. ; Das V. & Randeira S., « Social sciences and public debates : the 
case of India » in Socio, n° 5, octobre 2015, pp. 81-98. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Nouvelles narrations et géographies de la modernité  161 

narration hégémonique occidentale moderne, situation qu'il faut comprendre 
comme la continuation et le dénouement inattendu des grands débats du 
XIXième siècle. Le rattrapage économico-industriel a eu lieu, ou est en cours, 
dans certains pays non occidentaux sans que cela se traduise par une perte de 
la génuinité civilisatrice de ces sociétés. Or, c'est justement cette possibilité 
(l'effectuation du rattrapage et le maintien de l'authenticité) que les sociétés 
dominées par l'hégémonie occidentale moderne ont activement cherchée dès 
le XIXième siècle, alors que le Récit de cette hégémonie la leur avait interdite. 
En bref, et de manière plutôt surprenante, la compréhension de l'avenir s'ins-
crit davantage dans le sillage des problématisations anciennes – rattrapage et 
authenticité – que dans la rupture annoncée par celles qu'offre aujourd'hui la 
modernité – le postcolonialisme et les modernités multiples. 

 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 

Chapitre 4 
Industrialisme, civilisations, désencastrement : 

les nouveaux scénarios 

 

 
LA RÉVISION QUE NOUS venons de faire dans le chapitre précédent nous 
a conduit, tout en déjouant certaines impasses analytiques, à constater d'une 
part la difficulté à rompre avec le récit de l'hégémonie occidentale moderne et 
d'autre part, la nécessité de cet effort. De la question de l'exceptionnalité de 
l'Occident à son expansion planétaire, ce qui se révèle systématiquement ré-
fractaire à l'étude n'est rien d'autre que la réalité d'un monde à la fois fortement 
marqué par la modernité occidentale et irréductible à elle. Pour réinitialiser les 
sciences sociales, il est indispensable de creuser cette équation.  

Partons d'une double règle : aussi longtemps que l'on entre dans ce débat 
en privilégiant d'emblée le récit de l'exceptionnalité de l'Occident moderne, il 
est impossible d'éclaircir vraiment la réalité du monde actuel – une position 
qui, au fond, est celle de la thèse des modernités multiples. Mais, en sens  
inverse, tout essai de minimisation déconstructiviste de cette hégémonie passe 
à côté de l'enjeu de puissance qu'elle a durablement inscrit dans l'histoire.  

N'en déplaise à un certain regard académique post-, dé-, alter- ou anti-, 
et comme l'ont très vite compris les élites des pays non occidentaux dès le 
XIXième siècle, il est inutile de faire comme si les rapports d'asymétrie et surtout 
la césure moderne n'existaient pas. C'est au contraire en reconnaissant la force 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


164 Une autre introduction aux sciences sociales 

de celle-ci et l'écueil intellectuel qu'elle représente toujours qu'il faut com-
prendre le monde actuel. Car c'est bien elle, la modernité, qui se trouve au 
cœur des enjeux d'analyse et qui, sur la longue durée, explique pourquoi 
les sociétés du reste du monde ont été si durablement perçues comme  
porteuses de déficits irréparables. Et c'est contre cette césure, et ses préten-
tions politiques et épistémologiques, que se sont en fait dressées les figures de 
sociétés non modernes, non occidentales, organisées autour d'une expérience 
directe et harmonieuse du collectif, des sociétés holistes, « dépourvues » 
d'individus. Or la césure moderne continue de diviser et de structurer les 
grands débats contemporains. 

Le risque alors de bien des interprétations, passées ou actuelles, critiques 
ou non, est d'adhérer implicitement ou explicitement à une figure de la mo-
dernité incarnée par la société occidentale moderne et sommée de se repro-
duire ailleurs. Certes les modernités multiples, et plus largement la réalité des 
articulations entre rattrapages et authenticités, ont modifié les termes et les 
horizons du débat. Pourtant même souterrainement, l'Occident moderne a 
toujours été considéré comme un bloc dans ces interprétations. Cela arrive à 
son terme. Tout ce qui, définissant les contours d'une civilisation moderne 
occidentale, allait nécessairement ensemble – capitalisme, démocratie, plura-
lisme, sécularisation, individualisme… – ne permet plus de cerner l'époque  
de manière intégrée. Le moment est venu de comprendre à la lumière de  
l'histoire contemporaine l'évolution – en vérité la séparation – de ce que le 
récit occidental moderne était parvenu à souder pendant sa période propre-
ment hégémonique : l'industrialisme, les enjeux civilisationnels, l'expérience 
d'individus désenchâssés 323. 

Nous le verrons, la similitude structurelle de ces trois grands phéno-
mènes plaide pour une certaine articulation du monde. Mais dans la mesure 
où chacun de ces facteurs fait intervenir, à doses différentes des dimensions 
présentes avant la modernité occidentale proprement dite, il est fautif d'inter-
préter tout l'éventail des situations comme un ensemble de variantes de la  
modernité, et encore moins d'une globalisation occidentale. La modernité  

 
323. Bien entendu, beaucoup d'autres facteurs auraient pu être pris en compte. L'élection 
de ces trois dimensions ne se justifie donc que pour des raisons heuristiques.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 165 

est une civilisation à côté d'autres ; une interprétation et une réponse institu-
tionnelle spécifique aux défis du monde. 

L'industrialisme et les technosciences : vers  
l'universel-monde 

Comme nous l'avons évoqué au chapitre précédent, il est important de se  
rappeler que la société industrielle a rapidement joui d'un choix privilégié,  
sinon incontestable du moins largement consensuel, de la part de plusieurs 
acteurs – notamment des élites en Occident et ailleurs. On a tendance à  
l'oublier depuis quelques décennies mais pour une partie importante de la  
sociologie du XXième siècle, la société industrielle fut un type sociétal commun 
aux sociétés modernes ou développées auquel on pouvait accéder par une voie 
capitaliste ou par une voie communiste 324. Derrière la Guerre froide et les 
grands affrontements idéologiques du siècle dernier existait un objectif  
commun – la société industrielle.  

Industries 

C'est donc dans cette profonde continuité qu'il faut comprendre l'inflexion 
des dernières décennies. Les dénominations ont fait florès dans la dernière 
période (sociétés hyper-industrielles, informationnelles, globalisation), mais 
une représentation dont on ne peut aucunement négliger la nouveauté dans 
la période moderne s'impose autour de la troisième révolution industrielle et 
de son expansion planétaire. L'industrialisme a cessé d'être un monopole  
occidental. Certes dans ce processus et avec cette dimension l'influence de la 
modernité occidentale reste indéniable, mais une nouvelle géographie écono-
mique se dessine.  

Évitons tout malentendu. Dans ce contexte, il ne faut pas entendre par 
industrialisme un secteur particulier de l'économie, mais plutôt une période 
où les services, l'industrie, le numérique et la recherche-innovation s'articu-
lent autour d'une configuration de production qui exige la mobilisation iné-
dite de tous les acteurs de la société.  

 
324. Aron R., Dix-huit leçons sur la société industrielle, Paris, Éditions Gallimard, 1962. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


166 Une autre introduction aux sciences sociales 

Dans l'expansion contemporaine de cette représentation et de cette réa-
lité, il est impossible de minimiser le rôle des centres de formation, des orga-
nisations internationales, des procédures de benchmarking ou de la produc-
tion d'indicateurs mondiaux. Les anciennes dénonciations des processus 
d'impérialisme se sont déplacées et sont remplacées, plus ou moins en dou-
ceur, par tout un arsenal de politiques de benchmarking international qui un 
peu partout approfondissent les similitudes structurelles entre États. 

Il est sans doute contestable d'affirmer que nous sommes vraiment dans 
le monde de l'acronyme TINA (There is no alternative), en revanche s'est im-
posée au niveau planétaire l'idée qu'en appliquant les mêmes règles de gou-
vernance économique, il serait possible de parvenir partout aux mêmes résul-
tats en termes de croissance – perspective que le Consensus de Washington 
(1989) exemplifie parfaitement. Cette position extrême est cependant contes-
tée par ceux qui soutiennent que les politiques de croissance adéquates sont 
toujours spécifiques à leurs contextes – ce qui serait attesté empiriquement 
par nombre de pays dont la forte croissance ces dernières décennies a suivi 
des voies différentes et parfois opposées à celles que préconisent les orga-
nismes internationaux. Dani Rodrik montre sur une importante base empi-
rique qu'on peut atteindre les mêmes objectifs à partir de différentes poli-
tiques. Selon sa formule, il existerait donc une économie, mais plusieurs  
recettes 325. 

« Une » économie. C'est cela l'essentiel. Au lendemain de la chute du Mur 
de Berlin (1989), Michel Albert (1991) a résumé la nouvelle donne mondiale 
avec la formule capitalisme contre capitalisme 326. L'histoire, désormais, ne se 
jouerait qu'à l'intérieur de variantes du capitalisme 327 . En fait, il faudrait  
parler d'un large consensus – pour critiquable que cela s'avère – sur l'existence 
sinon du one best way au moins de best practices susceptibles d'être mises en 
œuvre partout au cœur des variantes capitalistes. Du modèle tayloriste, au  
fordisme ou au toyotisme, les chaînes de montage traversent le monde du  

 
325. Rodrik D., One Economics, Many Recipes, Princeton, Princeton University Press, 
2007. 
326. Albert M., Capitalisme contre capitalisme, Paris, Éditions du Seuil, 1991. 
327. Esping-Andersen G., Les Trois mondes de l'État-providence, Paris, Presses universi-
taires de France, 2007 [1990] ; Amable B., Les Cinq capitalismes, Paris, Éditions du Seuil, 
2005. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 167 

secteur secondaire au tertiaire. Les processus de production et les cercles de 
qualité se multiplient, suscitant bien des tensions et des résistances derrière 
l'uniformisation productive en cours. Cependant, malgré ces réactions, la  
rationalité industrielle s'impose partout. Les grands traits de l'industrialisme, 
en ce qui concerne notamment les processus de production, la technique ou 
la science, se répandent factuellement dans le monde. Un arsenal d'indicateurs 
a même été mis en œuvre afin d'accélérer et d'encadrer la convergence géné-
rale et la mise en forme moderne du monde. Les normes de qualité du type 
ISO en sont une bonne illustration, d'autant que le transfert des critères est 
loin d'être équitable entre régions du monde, ce qui inaugure une nouvelle ère 
de colonisation, d'invention et de métissage 328. Les thérapies de choc des  
dernières décennies et leur rhétorique technique ont aussi servi une action 
délibérée de transformation – et de convergence – des économies nationales 
autour de certaines politiques 329. 

Cependant, la convergence économique n'exige pas la convergence insti-
tutionnelle, notamment politique et ne passe pas par elle. Elle demande  
seulement de se plier à un « cercle de raison ». Cela n'élimine pas les débats 
(comment cela le pourrait-il ?) sur le rôle et l'étendue de la propriété privée 
– très peu mise en question en elle-même depuis quelques décennies en tant 
que facteur institutionnel décisif du capitalisme –, sur les bienfaits de  
l'accroissement de la présence de l'État dans l'économie ou de la nécessaire 
dérégulation de cette dernière, sans oublier ceux qui portent sur les épineuses 
questions que l'enjeu écologique pose désormais. Mais au-delà des débats sur 
les voies à choisir, l'impératif de la croissance témoigne de la force planétaire 
de l'industrialisme. Cela passe parfois par des modèles très intensifs d'extrac-
tion agricoles ou minières (l'extractivisme) et d'autres fois par la mise en place 
d'entreprises à forte productivité et très grandes capacités de production de 
biens et de services.  

N'allons pas trop vite cependant puisque derrière le consensus autour de 
la puissance de l'industrialisme se joue une des polémiques les plus impor-
tantes du XXIième siècle. Elle porte sur la viabilité écologique du monde et la  

 
328. Metzger J.-L., « Gestion et mondialisation. Entre colonisation, invention et métis-
sage » in Recherches sociologiques et anthropologiques, n° 2, vol. XL, 2009, pp. 1-10. 
329. Stiglitz J., La Grande désillusion, Paris, Librairie Arthème Fayard, 2002. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


168 Une autre introduction aux sciences sociales 

viabilité à venir de la réponse fondée sur le progrès technique. Au vu des  
ressources limitées de la planète, la croissance économique jusque-là considé-
rée comme la grande réponse est soumise à critique 330 . Si l'idéal de la  
croissance et le productivisme continuent à régner, une conscience critique 
s'impose, à mesure que se multiplient les indicateurs négatifs : atteintes à la 
couche d'ozone, dérèglement climatique, transmission de maladies à de nou-
velles régions, désertification, épuisement des ressources non renouvelables, 
destruction de la biodiversité et disparition des espèces, fonte des glaciers et 
hausse du niveau de la mer, la liste n'est pas exhaustive.  

L'ère de la révolution industrielle née en Grande-Bretagne, et qui a fini 
par embrasser le monde entier avec l'essor des pays émergents, a organisé le 
pillage systématique et longtemps inconsidéré du capital naturel de la planète. 
Est alors remis en cause un des postulats majeurs de la modernité, l'autono-
misation large des sociétés humaines par rapport à la nature. Cela entraîne 
une conséquence de taille : le défi écologique sonne le glas du projet de la 
Grande Convergence. En effet, la généralisation à la planète du mode de  
développement industriel mais aussi du style de vie occidental entraîne de très 
importants dangers. Maintes fois mobilisée, la crainte principale tient à ce que 
la planète ne résisterait pas à l'extension mondiale du mode de vie occidental, 
ne serait-ce qu'à la seule population de la Chine 331. L'industrialisation qui 
court dans les pays émergents augmente les émissions mondiales de CO2 et la 
volonté d'imitation du style de vie des pays occidentaux par les classes 
moyennes et supérieures des premiers (ou, au cœur des pays occidentaux, le 
désir d'imitation du style de vie des plus riches), ces phénomènes accélèrent 
la dégradation écologique.  

Si l'essor économique – le doux commerce – avait été entrevu au 
XVIIIième comme réponse au problème de la guerre entre nations (l'échange 
permettant une relation gagnant-gagnant entre deux parties), son développe-
ment, accompagné de conflits d'intérêts entre nations, devient un problème 
et non plus une solution. D'ores et déjà le nombre de réfugiés climatiques est 

 
330. Martuccelli D., Les Sociétés et l'impossible, Paris, Éditions Armand Colin, 2014. 
331. Brown L.R., Le plan « B », Paris, Éditions Hachette, 2007 [2003]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 169 

hautement significatif dans le monde, ce qui laisse entrevoir un « nouvel ordre 
de la violence au XXIième siècle » 332.  

Retenons l'essentiel : à la lumière de cette nouvelle représentation, les 
« autres » ne devraient pas – surtout pas – avoir le même style de vie que les 
« modernes ». L'exceptionnalité historique du développement occidental se 
mue en privilège géopolitique affirmé. Si continuité il y a avec l'époque des 
guerres coloniales ou les interventions pour contrôler l'exploitation des  
matières premières, la situation n'en est pas moins nouvelle. L'effet de  
démonstration comme grand ambassadeur de la modernité face à la tradition 
(et du capitalisme contre le communisme hier) est désormais sous surveil-
lance. En fait, c'est bien de la fin de l'idéal de la Grande Convergence autour 
du consumérisme dont il s'agit, même si tout le monde ou presque refuse de 
l'assumer. Si le développement de nouvelles classes moyennes dans bien des 
pays du Sud est un atout possible pour l'extension de la démocratie, leur aspi-
ration à la consommation est en revanche perçue comme menace écologique. 
La secousse est profonde : une des expressions propres au récit hégémonique 
occidental moderne (projet généreux et souvent indissociablement colonisa-
teur) se rétrécit et devient alors un privilège jalousement gardé, peut-être à 
l'avenir pour quelques-uns par des voies militaires.  

Une bonne nouvelle se fait jour malgré tout : en dépit de lancinantes 
questions écologiques, les dernières décennies ont montré sinon la rapidité 
des rattrapages au sens strict, au moins une capacité de faire sortir des  
centaines de millions des personnes de la grande pauvreté et de les faire accé-
der aux classes moyennes, même avec des revenus modestes et sur des bases 
socialement fragiles (plus de 400 millions en Chine, plus de 300 millions en 
Inde en quelques décennies). Face à ces réalités historiquement inédites par 
leur taille, l'essor industriel de l'Occident et les Trente glorieuses après la  
Seconde guerre mondiale doivent être sérieusement mis en perspective. Une 
conclusion s'impose sans détours : la suprématie blanche n'est désormais 
qu'un racisme abrupt ; il faut se rappeler qu'il a pu longtemps être un discours 
impérialiste performatif sur le monde. 

 
332. Welzer H., Les Guerres du climat, Paris, Éditions Gallimard, 2009 [2008]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


170 Une autre introduction aux sciences sociales 

Technosciences 

Il est indispensable d'associer ce processus à celui qui, depuis la révolution 
industrielle, lui est intrinsèque. S'il est sans doute excessif de réduire le capi-
talisme industriel à des modes techniques de production en essor au cœur de 
l'hégémonie occidentale moderne, ces derniers ont cependant joué un rôle  
décisif. Comme on l'a vu, bien des débats depuis le XIXième siècle, tournent  
autour de la possibilité ou non de s'approprier la technique (le feu du  
Prométhée moderne) sans perdre son âme.  

Le Japon d'abord, la Chine aujourd'hui et bien d'autres pays du Sud-Est 
asiatique, l'Inde en partie et entre temps l'URSS, ont montré chacun que cela 
était possible. Des transformations y ont coïncidé avec une profonde modifi-
cation des relations entre science et technique. La différence est nette entre la 
manière dont la révolution pasteurienne a peuplé le monde d'êtres nouveaux 
(les microbes) et la façon dont les travaux et les techniques scientifiques trans-
forment aujourd'hui le monde, même si superficiellement les deux processus 
se ressemblent. Les sociétés contemporaines assistent à la consolidation d'un 
nouveau mode de production scientifico-industriel, à la suite d'une interpé-
nétration croissante entre le monde de l'économie et celui de la production 
des connaissances ; un mode de production qui estompe la frontière entre 
science appliquée et science pure, au profit d'une technoscience des proto-
types 333. 

Un monde commun s'est construit sur les principes universellement  
partagés des technosciences. Et cela peut sembler paradoxal, mais la cristalli-
sation de ce regard planétaire commun coïncide d'ailleurs dès le début du 
vingtième siècle avec un ensemble de réflexions épistémologiques qui n'ont 
cessé d'ébranler la conception de la science produite au XVIIième siècle. 

Il n'est pas ici question de revenir en détail sur ce processus, mais de bien 
comprendre la tension à l'œuvre. D'un point de vue culturel large, il revient 
au mouvement postmoderne et aux Sciences Studies d'avoir livré dans le  

 
333. Gibbons M. et al., The New Production of Knowledge, London, Sage, 1994 ; Nowotny 
H., Scott P. & Gibbons M., Rethinking Science, Knowledge and the Public in an Age of  
Uncertainty, Cambridge, Polity Press, 2001 ; Pestre D., À contre-science, Paris, Éditions du 
Seuil, 2013. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 171 

dernier quart du XXième siècle un des grands diagnostics de cette transforma-
tion. Cependant, là où ces mouvements critiques ont pensé que ce tournant 
épistémologique devrait mener au double abandon des notions de réalité  
objective et de langage universel, au niveau mondial c'est exactement l'opposé 
qui s'est produit. La réalité est toujours objet de disputes épistémologiques, 
mais elle n'est nullement devenue un champ agonistique de représentations 
incommensurables. S'il est vrai que s'est généralisée une exigence pragmatique 
faisant reposer la vérité sur la seule preuve de son efficacité, ce bouillonne-
ment épistémologique n'a en revanche absolument pas mené à une crise  
générale des représentations scientifiques. La fin de la pensée du fondement 
du monde a eu dans la vie sociale, via le triomphe des technosciences, un  
résultat tout opposé à celui que les critiques épistémologiques avaient  
escompté. Comme le dira Deng Xiaoping (chef de la Chine entre 1978 et 
1992), s'inscrivant dans le pragmatisme millénaire chinois, « peu importe que 
le chat soit noir ou blanc pourvu qu'il attrape les souris ». 

Il s'agit d'un résultat d'autant plus étonnant que l'incertitude ne cesse de 
travailler les sciences et les technosciences contemporaines, à mesure que la 
réalité cesse d'être conçue comme statique pour être appréhendée comme  
une dynamique en constante évolution. Mais la reconnaissance de formes 
nouvelles d'incertitude ne s'est pas traduite, pour l'heure, par l'abandon de la 
croyance dans le bien-fondé des postulats scientifiques. Au contraire, en dépit 
de légitimes inquiétudes, la science est plus que jamais le seul langage hégémo-
nique légitime pour dire le vrai et le réel au niveau planétaire. 

Davantage encore. Une frénésie technophile d'un nouveau genre, infini-
ment plus messianique que jadis, s'impose chez certains, surtout au niveau des 
imaginaires utopiques. Certes ses manifestations, qui ne concernent que 
quelques acteurs, sont circonscrites et accotées géographiquement dans la  
planète. Mais le résultat n'en est pas moins inédit. La prise de conscience  
croissante que la frontière entre nature et culture est ébranlée par l'apparition 
de nouvelles entités sociotechniques hybrides, qu'il est nécessaire de parvenir 
à une profonde reconsidération de la frontière entre humains et  
non-humains. Ces deux idées imposent la nécessité de nouvelles représen- 
tations du lien entre humains, nature et culture. Autrement dit, ce que  
la science a jadis établi – le Grand Partage entre nature et culture –, elle le  
questionne aujourd'hui. La nature, qui longtemps a désigné ce qui était un réel 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


172 Une autre introduction aux sciences sociales 

en dehors des capacités de création humaine, voit son statut se transformer 
profondément.  

L'imagination historique tend alors chez certains à se confondre avec 
l'imagination scientifique. Désormais, il n'y aurait plus lieu d'opposer le cons-
truit et le réel ; le réel est un construit et dans leur capacité de création les 
sciences contemporaines seraient au fondement d'une cosmopolitique parti-
culière 334. À suivre les arguments les plus enthousiastes, la principale et la plus 
irréductible frontière ne se trouverait plus dans les mœurs ou l'infrastructure 
économique, mais dans les cosmogonies, les manières de circonscrire le social 
et le naturel ; les humains et non-humains ; les hommes, les femmes et les 
dieux ; la nature et la culture 335. 

L'aura de nouveauté qui entoure ces affirmations a de quoi surprendre. 
Ces énoncés – leur critique en fait – ont bel et bien été à la base, et depuis 
toujours, du regard occidentalo-centriste et de son sentiment de supériorité. 
L'enjeu est autre : c'est le différentiel de puissance et l'asymétrie des rapports 
de pouvoir qui doit continuer à se tenir au cœur de l'interrogation sociolo-
gique. La vie sociale avant d'être un possible lieu de controverses est toujours et 
surtout un espace irrépressible de conflits. Telle est la limite principale des 
études sur la symétrie des représentations ou la cosmopolitique. Dans la vie 
sociale, on a beau vivre dans une ontologie faisant d'une Montagne un « Être 
terre », cela ne prémunit nullement de la nécessité, par exemple lorsque  
s'installent les industries minières, d'affronter la réalité d'une Montagne  
devenu source de profit et valeur d'échange 336. On peut bien entendu re-
mettre en question la légitimité des rapports de force (et on doit surtout dé-
noncer des brutalités dans beaucoup d'épisodes historiques), mais sitôt que 
l'on sort du monde aseptisé des controverses cela ne change rien à la réalité de 
l'asymétrie des rapports de forces dans le monde. Évitons tout malentendu. 

 
334. Latour B., « Quel cosmos, quelles cosmopolitiques ? » in Hache É. (éd.), Écologie poli-
tique, Paris, Éditions Amsterdam, 2012 [2004], pp. 35-50. 
335. Parmi d’autres : Viveiros de Castro E., op. cit. ; Latour B., Nous n'avons jamais été  
modernes, Paris, Éditions La Découverte, 1991 ; Descola Ph., Par-delà nature et culture, 
Paris, Éditions Gallimard, 2005 ; Haraway D.J., Simians, Cyborgs and Women, London, 
Free Association Books, 1991. 
336. De la Cadena M., Earth Beings, Durham, Duke University Press, 2015 ; Escobar A.,  
Sentir-penser avec la terre, Paris, Éditions du Seuil, 2018. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 173 

Dans leurs études, les décoloniaux montrent bien les conflits, souvent violents,  
opposant certaines communautés indigènes aux grandes corporations  
minières ou aux États, mais ils ont tendance à « complexifier » leurs analyses 
sous la forme de controverses épistémologiques et ontologiques (différentes 
« représentations » sur le monde, diverses conceptions sur les êtres qui le  
peuplent ou sur la relation nature/société). Si ce deuxième niveau de réalité 
est irréductible au premier, dans le cours effectif de l'histoire, c'est bel et bien 
l'asymétrie des rapports de force qui décide largement de l'issue des contro-
verses. Il y va justement de la spécificité historique de l'hégémonie occidentale 
moderne et de son sentiment de supériorité depuis la révolution industrielle.  

On peut ne pas partager une scène historiographique commune et main-
tenir vivant pendant des siècles un contre récit souterrain de l'histoire 337, on 
n'échappe pas pour autant à ce que les rapports asymétriques de pouvoir fini-
ront par imposer – et donc au différentiel de puissance accolée aux techno-
sciences. Comme on l'a évoqué dans le chapitre 1, Robert Merton, croyait  
encore à l'évidence du différentiel de véracité à propos des mécanismes  
responsables de la pluie pour les indiens hopis et pour la science moderne ; 
certains scientistes sociaux disent en douter profondément aujourd'hui. Mais 
ce débat (ô combien !) important ne change rien à ce que structurent les  
rencontres entre civilisations ou acteurs – l'asymétrie de leurs pouvoirs. 

Les discours les plus exaltés se révèlent très éloignés de la réalité. Le 
monde n'est pas entré dans une phase intense de cosmopolitiques (des conflits 
autour du réel lui-même) ; au contraire il ne cesse d'être aux prises un peu 
partout avec l'expansion et l'adhésion croissante des Gouvernements aux  
discours et aux effets de réel des technosciences 338. La confiance et même  
la foi dans le progrès scientifique n'ont pas cessé d'être actives au niveau de 
l'opinion publique. Partout les technosciences sont les grandes productrices 

 
337. Wachtel N., La Vision des vaincus, Paris, Éditions Gallimard, 1971 ; Flores Galindo A., 
Buscando un Inca, Lima, Editorial Horizonte, 1988 [1987]. 
338. Ceci rend compte d'ailleurs du caractère atypique, pour des raisons historiques et  
politiques locales, des débats autour du Sida en Afrique du Sud. Cf. Fassin D., Quand les 
corps se souviennent, Paris, Éditions La Découverte, 2006. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


174 Une autre introduction aux sciences sociales 

de visions du monde et de la réalité, même si c'est désormais à partir de  
données épistémologiquement plus incertaines 339. 

Certes, un certain esprit des Lumières – et ne parlons même pas de la foi 
positiviste – n'a jamais vraiment éradiqué dans le monde entier d'autres 
formes de croyances. Cependant, et malgré tout ce que disent les discours  
critiques, voire en dépit de l'état effectif des croyances des individus, jamais 
les technosciences, en tout cas en ce qui concerne les relations entre États, n'ont 
joui d'un tel poids dans les prises de décisions. Rien ne l'illustre mieux que le 
débat – avec les accords et les engagements internationaux – sur la lutte 
contre le réchauffement climatique. Malgré une opposition qui oscille à ses 
extrêmes entre ceux qui proposent des images apocalyptiques de l'avenir et 
ceux qui, désormais minoritaires, minimisent – voire dénient – les risques  
climatiques, s'est imposée sur la scène internationale une véritable Décla- 
ration Universelle. Tous les gouvernements du monde pratiquement ont si-
gné l'Accord de Paris en 2015. Autant dire qu'ils ont publiquement prêté foi 
et confiance aux conclusions des technosciences, jugées dès lors universelles. 
Malgré l'existence de points de litige (le partage des responsabilités et des  
efforts entre pays, la question de l'ampleur des conséquences que produira le 
changement climatique dans les décennies à venir) un accord – plus ou moins 
contraignant – a pu être trouvé. 

Les modèles de simulation du climat et des changements clima-
tiques s'appuient sur des hypothèses, elles-mêmes résultats de discussions pla-
nétaires entre scientifiques et politiques, qui décident au vu de certains para-
mètres de proposer – ou d'imposer – des réglementations. L'autorégulation 

 
339 . C’est pourquoi il est important, au-delà des discussions cosmopolitiques ou  
ontologiques, d'historiciser les phénomènes sociaux. Dans les discours indigénistes des an-
nées 1950-1960, la question écologique ou environnementale n'existait guère ; ce fut le dé-
veloppement dans les années 1970 d'un discours environnemental en Europe et aux États-
Unis qui a rendu possible, une décennie après, la rencontre entre le discours post-dévelop-
pementiste de l'écologisme et le discours du nouvel indigénisme en Amérique latine autour 
d'un double ordre brisé : communautaire – entre personnes – et avec la nature. Cf. Bengoa 
J., La emergencia indígena en América Latina, Santiago, F.C.E., 2016, pp. 57-60. Comme 
l'auteur le précise, cela ne veut pas dire que les indigènes n'ont pas eu une relation vivante 
avec la terre, les montagnes ou les fleuves, bref, une nature vivante, mais cela ne fait « aucun 
doute que le discours écologiste est une recréation de ce culte à la nature » (ibid., p. 100). 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 175 

collective, et mondiale, s'appuie sur l'idée d'un seuil que l'on a intérêt à ne pas 
franchir parce que, au-delà d'un point de bascule, il expose à des conséquences 
irréversibles et peut-être fatidiques dont la portée exacte ne peut encore être 
cependant que de nature hypothétique. Au vu de cette incertitude épistémo-
logique, la conclusion de l'Accord de Paris et ce qu'il dit sur le partage d'une 
vision commune – technoscientifique – du monde n'en est que plus surpre-
nante. 

Le récit hégémonique occidental moderne n'a pas hésité à faire de  
l'alliance entre la technique et la science modernes une spécificité civilisation-
nelle. Quant aux autres peuples, ils n'ont cessé de vouloir s'en emparer. C'est 
désormais chose faite, par des voies en partie prévues et en partie inédites. 
Tout autant que le capitalisme (au pour être plus précis, l'imposition et l'adop-
tion croissantes des critères de la rationalité économique et productive),  
les technosciences se sont détachées de leur asservissement exclusif à une  
civilisation. Ce que même implicitement le récit hégémonique occidental  
moderne avait, pendant des siècles, farouchement refusé comme possibilité a 
bel et bien eu lieu : après s'être longtemps fait voler leur histoire, les autres ont 
fini par voler la technique. Du coup, l'Occident, comme civilisation et  
ensemble historique d'institutions, voit son futur se séparer du long monopole 
de la technique et des rationalités productives. 

Notre époque se rapproche de nouveau de ce qui a longtemps été dans 
l'histoire le propre des différentiels de puissance entre civilisations : le monde 
redevient le théâtre d'un ensemble de concurrences et de coopérations, 
d'interdépendances réciproques et hiérarchisées entre civilisations, et n'est 
plus celui de l'hégémonie écrasante de l'une sur les autres. L'important est 
qu'infiniment plus que la langue anglaise, c'est celle des technosciences qui est 
devenue celle du monde entier. 

Retour vers le futur : la dynamique des civilisations 

S'agissant de la dynamique entre civilisations, le chemin parcouru frappe à la 
fois par la radicalité des nouvelles questions ouvertes et par la rapidité du  
processus. Eiko Ikegami pouvait ainsi en 1995, par exemple, débuter son livre 
sur la modernisation du Japon par cette interrogation : « Comment le Japon 
peut-il être considéré un pays à succès dans l'industrialisation et les négoces, 
s'il favorise le collectivisme et le statu quo et dévalorise l'individualisme et 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


176 Une autre introduction aux sciences sociales 

l'innovation ? » 340. Sa réponse, comme on l'a vu dans le chapitre 2, se trouvera 
dans le processus particulier de domestication des samurais. Mais ce qu'il 
nous intéresse de souligner ici est le présupposé de la question. À cette date, 
et son interrogation le dévoile à rebours, il était encore évident qu'une seule 
voie de modernisation s'offrait, celle de l'individualisation à l'occidentale, le 
facteur décisif pour atteindre le développement moderne. Depuis, s'est impo-
sée l'idée de l'existence d'une société japonaise développée qui ne peut plus 
être lue essentiellement en termes d'occidentalisation et encore moins d'insuf-
fisance. Il s'agit plutôt d'une modernisation qui, avec ses réponses propres, 
s'est effectuée à des rythmes analogues à ceux de l'Occident. 

En réalité, s'agissant des enjeux civilisationnels, le dossier est complexe et 
il est important d'en différencier avec soin les divers enjeux. 

L'Occident à l'épreuve 

[1.] Tout d'abord, il faut reconnaître le caractère ambigu de la notion  
d'« Occident », ce qui n'a jamais fait vraiment mystère. Il n'en est pas moins 
vrai que, dans ses dimensions proprement idéologiques, le terme a souvent 
été associé à une articulation de la démocratie et de la philosophie grecques 
avec le droit romain et la religion judéo-chrétienne, puis en tant que marqueur 
des temps modernes avec la Renaissance, avec les Lumières et la Révolution 
industrielle et française, enfin avec les Droits de l'homme. S'agissant de la  
civilisation occidentale, le récit identitaire a donc incorporé la Grèce, Rome, 
les Gaulois ou les Germains mais exclu les Égyptiens, les Arabes ou les Perses. 

Or, comme on l'a vu, chacune de ces dimensions identitaires peut être – 
et l'a été – sujette à révision. À commencer par l'association de la Grèce  
antique et de Rome à la civilisation occidentale, tant ces deux sociétés se sont 
largement construites en rapport, en concurrence et en échange avec les so-
ciétés du Sud de la Méditerranée plus qu'avec les peuples du Nord de l'Europe 
(et l'équation est encore plus problématique et indirecte s'agissant des États-
Unis). Plus surprenant encore, l'Empire romain d'Orient qui survécut mille 
ans à la chute de Rome est non seulement rarement intégré à l'Occident (sinon 
via le code juridique de Justinien, donc sous forme de droit romain), mais a 
vu la ville de Constantinople être pillée par les Croisés en 1204 (au moment 

 
340. Ikegami E., op. cit., p. 15. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 177 

où l'enjeu prétendu était de souder la chrétienté), et la branche chrétienne  
byzantine, qui a pourtant donné forme à l'Église Orthodoxe en Russie, mise à 
distance du récit hégémonique occidental moderne. En revanche, ces omis-
sions ou oublis sélectifs n'ont empêché ni la renaissance ni l'appropriation 
d'une tradition démocratique grecque et républicaine romaine par les États-
Unis ou la France. L'invention de telles continuités, souvent imaginaires,  
contraste fortement avec le refoulement d'autres influences pourtant bien plus 
réelles venues des Perses ou des Arabes.  

Prenons-en un exemple. Pour Aldo Schiavone, l'exceptionnalité occiden-
tale remonte à Rome où, pour la première fois, un corps de spécialistes se 
constitue autour de l'ordonnancement juridique de la société, donnant forme 
à une véritable technologie sociale autour d'une « rationalité spécifique et 
puissante. Sa séparation [du droit] apparaîtra comme une particularité de 
l'Occident » 341. S'agissant de la spécificité de l'Occident, il soulignera même, 
dans le sillage de cette construction, deux grands dispositifs inventés large-
ment indépendamment l'un de l'autre : « le paradigme, d'ascendance grecque, 
de la politique comme souveraineté populaire et de la loi égale pour tous, et 
celui, de dérivation romaine, du droit comme conformité à un système auto-
référent de règles rationnellement définies » 342. Deux dispositifs uniques que 
seule l'Europe moderne aurait réussi à associer. En revanche, dans d'autres 
civilisations, la dissociation entre ces deux dispositifs expliquerait, toujours 
selon Aldo Schiavone, l'absence « d'un individualisme aux bases solides,  
capable de se projeter pleinement sur le terrain du droit et de la politique », ce 
qui justement serait le grand acquis exclusif des temps modernes 343.  

Pourquoi évoquer en particulier cette analyse convaincante à certains 
égards seulement et à laquelle on pourrait en ajouter beaucoup d'autres ? C'est 
qu'il s'agit d'un mode de raisonnement et d'argumentation longtemps de mise 
dans les sciences sociales largement sous hégémonie occidentale, et dont il 
faut apprendre à distinguer les ressorts : à savoir la liaison plus ou moins indue 
entre des études remarquables et approfondies sur l'histoire occidentale et  
des affirmations bien moins étayées à propos d'autres sociétés et périodes. 

 
341. Schiavone A., op. cit., p. 14. 
342. Ibid., p. 26. 
343. Ibid., p. 623. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


178 Une autre introduction aux sciences sociales 

L'exceptionnalité du droit romain est en effet moins établie à la suite d'exi-
geantes comparaisons que donnée d'emblée comme vérité historique. Racon-
ter l'histoire de l'Occident équivaut à rendre compte de son exceptionna-
lité 344.  

[2.] Une sensibilité historique relativement nouvelle s'impose aujour-
d'hui. Certes, de Jean-Jacques Rousseau à Claude Lévi-Strauss, des voies cri-
tiques et dissonantes s'étaient fait entendre, mais, comme on l'a vu, s'appuyant 
sur son indéniable supériorité industrielle, la civilisation occidentale a pu  
imposer la nécessité de ses institutions. Désormais, à part le domaine  
technique où l'Occident moderne a indéniablement témoigné d'une meilleure  
efficacité instrumentale, sa plus grande complexité dans d'autres domaines lui 
est systématiquement contestée. Par exemple, la conception des sociétés  
primitives en tant que sociétés simples est remise en examen et fortement 
questionnée ; or, il s'agit d'une thèse majeure à propos de la différenciation 
sociale dans les travaux des sociologues classiques. En fait, les sociétés primi-
tives auraient été organisées autrement. Alain Testart est emphatique : « on 
peut (sous certaines réserves, d'ailleurs) parler de complexification croissante 
pour l'infrastructure matérielle des sociétés ; en ce qui concerne leurs struc-
tures sociales, on ne voit pas quel sens cela pourrait avoir » 345. S'il reconnaît 
l'existence d'une plus grande division sociale du travail dans les sociétés  
modernes, il conteste en revanche l'idée d'une plus grande différenciation par 
exemple en ce qui concerne la hiérarchie infiniment plus complexe, parce que 
plus diversifiée des sociétés précédant la période moderne 346. 

Certes, c'était déjà en partie la position de Claude Lévi-Strauss et même 
le soubassement de la critique de Jean-Jacques Rousseau. Ce qui exige alors 

 
344. D'autres fois, l'Occident est associé à une histoire du sujet/individu qui lui serait spé-
cifique ; selon ce récit, à partir de la Renaissance et seulement, grâce à l'importance de  
l'héritage grec, romain et chrétien, l'histoire de l'individu aurait cessé d'être accidentée ou 
à éclipses (on le reconnaît pour d'autres périodes historiques). Or même sous cette moda-
lité adoucie, une telle version néglige le fait que dans l'histoire de l'Occident, les processus 
d'individuation modernes alternent avec des processus de re-communautarisation, de  
fondamentalismes divers, voire avec des retours en arrière totalitaires. 
345. Testart A., Éléments de classification des sociétés, op. cit., p. 19. Cf. aussi ibid., annexe 
1, pp. 135-144. 
346. Ibid., pp. 20-21.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 179 

de bien cerner ce qui a vraiment changé, et profondément ces dernières dé-
cennies dans le débat entre tradition et modernité, entre l'Occident et le reste 
du monde. Il n'est plus question d'un billet d'humeur, pour brillant qu'il soit, 
contre la civilisation moderne à l'horizon d'une critique radicale. Désormais, 
le débat est plus circonscrit et surtout mieux informé historiquement. Par  
différents chemins, l'exceptionnalité et la supériorité de la modernité occiden-
tale sont de plus en plus cantonnées à un différentiel technique – avec des  
effets induits en cascade par la Révolution industrielle. Cela peut sembler  
mineur mais c'est un bouleversement dont les conséquences analytiques sont 
énormes. La complexité n'est plus le signe incontestable et univoque de la  
supériorité occidentale moderne. 

[3.] Si le récit hégémonique occidental moderne n'est plus à même de 
rendre vraiment compte de l'évolution du monde, cela ne veut aucunement 
dire ni qu'il a perdu sa pertinence analytique, ni – mais cela sort du cadre de 
notre étude – qu'il vit ses derniers moments de gloire. L'effet de démonstra-
tion des sociétés occidentales – l'attirance du reste du monde pour leur style 
de vie – est toujours réel et l'expansion des modèles organisationnels occiden-
taux, des principes de l'économie de marché ou des produits de l'industrie 
culturelle (musique, cinéma, sport…) continuent d'être à l'ordre du jour. 
L'Occidental Way of life jouit d'une capacité d'attraction indéniable, et dans ce 
cadre le modèle social européen exerce une séduction certaine, ce que l'on 
souligne moins. De nombreux processus d'occidentalisation, et non des 
moindres, marquent toujours le monde contemporain. La primauté de la  
modernité occidentale est telle pour l'heure qu'elle reste factuellement hégé-
monique y compris au travers de la diversité de projets de résistance ou de 
contestation dont elle est l'objet. 

Pensons par exemple à la force de l'expansion du modèle de la nation 
dans les derniers siècles et à sa vigueur actuelle – réalité dont il est difficile  
de nier à l'époque moderne ce qu'elle doit à la Révolution française –, en vif 
contraste avec la réalité millénaire des Empires 347. Mais aussi à l'expansion de 
la notion d'égalité en tant que grand horizon d'attente dans les sociétés  

 
347. Par sa « diversité culturelle et leur flexibilité territoriale » l'Empire a été « la forme 
d'organisation politique la plus courante dans le monde au cours des 2500 dernières  
années » Cf. Harari Y.N., Sapiens, Paris, Éditions Albin Michel, 2015 [2011], p. 229. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


180 Une autre introduction aux sciences sociales 

actuelles, et dans un sens proche, à la thèse discutée et déjà infiniment moins 
consensuelle d'une troisième vague de démocratisation planétaire entre 1974 
et les années 1990 348. À ce sujet, celle de la fin de l'histoire exprimée par  
Francis Fukuyama en 1989 ne disait au fond rien d'autre – égalité et démo-
cratie étaient l'horizon indépassable du monde. Or après une phase d'enthou-
siasme post-Guerre froide, les représentations sont désormais plus inquiètes. 
Il n'est pas question ici de s'appesantir sur des mouvements conjoncturels 
d'opinion, cependant derrière les doutes actuels (partiellement comparables à 
ceux des années 1930) sur la vigueur et l'efficacité des démocraties libérales 
pluralistes se joue une polémique au sujet de la valeur des institutions asso-
ciées à l'Occident moderne. 

À d'autres moments, c'est le caractère occidental de certains processus 
qui est sujet à discussion. Urbanisation, monétarisation, capitalisme, citoyen-
neté, alphabétisation, consommation de masse, transition démographique, 
tous ces phénomènes cessent d'être immédiatement perçus comme des  
facettes propres à la modernisation occidentale. La déstabilisation du patriar-
cat visible dans différentes parties du monde – et qui s'opère par des voies 
différentes : après-patriarcat en Occident, patriarcat modernisé ou arrange-
ments composites ailleurs 349 – n'est plus interprétée comme une onde de choc 
sous l'égide – ou la nécessaire impulsion – de l'Occident moderne. Bien  
entendu, cette dernière position est toujours active et présente dans les débats. 
Mais quelque chose a changé, et rapidement. Cette thèse n'est plus une  
évidence absolue. 

L'enjeu de ces débats n'est pas exclusivement intellectuel. Il est profon-
dément politique. Si l'Occident moderne jouit d'un exceptionnalisme histo-
rique, il est légitime alors de juger les autres expériences à partir d'elle. En 
1991, Samuel Huntington pouvait, sans hésiter, encore écrire sur les précon-
ditions économiques et culturelles nécessaire à la démocratie qui à ses yeux 
étaient visibles dans les pays de tradition chrétienne mais absentes dans des 
pays à matrices islamique ou confucéenne – même si, avec une certaine pru-
dence, il laissait entrevoir la possibilité que le développement économique  

 
348. Huntington S.P., The Third Wave, Norman, The University of Oklahoma Press, 1991. 
349. Macé É., L'Après-patriarcat, Paris, Éditions du Seuil, 2015. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 181 

finisse par vaincre les résistances culturelles à la démocratie 350. Depuis, la  
sensibilité analytique a changé.  

Bien sûr, la défense du caractère incontournable des institutions occiden-
tales modernes afin de parvenir au développement (… et à la modernité occi-
dentale) a toujours bien des partisans 351. Mais même les travaux qui conti-
nuent à donner des conseils ou des prescriptions sont contraints de se  
confronter à une dynamique nouvelle entre civilisations, au point de reposer 
la question des liens nécessaires entre le capitalisme et la démocratie 352. 

Nous ne sommes plus dans une période, les temps modernes, où la do-
mination du monde a été exercée par une poignée de pays se réclamant tous 
– à l'exception du Japon – de l'Occident. Dissociée du différentiel de puis-
sance que l'industrialisme lui a octroyé, la civilisation occidentale moderne 
n'est plus aussi fermement l'arrière-plan évident et immédiat des analyses  
sociologiques. Elle a surtout fini de tracer, et à l'avance, l'avenir nécessaire du 
monde.  

[4.] Enfin, depuis la fin du XXième siècle, la civilisation occidentale est  
objet d'une remise en cause historiquement inédite. Pour ceux qui aimeraient 
une date, ce sera 1979. La révolution iranienne est la première Grande révo-
lution non occidentale – et même antimoderne – des derniers siècles 353. La 
réinvention de la tradition déstabilise une certaine représentation de la  
modernité, contrainte de se mesurer à nouveau avec un adversaire qu'elle pen-
sait avoir enseveli depuis longtemps et pour toujours. Les adversaires de la  
modernité occidentale ne sont plus seulement des ennemis de l'intérieur 
(comme ce fut le cas avec les totalitarismes du siècle dernier) ; ils sont aussi à 
l'extérieur et contestent les grands principes de la civilisation occidentale  
moderne. Les autres deviennent une constellation hautement diversifiée dans  
laquelle on trouve intégristes, néo-fondamentalistes, traditionnalistes, radica-
lisés, rigoristes, djihadistes, asiatistes, islamistes… tous proposant de  
nouvelles interprétations civilisationnelles au XXIième siècle. On le verra au 

 
350. Huntington S.P., op. cit., pp. 298-311. 
351. Fukuyama F., La Fin de l'histoire et le dernier homme, Paris, Éditions Flammarion, 
1992 ; Fergusson N., op. cit. ; Acemoglu D. & Robinson J.A., Why Nations Fail, New York, 
Crown Publishers, 2012. 
352. Wagner P., Modernity. Understanding the Present, op. cit., chapitre 5. 
353. Borzarslan H., op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


182 Une autre introduction aux sciences sociales 

chapitre prochain, ces remises en question tous azimuts et la nouvelle dyna-
mique des civilisations qu'elles engagent s'expliquent en partie – seulement – 
par l'appropriation différentielle dont la rationalité techno-productive a été 
l'objet dans les civilisations non occidentales. Sans abolir pour l'heure le  
primat géopolitique de l'Occident – notamment celui des États-Unis –, un tel 
constat impose désormais une autre vision de l'avenir, à partir d'un dialogue 
renouvelé – post-occidental – entre différentes traditions culturelles 354. 

Des civilisations incommensurables ?  

[1.] À la base de la thèse de la génuinité que l'on a évoquée se trouve le pré-
supposé que les civilisations, en dépit ou à cause de leurs contacts, sont des 
blocs relativement imperméables les uns aux autres. Or toute culture est le 
résultat d'un palimpseste historique où figurent des contenus dominants et 
d'autres résiduels. Aucune n'est pure ou authentique. Certes, dans ce phéno-
mène, la circulation massive des modèles occidentaux modernes vers d'autres 
pays du monde a supposé une importante inflexion mais le phénomène est 
tout sauf une nouveauté historique récente. Comme on l'a signalé c'est, à des 
degrés différents, à la confluence de cultures hétérogènes que toute civilisation 
s'est construite avec des apports divers et dans des situations d'asymétrie de 
pouvoir. 

Même si nul processus d'acculturation n'est à sens unique et aucune  
incompatibilité culturelle établie une fois pour toutes, les stratégies sociales 
mises en place par les différentes sociétés peuvent rendre certaines synthèses 
plus ou moins probables 355. La greffe historique d'institutions, de religions, et 
d'idéologies entre civilisations ne semble cependant pas avoir rencontré de 
résistance rédhibitoire. Partout s'impose la nécessité de reconnaître la grande 
capacité des civilisations à articuler ou bricoler culturellement un nombre  
important de traditions diverses. Toutes les civilisations sont hybrides ; toutes 

 
354. Roulleau-Berger L., Post-Western Revolution in Sociology, Leiden/Boston, Brill, 2016, 
p. 17 ; Roulleau-Berger L. & Li P. (eds.), Post-Western Sociology. From China to Europe, 
London-New York, Routledge Publishers, 2018. 
355. Wachtel N., La Vision des vaincus, op. cit. et « L'acculturation » in Le Goff J. & Nora 
P. (éds.), Faire l'Histoire, Tome 1, Paris, Éditions Gallimard, 1974, pp. 126-133 ; Gruzinski 
S., La Pensée métisse, Paris, Librairie Arthème Fayard, 1999. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 183 

disposent de la capacité d'acclimater des formes symboliques diverses 356. La 
question centrale tourne alors autour de la constitution des frontières. 

Plus qu'une donnée de départ – l'incommensurabilité des civilisations ex 
ante –, les frontières dites et conçues comme infranchissables entre civilisa-
tions sont le fruit d'un important travail des sociétés sur elles-mêmes. En fait, 
il faut presque renverser le raisonnement. C'est l'incroyable élasticité cultu-
relle des civilisations qui est à la racine de la volonté, historiquement variable 
dans ses formes mais permanente comme souhait, de construire des frontières 
identitaires ou culturelles authentiques. Les diverses voies par lesquelles 
s'inventent les civilisations, les cultures ou les nations, tout comme la tradi-
tion, sont souvent à mettre en relation avec des processus de changement  
social ou des « rencontres » inter-civilisationnelles face auxquels le besoin se 
fait sentir de construire une authenticité. Et de ce point de vue, aucune straté-
gie ne s'avère plus ordinaire que celle d'emprunter les traits d'une civilisation 
à laquelle au moins en principe on prétend s'opposer. Comme le montrent, 
parmi tant d'autres illustrations semblables, le fait que la jupe écossaise ait été 
inventée par un quaker anglais au début du XVIIIième 357 ou que les vêtements 
traditionnels de certaines populations indigènes de l'Amérique latine actuelle 
aient emprunté beaucoup d'éléments aux habits de l'Espagne du Siècle d'or. 
Un nombre significatif des traits les plus naturels d'une identité ne sont 
qu'emprunts historiques. Dans la formule de Jean-François Bayart, la culture 
c'est toujours « faire du Soi avec de l'Autre » 358. 

 
356. Sur ce point, cf.  Hannerz U., Cultural Complexity, New York, Columbia University 
Press, 1992, pp. 223 et suivantes. L'ouverture des formes culturelles est telle que de véri-
tables polémiques ont lieu afin de distinguer entre une logique métisse postulant un syn-
crétisme originel entre les diverses cultures (Amselle J.-L., Logiques métisses, Paris, Éditions 
Payot, 1990) ou une culture hybride (García Canclini N., Culturas hibridas, México,  
Grijalbo, 1990 [1989]), ou encore une pensée métisse pour bien souligner les mélanges 
« entre des êtres, des imaginaires et des formes des vie » de différents continents (Gruzinski 
S., op. cit.). 
357. Trevor-Roper H., « The Invention of Tradition : the Highland Tradition of Scotland » 
in Hobsbawm E. & Ranger T. (eds.), The Invention of Tradition, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1983, pp. 15-41. 
358. Bayart J.-F., L'Illusion identitaire, op. cit., p. 102. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


184 Une autre introduction aux sciences sociales 

Du fait de la perméabilité foncière de toute culture ou de toute identité, 
le premier acte d'une affirmation est de parvenir justement à refouler cette 
évidence en construisant une origine mythique ou des barrières immuables. 
Le processus n'est pas le même dans le domaine des grandes civilisations, des 
religions, des traditions nationales ou des identités sociales, même si chaque 
fois un refoulement explicite de la porosité culturelle est systématiquement 
mis en œuvre 359. Sur une base commune aucune civilisation n'a pu échapper 
au mélange ; se sont alors mises en œuvre différentes stratégies pour métabo-
liser ces processus, afin de rendre endogène les altérités incorporées. C'est sur 
cette ligne de crête que se forge la stabilité des civilisations et se construisent 
la représentation de leur puissance de domination et d'expansion, ou bien 
leurs capacités de résilience ou de syncrétisme. Les stratégies sont bien diffé-
rentes mais l'objectif n'est pas moins commun : refouler tout ce qu'une iden-
tité propre doit à une autre.  

La question de l'authenticité n'a pas attendu les temps modernes pour 
s'ériger. Mais les dynamiques d'interdépendances sinon éparses au moins pé-
riphériques, avec la possibilité de métabolisations culturelles progressives  
et souvent lentes, ont favorisé l'idée de civilisations à bornes fermes et  
immuables sans avoir forcément besoin de faire de la génuinité une théma-
tique politique. Aux temps modernes, l'intensification des échanges réci-
proques et hiérarchiques et l'instauration de nouvelles asymétries de pouvoir 
entre sociétés a transformé la donne : la question de la frontière entre civili-
sations – celle de l'authenticité – se pose désormais partout 360. 

Dans ces processus, les sciences humaines et sociales ont maintes fois 
joué un rôle. Comme on l'a indiqué dès l'introduction, elles ont aussi été  
porteuses d'un souhait de compréhension au-delà des frontières et des  

 
359. Sur ce point, la force de la thèse de Fredrik Barth ne vient pas seulement de son affir-
mation du caractère foncièrement relationnel de toute identité ; ses travaux mettent sur la 
voie de la compréhension intime du phénomène identitaire qui du fait de son élasticité 
radicale n'existe que dans la mesure où il parvient à établir, au travers de maintes stratégies, 
l'idée d'une évidente et indépassable incompatibilité. D'ailleurs, plus forts s'avèrent les mé-
langes culturels et plus actives se doivent d'être les stratégies de fermeture identitaires. Cf. 
Barth F., « Les groupes ethniques et leurs frontières » in Poutignat Ph. & Streiff-Fenart J., 
Théories de l'ethnicité, Paris, Presses universitaires de France, 1995 [1969], pp. 203-249. 
360. Appadurai A., Géographie de la colère, Paris, Éditions Payot, 2007 [2006]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 185 

cultures. D'autres fois, même si elles n'ont pas été les initiatrices de l'idée d'une 
incommensurabilité entre civilisations et encore moins celles des stéréotypes, 
elles ont néanmoins longtemps été aussi des vecteurs importants de telles  
représentations. Parfois elles se sont efforcées sur cette base d'établir des  
dialogues complexes entre civilisations 361 , voire de défendre une certaine 
conception de l'universel. D'autres fois, elles ont activement participé à la 
construction de l'idée de civilisations différentes, voire incompatibles entre 
elles.  

Or, s'agissant de différences civilisationnelles fortes et tranchées, les re-
présentations savantes ne tardent pas à rencontrer des difficultés semblables 
aux représentations ordinaires. À cet égard, et il s'agit encore une fois du  
Japon, aucune étude n'a eu autant de retentissement que celle de Ruth  
Benedict avec sa distinction célèbre entre la culture de la culpabilité en  
Occident et la culture de la honte (shame culture) au Japon – une des formu-
lations académiques les plus connues sur l'incommensurabilité entre civilisa-
tions 362. En fait, la distinction établie par Ruth Benedict a aussi été retrouvée  
ailleurs et la paire culpabilité-honte a servi pour différencier d'autres couples 
culturels – à Bali 363 ; entre l'Occident moderne et la Grèce ancienne 364 ; ou en 

 
361. C'est le cas par exemple de Roland Barthes qui questionne dans sa lecture du Japon, 
tout en posant l'idée d’une forte division culturelle, la fonction que la modernité occiden-
tale accorde au sujet comme foyer de la société, en constatant qu'à cette place la civilisation 
japonaise n’aurait rien mis d’équivalent. Cf. Barthes R., L'Empire des signes, Paris, Éditions 
Flammarion, 1970. Ou encore de la vaste œuvre de François Jullien qui met en tension, par 
exemple, un Occident animé par une pensée de la fondation et de la création, et une Chine 
où primerait plutôt l'idée de déroulement et de procès. Cf. Jullien F., Procès ou création, 
Paris, Éditions du Seuil, 1989. 
362 . Benedict R., Le Chrysanthème et le sabre, Paris, Éditions Picquier, 1995 [1946], 
pp. 253-258. L'étude de Ruth Benedict doit être mise en relation avec les travaux de Ralph 
Linton ou de Kurt Kardiner. Par des chemins différents, chacun s'est efforcé de rendre 
compte des types différentiels d'individus présents dans les diverses sociétés et cultures. Il 
existerait, à suivre ces travaux, des arrangements cohérents entre une culture, une société 
et une personnalité (imbrication qui est justement au cœur de la notion de personnalité de 
base). 
363. Geertz Cl., Bali. Interprétation d’une culture, Paris, Éditions Gallimard, 1983 [1973], 
pp. 151-157. 
364. Dodds E.R., Les Grecs et l'irrationnel, Paris, Éditions Aubier, 1965 [1951]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


186 Une autre introduction aux sciences sociales 

Inde 365 . Ou encore et de façon encore plus surprenante, si l'on ose dire,  
certains sociologues ont souligné plus ou moins explicitement à l'encontre  
de la thèse de Ruth Benedict, la force de la thématique de la honte dans les 
sociétés occidentales contemporaines 366.  

Dans un monde où la question civilisationnelle sans avoir jamais cessé de 
travailler les représentations de l'histoire est de nouveau sur la sellette, les 
sciences sociales se doivent d'avoir un surcroît de réflexivité analytique.   

[2.] Si le monde connait maintes formes d'interpénétration culturelle, il 
n'est pas engagé dans une cosmopolitisation des expériences 367. C'est presque 
le contraire qui est vrai. Est de mise partout une affirmation des civilisations 
qui passe notamment par le maintien ou la réinvention de leurs traditions  
respectives. Évitons cependant un malentendu. Aujourd'hui comme hier, le 
monde est le théâtre d'une géopolitique d'influence, de contrôle, d'exploita-
tion, de puissance, si ce n'est de guerre. Cette réalité explique la permanence 
de l'activité militaire dans toutes les sociétés et à toutes les époques et rend 
compte de l'omniprésence de la guerre et de la réflexion portée sur elle. Sur ce 
point, il faut se rappeler la lucidité de Raymond Aron qui, en pleine Guerre 
froide, remarquait que si la confrontation idéologique introduisait une com-
posante particulière dans les relations interétatiques, il ne fallait pas oublier 
que les « guerres du XXième siècle se sont déclenchées entre des États de même 
civilisation et de niveaux de vie comparables » 368. Autant dire que les enjeux 
géopolitiques ne se réduisent pas au choc des civilisations ou à la guerre des 
idéologies 369. Si la géopolitique se renouvelle depuis la fin de la Guerre froide 
(dans les années 1990), elle tourne toujours autour des enjeux de puissance 
entre États, encore sous hégémonie américaine, qui donnent lieu à différents 
conflits et alliances dans le cadre d'un monde désormais multilatéral.  

Ce n'est pas à ce titre que l'affirmation des civilisations interpelle forcé-
ment les sciences sociales. Le défi est autrement plus profond, on pourrait 

 
365. Kakar S. & Kakar K., Les Indiens, Paris, Éditions du Seuil, 2007 [2006], pp. 24-25. 
366. Giddens A., Modernity and Self Identity, Cambridge, Polity Press, 1991 ; Gaulejac V. 
de, Les Sources de la honte, Paris, Éditions Desclée de Brouwer, 1996. 
367. Beck U., « La cosmopolitisation du monde » (entretien avec Michel Wieviorka) in  
Socio, n° 4, mars 2015, pp. 176-196. 
368. Aron R., Les Sociétés modernes, Paris, Presses universitaires de France, 2006, p. 842. 
369. Huntington S.P., Le Choc des civilisations, Paris, Éditions Odile Jacob, 2000 [1996]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 187 

presque dire infiniment plus ordinaire, pour leur travail. La société indus-
trielle (moderne occidentale) en tant que grand type sociétal et arrière-plan 
historique a longtemps – trop longtemps – confiné le regard sociologique 
dans des questions exclusivement intra-nationales. Par leur universalité et 
leurs effets de démonstration, les institutions modernes délimitaient l'espace 
de l'analyse et évacuaient plus ou moins souterrainement bien d'autres  
questions (reléguées à des génuinités sans lendemain). La nouvelle dynamique 
des civilisations, dans un monde à fortes interdépendances réciproques et  
hiérarchiques place la concurrence des valeurs sur de toutes nouvelles bases. 
Et c'est elle qui interpelle les sciences sociales. 

Peut-être la polémique inter-civilisationnelle n'est-elle actuellement plus 
forte à propos d'aucune autre thématique que sur la démocratie ou des droits 
humains 370. La modernité occidentale – en dépit de ses liens avec l'escla-
vage… – s'étant pensée comme inséparable de l'essor de l'égalité et de la  
démocratie, les bienfaits émancipatoires de son expansion seraient évidents 
pour ses partisans. Pour ses détracteurs, il ne s'agirait là que du nouveau visage 
du colonialisme. Dans ce contexte, se pose depuis quelques décennies avec 
acuité la question du caractère universel des Droits humains. Depuis le con-
fucianisme, on défend l'idée, par exemple, d'une conception harmonieuse de 
la société basée sur un ensemble de relations hiérarchiques et complémen-
taires entre acteurs, fondant ainsi la civilisation chinoise davantage sur un  
système de vertus qu'autour des droits, comme on le fait en Occident 371. Des 
débats que le récit hégémonique occidental moderne avait jugulés – à défaut 
de les avoir résolus – refont surface. Et la thèse de la guerre des dieux reprend 
du service. 

La liste est fort longue des civilisations et des sociétés revendiquant une 
exceptionnalité – des États-Unis à la France, sans oublier la Chine, le Japon, 

 
370. Pour comprendre la diversité des tensions qui entourent les droits humains dès le 
XVIIIième, et surtout celles liées à leur indéniable genèse entre d’un côté une tradition civi-
lisationnelle et une histoire politique occidentales, et de l'autre leur vocation universelle, 
notamment dès la seconde moitié du XXième siècle, on lira avec profit, Hunt L., L'Invention 
des Droits de l’Homme, Paris, Éditions Markus Haller, 2013 [2007], surtout le chapitre 5 et 
Joas H., Comment la personne est devenue sacrée, Genève, Éditions Labor et Fides, 2016 
[2015], surtout le chapitre 6. 
371. Brisson Th., Décentrer l'Occident, Paris, Éditions La Découverte, 2018, pp. 112-151. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


188 Une autre introduction aux sciences sociales 

l'Iran ou la Russie, ou les Juifs en tant que Peuple élu. Au point que des  
questions se posent quant à la particularité de l'universel occidental à l'inté-
rieur d'autres exceptionnalités à visée universalistes présentes dans d'autres 
civilisations 372. La notion même d'universel est dès lors en débat. Pour un 
Hindou par exemple, l'universalité de ses croyances religieuses « tient à la con-
viction que les intuitions fondamentales de sa foi se trouvent aussi au cœur de 
toutes les autres religions. En d'autres termes, la 'croyance autre' fait toujours 
partie de la sienne » 373. D'autres fois, des interrogations surviennent à propos 
de l'universel occidental de par la tension congénitale, depuis la Révolution 
française, entre les Droits humains d'un côté et la Nation de l'autre, tension 
qui est mise en contraste avec ce qui est à l'œuvre dans l'Umma, profondément 
anti-nationaliste, et favorable à une conception bien plus universaliste des 
univers politiques. Il est presque inutile de le dire : face à ces dynamiques et 
frictions civilisationnelles, les technosciences sont plus que jamais l'esperanto 
commun – et contraint – du monde. 

Mais si importants qu'ils soient, ces débats ne sont pas uniques. Par une 
voie quelque peu surprenante, la dynamique des civilisations repose la  
question du bonheur dans l'histoire. Décrétée idée neuve par Saint-Just en 
pleine Révolution française, la promesse de bonheur dont la modernité occi-
dentale fut porteuse vacille. Le bonheur se trouve-t-il en Occident ? Après des 
décennies d'études montrant la complexité de la relation entre richesse maté-
rielle et bonheur personnel, le doute s'installe. Lorsque les habitants de bien 
des pays pauvres se déclarent en moyenne plus heureux que les Étatsuniens, 
s'impose aussi parmi une multitude de questions une interrogation de nature 
proprement civilisationnelle. Elle secoue la civilisation occidentale de l'inté-
rieur (critiques de l'abondance consumériste, décroissance, philosophies de la 
quête du bonheur par autolimitation), mais suscite aussi, en dépit de l'attrait 
dont jouit toujours l'Occidental Way of Life, des critiques civilisationnelles 
d'un tout nouveau genre. 

 
372. L'universel occidental viendrait du désir d'articuler un universalisme logique et un 
universalisme de valeurs (autour des impératifs de l’action formelle d'Emmanuel Kant), là 
où par exemple l'Inde ou l'Islam auraient tendance à séparer ces deux ordres. Cf. Jullien F., 
De l'universel, de l'uniforme, du commun et du dialogue entre cultures, Paris, Librairie  
Arthème Fayard, 2008, p. 112.  
373. Kakar S. & Kakar K., op. cit., p. 177. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 189 

En résumé : en perdant le monopole de l'industrialisme, l'Occident est 
redevenu une civilisation parmi d'autres. La fin du privilège – et de la supé-
riorité – qui lui sont accordés marque un retour à ce qui a été la dynamique 
concurrentielle courante des civilisations dans l'histoire.  

Les expériences de désenchâssement 

Une autre grande nouveauté contemporaine ne provient pas tant de l'expan-
sion de l'expérience de la modernité à proprement parler que de la prise  
de conscience un peu partout dans le monde de la force et de la similitude 
structurelle des expériences d'individus désenchâssés, c'est-à-dire dont le  
sentiment est de ne pas être pris dans une totalité et tenu par elle.  

De l'expérience de la modernité, des individus désenchâssés  

[1.] Une courte digression s'impose. Dans le récit hégémonique de la moder-
nité occidentale on a associé fortement derrière la polysémie de la notion de 
« modernité » tout d'abord un type sociétal (société industrielle ou informa-
tionnelle), ensuite un modèle de changement (modernisation), un mouve-
ment culturel (modernisme), puis une période historique (les temps  
modernes), un esprit intellectuel (les Lumières, ethos scientifique) et enfin une 
expérience inédite. Cette dernière dimension n'a été ainsi le plus souvent  
reconnue que comme une conséquence des dimensions précédentes. Que se 
passe-t-il lorsque les éléments faisant bloc autour de la modernité occidentale 
se dissocient ? L'expérience de la modernité s'autonomise et donne forme à 
une diversité d'expériences de désenchâssement (ou de désencastrement) 374. 

Être moderne a longtemps supposé d'avoir conscience d'appartenir à un 
temps spécifique et cela a déjà été une des grandes lignes de séparation entre 
le Moyen Âge et la Renaissance, mais a surtout signifié vivre dans une société 
profondément marquée par la rupture des grandes Totalités (religieuses,  
politiques, culturelles). Dans le cadre spécifique des sociétés modernes occi-
dentales, Marshall Berman a bien signalé le fait que l'expérience de la moder-
nité condense une grande variété de visions et d'idées, faisant des individus à 

 
374. Pour des raisons stylistiques, les deux mots étant « difficiles » nous les emploierons 
indifféremment tout au long de l’ouvrage. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


190 Une autre introduction aux sciences sociales 

la fois les sujets et les objets de maints processus structurels de transfor- 
mation ; il y va d'une expérience matricielle de soi et du monde 375. Georg W.F.  
Hegel l'a bien cernée comme prise de conscience des conséquences induites 
par la double révolution politique et industrielle moderne. Le cœur de la civi-
lisation moderne, indissociablement conscience et expérience, réside donc 
dans la fin de la religion en tant qu'économie générale du monde, ouvrant sur 
une conception qui accorde une place civilisationnelle tout à fait spécifique à 
l'individu comme en attestent les apparitions des théories modernes de la con-
naissance (rationalisme ou empirisme), de la vision libérale de l'État puis de 
la Déclaration universelle des droits humains, de l'expression subjective dans 
l'art, de la liberté de conscience religieuse et la centralité normative de l'auto-
nomie individuelle. À la base de toutes ces manifestations se trouve l'idée d'un 
individu désenchâssé de la Totalité. 

Ce qui est nouveau, c'est la généralisation des expériences de désinser-
tion : cette réalité pourtant longtemps commune à bien des individus par le 
monde, mais non reconnue en tant que telle, tend désormais à s'exprimer à 
partir de formes de conscience davantage communes. Il s'agit là d'ailleurs d'une 
question majeure que signale l'importance des changements conceptuels  
auxquels nous contraint notre époque. L'expérience de désenchâssement  
des individus est une épreuve fort ancienne. Les religions ont eu tendance à 
donner des interprétations plurielles de ces expériences de désencastrement  
(péché originel, visions eschatologiques, doutes métaphysiques) et, d'une  
manière ou d'une autre, à les inscrire dans un temps et à partir de dimensions 
(âme, spiritualité, énigmes) largement extra-mondaines. Les temps modernes 
ont été le théâtre d'interprétations plus ou moins historicisées de ces situations 
de désenchâssement. La philosophie politique moderne d'abord, puis les 
sciences sociales ont ainsi souligné les manières dont, au niveau de l'expé-
rience, les rythmes et la profondeur des changements produisaient une sépa-
ration entre le passé et le présent, la tradition et la modernité. Si bien des  
individus, et à différentes périodes, ont été frappés et déstabilisés par les bou-
leversements du monde, c'est seulement dans les temps modernes qu'aurait 
vu le jour une forme de conscience particulière, octroyant un poids majeur à 

 
375. Berman M., All That is Solid Melts Into Air, New York, Simon and Schuster, 1982, 
p. 16. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 191 

la vie sociale elle-même et à l'histoire, à l'heure de rendre compte des expé-
riences de désencastrement. L'écart entre l'individu et le monde (mais aussi 
entre les individus et les collectifs) n'est plus seulement – ou principalement – 
pensé en termes religieux, mais comme la conséquence d'un éventail large de 
processus sociaux. Les états existentiels sont cernés à partir d'une perspective 
historique. Autant dire que ces désajustements et ces états intérieurs, com-
muns à bien d'autres périodes historiques, ont reçu une interprétation spéci-
fique dans le temps modernes puisqu'ils ont été saisis comme le fruit de bou-
leversements historiques. C'est dans ce sens que la modernité – la condition 
sociale moderne – est une époque existentielle 376. 

Or les expériences de désencastrement ont été larges, plurielles et fré-
quentes dans l'histoire. Loin de la modernité occidentale, pensons aux vaincus 
de la conquête espagnole en Amérique ou bien à l'esclavage des Noirs, où un 
nombre considérable d'individus ont connu une expérience cataclysmique de 
désenchâssement – l'expérience extrême de la fin d'une Totalité, la fin de 
« leur » monde. À cet égard, une analogie peut être établie avec les boulever-
sements qu'ont vécus les premiers ouvriers en Europe au XIXième siècle 377. Or 
tant que la modernité fut considérée comme un bloc, le caractère commun, le 
fil liant toutes ces expériences indissociablement historiques et existentielles, 
n'a pu être reconnu. Désormais cela est non seulement possible, mais indis-
pensable. 

Le point est fondamental. Si les penseurs modernes occidentaux ont 
donné d'importantes interprétations de l'expérience de désencastrement (du 
fait de vivre, par exemple, dans un entre-deux), ils n'ont pas été les seuls à le 
faire. Ailleurs aussi, et en partie à cause des phénomènes semblables (souvent 
induits par des interdépendances réciproques et hiérarchisées), des interpré-
tations similaires – ou en tout cas analogues – ont vu le jour. Certes, parfois il 
a davantage été question de la restauration du passé que de la construction du 
futur, mais ne l'oublions pas, cette situation a aussi été celle du mouvement 
ouvrier naissant en Angleterre.  

 
376 . Martuccelli D., La Condition sociale moderne, op. cit. et Sociologia dell’esistenza,  
Napoli-Salerno, Orthotes Editrice, 2017. 
377. Thompson E.P., La Formation de la classe ouvrière anglaise, Paris, Maison des Sciences 
de l’Homme, 1988 [1963]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


192 Une autre introduction aux sciences sociales 

Comme on va le préciser, bien des crises existentielles modernes ren-
voient à des expériences qui ne sont pas nécessairement nouvelles ou origi-
nales, mais leur intensification et leur généralisation à partir du XVIième siècle 
exigent de les aborder autrement. Certes, répétons-le, en Occident moderne, 
l'expérience du désenchâssement est inséparable d'une grande question indis-
sociablement sociétale et existentielle, bien traduite par l'incroyable perma-
nence du sentiment des modernes de vivre dans une époque charnière et 
d'éprouver une rupture historique inédite. Les modernes ont l'impression 
constante de passer par une interminable phase de transition où meurt  
l'ancien monde et où le nouveau tarde à naître. Il y va même de l'humus  
commun de la pensée sociologique moderne 378. 

Or, si l'intensité de cette expérience dans les temps modernes n'est pas 
sujette à caution, ce qui frappe en revanche est la difficulté des sciences  
sociales à reconnaître des similitudes avec le parcours de tant d'autres indivi-
dus ou collectifs avant et ailleurs. Tous ont été frappés par le vertigineux mou-
vement du monde. Et partout on a assisté à la production des récits tentant 
souvent avec ambivalence de décrire et expliquer, d'énoncer et de dénoncer 
ces expériences de désenchâssement.  

[2.] Tel est le nouveau scénario : un peu partout il s'agit de reconnaître 
diverses expériences de désenchâssement, plus ou moins historicisées, entre 
les individus et le monde. Partout et y compris par des voies spirituelles, les 
dimensions anthropologiques et existentielles prennent du poids par rapport 
aux Totalités. 

L'épreuve de la crise humaine, fruit d'une désorganisation collective ou 
d'un vide intérieur non rempli par la société, précède largement l'avènement 
de la modernité elle-même 379. La conscience et l'expérience du désencastre-
ment ne sont pas spécifiques à la modernité. Elles la précèdent largement,  

 
378. Martuccelli D., Sociologies de la modernité, Paris, Éditions Gallimard, 1999. 
379. Pour une présentation historique des diverses crises humaines de l'Antiquité aux 
temps modernes, à partir de lectures avant tout idéologiques ou philosophique, cf. Ferrater 
Mora J., El hombre en la encrucijada, Buenos Aires, Editorial Sudamericana, 1952 [1948] ; 
Barel Y., La Société du vide, Paris, Éditions du Seuil, 1984. Peter Wagner s'est efforcé, par 
exemple, de classer les différentes anxiétés induites par l’expériences de rupture et de  
nostalgie : celle d'un ordre cosmologico-religieux, celle d'une pathologie de l'âme (la  
mélancolie), celle d'une attitude les tournant résolument vers le présent et l'avenir. Cf.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 193 

prenant la forme d'un écart entre le monde d'ici-bas et la cité céleste ; et 
d'autres fois, celle d'un désaccord entre l'individu (« hors du monde »), en fait 
entre quelques individus exceptionnels et rares, et la société. Dans cette  
continuité historique, les temps modernes amènent une rupture en rendant 
compte des expériences de désenchâssement massivement et même exclusi-
vement en termes de conséquences des changements structurels. Elles sont 
ainsi ramenées à la différenciation structurelle : l'économie capitaliste, 
l'échange monétaire, la métropole, la consommation, les industries cultu-
relles ; d'autres fois, sans leur donner la consistance théorique qu'ils méritent, 
les analyses mobilisent bien d'autres phénomènes – immigration, colonia-
lisme, ouverture commerciale forcée d'un pays, aliénation marchande, ou  
encore large famille d'épreuves personnelles et sociales vécues sur un registre 
proprement subjectif et alimentant des formes de prise de distance avec le 
monde ou des sentiments d'étrangeté à son endroit. Cette liste laisse entrevoir 
dans sa banalité l'inflexion du regard à réaliser : les expériences de désencas-
trement sont – et ont été – l'aboutissement d'un nombre très important de 
processus, souvent associés à la modernisation. Mais ce type de récit n'épuise 
pas et ne rend pas compte de la diversité des expériences des individus désen-
châssés. Rien ne montre mieux cela que les manières dont le féminisme, dans 
toutes ses variantes, a su rendre compte de la spécificité et de la pluralité de 
l'expérience de désencastrement des femmes au long de l'histoire, phénomène 
irréductible à la seule histoire de la modernité occidentale. 

Tensions et hybridations  

[1.] Pour cerner l'importance heuristique des expériences de désenchâssement 
et le travail critique auquel elles contraignent, il peut être fructueux d'associer 
les récits œcuméniques de la modernité occidentale aux récits critiques des 
études postcoloniales. Sans qu'elles ne communiquent entre elles – sans inter-
citations, sans conscience de la similitude des questions et des réponses –  
l'expérience du désencastrement n'a cessé d'être l'objet d'interrogations  

 
Wagner P., Theorizing Modernity, London, Sage, 2001, chapitre 4 ; cf. aussi Martuccelli D., 
La Consistance du social, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2005 et La Condition  
sociale moderne, op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


194 Une autre introduction aux sciences sociales 

communes depuis longtemps. Mais elle l'a été à partir de deux logiques 
quelque peu différentes : la tension et l'hybridité. 

Dans le récit canonique moderne occidental, ces expériences ont été  
surtout cernées à partir de la logique de la tension, aspect bien visible dans les 
analyses de l'expérience de la modernité occidentale (de Georg Simmel à Max 
Weber, voire via la contradiction chez Karl Marx). Pris dans le maelstrom du 
monde, les individus ont dû trouver une articulation personnelle à l'aide de 
matériaux collectifs, afin de parvenir à vivre la passion et la raison, à juguler 
la rationalisation et le communautarisme, ou à faire face à des orientations 
culturelles diverses. Cependant, notons qu'il ne s'agit pas là d'une situation de 
tension qui serait exclusive à la modernité occidentale. On a pu constater dans 
bien des sociétés non occidentales la présence de normativités différentes  
déstabilisant plus ou moins en profondeur les individus. Si cela n'a pas été 
davantage reconnu, ou seulement de manière ponctuelle pour quelques-uns 
dans des moments de crise aiguë, c'est que, en dehors des sociétés modernes 
occidentales bien entendu, l'enchâssement des individus (dans la commu-
nauté, la tradition, l'holisme…) était censé être ferme et total.  

Or, même en pleine période d'hégémonie du récit occidental moderne, il 
a été impossible de nier la force et la diversité des expériences de désenchâs-
sement ailleurs dans le monde. Les sciences sociales les ont reconnues, mais 
avec un regard quelque peu différent, c'est-à-dire sous la modalité d'une  
logique d'hybridation. Si celle de la tension souligne plutôt le caractère endo-
gène des forces ou des orientations contradictoires en action, la logique de 
l'hybridation souligne plutôt la présence de facteurs externes. Rien d'étonnant 
alors à ce que l'on trouve souvent cette logique à l'œuvre dans des groupes 
dominés ou des situations de forte politisation de la tradition d'un pays, 
comme au Japon sous Meiji 380  ou dans l'Estado Novo au Brésil, lors de 
l'invention de l'idée d'une civilisation brésilienne dans les années 1930 381. Ou 
encore dans une liste extensible presque à volonté d'hybridations plus indivi-
dualisées engendrées par l'immigration, phénomène très ancien 382, qui a tou-
jours contraint les individus à un travail d'articulation problématique entre 

 
380. Pons Ph., op. cit., p. 46. 
381. Freyre G., Maîtres et esclaves, Paris, Éditions Gallimard, 1978 [1933]. 
382. Garcia D. & Le Bras H. (s/s la dir. de), Archéologie des migrations, Paris, Éditions La 
Découverte, 2017. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 195 

eux et le monde environnant. Subie ou voulue, fuite ou exploration, l'expé-
rience du départ (exil, esclavage, émigrations, voyages) n'a cessé de donner 
forme à des expériences de désencastrement. 

Mais c'est sans doute la grande catégorie des études postcoloniales à  
laquelle nous avons déjà fait référence, celle de la double conscience, qui rend 
le mieux compte de l'importance des expériences de désenchâssement dans 
les sociétés non occidentales ou chez des acteurs subalternes. La double  
conscience décrit une grande expérience de soi : le fait de parler de soi et de se 
regarder comme un étranger ; la définition même d'une expérience historique 
de désencastrement. Mais malgré sa force, elle n'est pas un destin. Confronté 
à une situation d'hybridation au cœur de la Révolution Meiji mais avec 
d'autres ressources, Yukichi Fukuzawa exprime avec force et en conscience le 
privilège en tant qu'intellectuel japonais de l'ère Meiji d'avoir « deux vies » et 
de réunir en lui « deux expériences complètement différentes » 383. L'hybridité 
culturelle n'est pas à ses yeux un obstacle mais une ressource pour une expé-
rience enrichie du monde. 

Inutile de le dire, ce ne fut pas le cas de tous. S'agissant des individus  
désenchâssés, le poids de l'esclavage ne peut être négligé : non seulement les 
esclaves, notamment africains, constituent un contingent d'individus débar-
quant dans les possessions atlantiques de Grande Bretagne bien plus impor-
tant que celui des Européens (entre 1630 et 1780), mais ce fait démographique 
contraint a donné forme à ce que Achille Mbembe appelle une « trans- 
nationalisation de la condition nègre » en tant que moment constitutif de la 
modernité trouvant dans l'Atlantique son lieu d'incubation 384. Thématique 
fort bien analysée aussi par Paul Gilroy autour d'un Atlantique noir rempli 
d'individus à itinéraires désenchâssés 385. 

 
383. Fukuzawa Y., La Vie du vieux Fukuzawa racontée par lui-même, Paris, Éditions Albin 
Michel, 2007 [1898]. 
384. Mbembe A., Critique de la raison nègre, Paris, Éditions La Découverte, 2015 [2013], 
pp. 30-31. 
385. Gilroy P., L'Atlantique noir, Cahors, Éditions Kargo, 2003 [1993]. Ce qui invite à sortir 
des binarismes du type colonial/postcolonial au profit d'une série de lectures croisées,  
latérales, transversales, diasporiques, cf. Hall S., « Quand commence le postcolonial ?  
Penser la limite », op. cit. C'est dans ce sens qu'il faut lire Atlantique noir de Paul Gilroy et 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


196 Une autre introduction aux sciences sociales 

L'idée de la discordance des temps (en fait, de la coexistence d'une diver-
sité culturelle au sein d'une même société) mérite une mention particulière : 
souvent mobilisée dans les temps modernes, elle est très loin d'être une spéci-
ficité occidentale. Pourtant, c'est bien dans les temps modernes que la cons-
cience de cette discordance s'impose comme une grammaire pour rendre 
compte de la spécificité de sociétés éventrées par l'histoire et soumises à « une 
multiplicité de temps, de rythmes et de rationalités », que ce soit pour décrire 
la situation actuelle en Afrique sub-saharienne 386 ou l'histoire de la modernité 
occidentale au XIXième siècle 387 . Partout il est question d'individus désen- 
châssés. Et d'expériences irréductibles à l'analyse de la condition moderne 
donnée par le récit hégémonique occidental.  

[2.] Insistons sur l'importance de l'hybridité. Malgré l'évidence historique 
– y compris lors du processus d'invention des Nations modernes et de la force 
de l'emprunt entre civilisations – ce n'est que dans les pays non occidentaux 
(ou dominés) que cette notion est devenue un mode narratif important de 
l'histoire – c'est-à-dire une manière de souligner la spécificité qu'a suscitée 
la disjonction entre les processus d'industrialisation, l'impérialisme ou l'urba-
nisation dans ces sociétés. Ce qui frappe tout au long de l'histoire est la forte 
récurrence des processus d'hybridité entre civilisations. L'important ne réside 
pas dans ce processus lui-même, phénomène historique assez généralisé, ni 
même dans les représentations collectives forgés à l'issue des contacts – voulus 
ou subis – entre civilisations, mais plutôt dans la fonction spécifique octroyée 
ou non à l'hybridité à l'heure de théoriser les expériences de désenchâssement. 

Il faut ici évoquer très rapidement le contraste entre les États-Unis et 
l'Amérique latine. Dans le premier pays, tour à tour conçu comme coupé des 
traditions européennes ou à l'inverse comme un fragment créatif de l'Europe, 
le travail identitaire se déplace du mythe des origines vers celui de la frontière 
(formulé par Frederick Jackson Turner en 1893) : c'est dans la frontière, grâce 
à elle et aux tensions qu'elle suscite, que s'est inventé le grand récit de l'indivi-
dualisme désenchâssé américain. En vif contraste avec cette situation, les  
Latino-américains ont forgé un puissant récit identitaire autour de la logique 

 
ses analyses de l'expérience plurielle des Noirs entre l'Afrique, l'Amérique du Nord et les  
Caraïbes. 
386. Mbembe A., De la Postcolonie, Paris, Éditions Karthala, 2004 [2000], p. 21. 
387. Charle Ch., Discordance des temps, Paris, Éditions Armand Colin, 2012. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 197 

de l'hybridité (comme à leur façon les Japonais, les Indiens ou les Iraniens), 
autour en fait d'une hybridité particulière, celle du métissage et de l'impossible 
articulation entre culture indigène et culture occidentale. Ce thème, avec ses 
fonctions identitaires, est récurrent depuis la conquête espagnole. Cependant 
la figure du métissage est trompeuse. Lu à partir des expériences des indi-
gènes, le processus ne se réduit pas à la fin de leurs identités ; il est davantage 
question de ses prolongements en termes d'ouverture, redéfinition, redé-
ploiement, mais aussi bien sûr de domination, résistance ou amputation.  
Au point que dans certaines études, on entend tout simplement par hybri-
dation la manière dont « les indigènes produisent leurs propres formes de  
modernité » 388. 

En fait, derrière l'hybridation, on peut mettre au jour une diversité de 
stratégies (créolisation, réarticulation) par lesquelles la modernité technique 
(ou culturelle) s'insère dans l'historicité des indigènes. Marshall Sahlins  
parlera même d'une « indigénisation de la modernité » : les manières à partir 
desquelles les logiques et produits occidentaux sont inclus dans les para-
digmes indigènes 389 . Des versions longtemps tragiques de l'histoire se  
trouvent dès lors mises en tension avec d'autres récits, où la reconnaissance 
de l'agentivité des indigènes marque une autre manière de décrire, de façon 
moins unilatérale que par le passé les processus de métabolisation culturelle.  

Mais l'hybridité n'est nullement une spécificité des indigènes de  
l'Amérique latine. Chez Takeuchi Yoshimi, c'est « le couple résistance- 
reconversion » qui constitue l'axe central de l'analyse de la modernisation 390. 
En fait, si la force de la tradition de l'hybridité en Amérique latine est bien 
connue, il en existe aussi une longue au Japon (et également en Iran ou en 
Inde), qui débute bien avant les temps modernes et insiste sur les capacités du 
pays à s'adapter et à adopter des éléments culturels étrangers tels que l'écriture,  
l'architecture, la pensée confucéenne ou le bouddhisme. La civilisation  

 
388. Pitarch P. & Orobitg G., « Prefacio » in Pitarch P. & Orobitg G. (eds.), Modernidades 
indígenas, Madrid, Iberoamericana-Vervuert, 2012, p. 9. 
389. Sahlins M., Des Îles dans l'histoire, Paris, Éditions Gallimard/Seuil, 1989 [1985].  
390. Fauconnier B., « Résistance, reconversion et critique du processus de modernisation  
du Japon chez Takeuchi Yoshimi » in Japon pluriel, n° 8, Mas de Vert, Éditions Philippe 
Picquier, 2011, p. 312. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


198 Une autre introduction aux sciences sociales 

nippo-chinoise et l'âge d'or du Japon ancien sont inséparables de la forte mé-
tabolisation culturelle d'éléments venant de la Chine (classiques chinois, cal-
ligraphie, peinture, architecture, institutions) 391. Ici comme ailleurs, les pro-
cessus d'hybridation n'ont jamais cessé d'être chargés de passions, au point 
que bien des siècles après son adoption, la nécessité d'abandonner la culture 
chinoise a été évoquée en vue de suivre une voie nationale proprement japo-
naise 392.  

Des logiques de tension et d'hybridation comme expériences de désen-
castrement sont également repérables du côté des croyances. Que ce soit l'an-
cienne et difficile expérience d'incroyance dans un monde de croyance – celle 
de Rabelais 393 – ou à l'inverse, l'expérience contemporaine d'être croyant dans 
un monde d'incroyance 394, ou encore et plus largement, la nécessité de vivre 
sa foi dans un monde soumis à une concurrence d'orientations diverses, il est 
chaque fois question d'individus désenchâssés de manière différente. La  
plupart des croyants dans le monde actuel sont contraints de trouver  
une interprétation qui, tout en reconnaissant l'autorité des textes sacrés, n'en 
intègre pas moins d'autres interprétations non littérales. 

En résumé, l'expérience du désenchâssement s'affirme largement parta-
gée dans le monde contemporain. Que l'on puisse ou non parler de condition 
moderne globale, il est indéniable que la réalité d'individus désenchâssés, du 
fait de l'explosion des villes – puisque désormais, pour la première fois de son 
histoire plus de la moitié de la population mondiale est urbaine –, est  
commune et massive dans le monde d'aujourd'hui. Mais ces individus rendent 
compte d'une expérience relativement commune sous des modalités poli-
tiques, économiques et culturelles bien diverses. La pluralité ordinaire des 
orientations culturelles présentes dans toute société (phénomène accentué par 
les migrations, ou l'essor numérique) et la transformation universelle des 
modes d'enchâssement des individus dans leurs collectifs, à la suite de pro-
fondes modifications au niveau de la solidarité, généralisent une expérience 
du monde longtemps circonscrite et cantonnée à la modernité occidentale. Le 
changement existe et – a existé – dans toutes les sociétés, mais dans bien des 

 
391. Braudel F., Grammaires des civilisations, op. cit., p. 389. 
392. Pena de Matsushita M., op. cit., p. 133. 
393. Febvre L., op. cit. 
394. Taylor Ch., L'Âge séculier, op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios 199 

endroits et pendant longtemps il a été jugulé grâce à des représentations  
collectives qui affirmaient – et construisaient – l'immuabilité des collectifs. À 
l'intérieur de ces univers sociaux (communauté, tradition, holisme), tous les 
individus étaient cernés et ont dû se cerner comme encastrés. C'est cette  
ancienne matrice narrative qui se révèle désormais de plus en plus incapable 
de rendre compte des expériences des individus.  

Ailleurs et avant cette civilisation, le récit hégémonique moderne occi-
dental disait de la réalité des individus désenchâssés qu'elle ne pouvait être le 
sort que de quelques figures exceptionnelles (ou infâmes). Elle est désormais 
devenue, et souvent indépendamment des processus spécifiques de la moder-
nité occidentale, une expérience massive dans le monde contemporain.  
Partout les individus sont de plus en plus confrontés pour des raisons indis-
sociablement actives et passives, aux affres de cette expérience. En bref, si tous 
les modernes ont été – et sont – des individus désenchâssés, tous les individus 
contemporains désenchâssés ne peuvent être cernés dans les termes de la  
modernité occidentale. 

 
*    *   * 

 
Toutes les dimensions de ce que le récit de l'hégémonie occidentale moderne 
avait amalgamé comme une série de nécessités historiques en viennent donc 
à suivre des chemins différents. Certains pays ont pu s'approprier l'industria-
lisme sans que cela entraîne une inévitable occidentalisation. De ce fait, la  
civilisation occidentale (ses racines chrétiennes, ses valeurs, surtout ses insti-
tutions…) a cessé d'être conçue comme un vecteur indispensable de la puis-
sance – et le monde actuel s'éloigne désormais des projets explicites et forcés 
d'occidentalisation comme ceux qu'ont jadis connu la Russie, la Turquie ou 
l'Iran. Le monde redécouvre sa grammaire historique autour d'une pluralité 
des civilisations. Enfin, l'épreuve de désenchâssement, à savoir le sentiment de 
vivre dans un univers traversé par une profonde rupture entre l'objectif et le 
subjectif, longtemps théorisée comme un trait exclusif de la modernité occi-
dentale, connaît partout dans le monde des évolutions et des involutions  
historiques inédites qui mettent à mal la plupart des présupposés du récit  
hégémonique occidental moderne. Il faut ainsi, au-delà de tout holisme,  
comprendre l'importance croissante des individus dans le monde. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


200 Une autre introduction aux sciences sociales 

C'est à l'aune de ces trois transformations (industrialisme, civilisations, 
désenchâssement) et de leurs respectives évolutions que nous aborderons la 
prochaine et dernière étape de notre étude. 

 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 

Chapitre 5 
Une brève cartograhie du monde contemporain 

NOUS ARRIVONS À LA fin du périple. Reconnaissons-le alors : dans le 
monde actuel, les interprétations globales sont un domaine de conflits. Et sur 
ce registre, plutôt que le vide, c'est déjà le trop plein qu'on observe. Le monde 
regorge de représentations d'avenir, de la société du risque à la catastrophe 
écologique, de la crise de l'État providence au triomphe du néolibéralisme, de 
la guerre des civilisations à la globalisation, sans oublier des visions plus  
anciennes toujours en vigueur, comme la marchandisation du monde.  
Auxquelles s'ajoutent d'autres plus géopolitiques, comme l'accentuation d'une 
dérive des continents entre les États-Unis, en fait un pôle anglo-saxon, et  
l'Europe, en fait l'Allemagne et la France, ou l'instauration d'une nouvelle  
hégémonie monde sous l'égide de la Chine et en confrontation avec les États-
Unis, ou encore la vision d'un monde multipolaire. Toutes ces représentations 
ne sont pas nouvelles ; elles s'inscrivent dans la division millénaire du monde 
en civilisations. 

À partir des thèmes développés dans les chapitres précédents et comme 
compréhension schématique parmi d'autres, on peut proposer une autre car-
tographie du monde. Si toutes les civilisations, chacune des sociétés en fait, 
sont traversées de manière spécifique par les trois dimensions différenciées 
dans le chapitre précédent (essor de l'industrialisme, enjeux civilisationnels, 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


202 Une autre introduction aux sciences sociales 

désenchâssements individuels), il est possible, dans un souci avant tout péda-
gogique, de distinguer quatre grandes configurations 395.  

Modernités occidentales multiples 

Première remarque : la thèse des modernités multiples est particulièrement 
juste pour ce qui concerne les pays occidentaux. Se présentant comme une 
théorie générale, elle ne constitue en fait qu'une interprétation régionale.  
On aurait tort de voir dans ce commentaire une remarque péjorative. Au  
contraire, c'est une thèse qui contraint enfin les sociologues à reconnaître ce 
qu'ils ont toujours su d'un point de vue historique tout en le mésestimant d'un 
point de vue analytique – l'existence au cœur de la civilisation moderne  
occidentale de différences majeures entre les expériences nationales.  

Mais partons de la nouvelle donne. Du fait de la croissance des autres 
régions, le poids de l'Europe dans le monde a baissé : en 1900, elle représentait 
26% de la population mondiale et 45% du PIB mondial ; à la fin du XXième 
siècle, elle ne représentait que 13,5% de la population et 26% du PIB global 396. 
Objectivement sa part dans le monde a décru. Pourtant, tout au long du XXième 
siècle, la suprématie américaine souvent conçue comme prolongement de la 
suprématie européenne a permis de différer le bouleversement que le monde 
actuel contraint à penser et à accepter. Les débats contemporains sur la situa-
tion et l'avenir de l'Europe sont fort différents de ceux qui se sont exprimés au 
début du XXième siècle 397. Si autrefois la fin de la domination européenne a pu 
être lue comme celle du progrès en général, ce sentiment a été contré par  
l'expansion américaine 398. C'est de moins en moins le cas. L'éloignement des 
deux rives de l'Atlantique se précise.  

 
395. L'objectif de ce chapitre n’étant autre que de présenter les grands axes d'une boussole 
analytique, nous nous limiterons à évoquer rapidement et sans aucune exhaustivité 
quelques cas nationaux ou régionaux. 
396 . Berend I.T., Europe since 1980, Cambridge, Cambridge University Press, 2010,  
épilogue. 
397. Charle Ch., op. cit., pp. 341-343. 
398. Wagner P., Sauver le Progrès, Paris, Éditions La Découverte, 2016, p. 122. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 203 

L'Occident et les deux rives de l'Atlantique 

[1.] Une relative accalmie lors du passage de l'hégémonie mondiale de la 
Grande-Bretagne aux États-Unis dans la première moitié du vingtième 
siècle 399 avait permis pendant ses premières décennies, malgré la crainte et 
même l'amertume de quelques intellectuels européens, de continuer à conce-
voir l'Occident comme terre promise de la modernité. Le passage de témoin 
d'une puissance à l'autre s'est opéré non seulement sans guerre directe, comme 
dans le cas des autres grandes transitions historiques précédentes (dont  
l'histoire européenne est un cas d'école), mais à l'aide d'une alliance militaire 
entre Anglais et Américains. La relève américaine comme porte-étendard de 
la modernité occidentale a permis à l'époque de ménager, non sans vifs débats 
et profondes blessures, la fierté historique des Européens.  

Mais progressivement des enjeux géopolitiques soulignent à leur façon la 
diversité de l'Occident. Dans les nouvelles concurrences pour l'hégémonie 
mondiale, la place de l'Europe est plus incertaine, face à une Amérique qui 
accentue ses différences avec l'Europe et dans un Occident qui affronte la 
montée d'hégémonies non occidentales 400. Sans négliger la force des diffé-
rences entre Américains et Européens dans le passé (dont atteste une impor-
tante littérature depuis Alexis de Tocqueville), le XXième siècle a néanmoins 
vécu sous l'imaginaire d'une modernité occidentale. Certes, depuis Antonio 
Gramsci ou l'École de Francfort, l'américanisme a été théorisé – et critiqué – 
comme une variante outre-Atlantique de la modernité occidentale, mais on 
s'est souvent gardé d'extraire toutes les conséquences que cela entraînait pour 
la conceptualisation même de la modernité, au-delà de quelques considéra-
tions générales sur l'expansion de l'American way of life, ou du pragmatisme 
comme vision culturelle dominante de l'époque. La « dérive des continents », 
comme l'a dénommée Marcel Gauchet 401, a pris une toute autre ampleur  

 
399. Arrigui G., op. cit. 
400. Ce sentiment est à replacer et comprendre dans toute sa complexité ; si l'UE est  
toujours la première zone économique du monde (malgré ses limites en termes d'inno-
vation), ses capacités politiques et militaires sont en revanche infiniment moindres que 
celles des États-Unis. 
401. Gauchet M., « La dérive des continents » in La Condition politique, Paris, Éditions  
Gallimard, 2005, pp. 385-403. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


204 Une autre introduction aux sciences sociales 

depuis la fin du siècle dernier et elle entraîne un travail d'analyse et de diffé-
renciation infiniment plus poussé entre les modernités occidentales. 

Si les réflexions sur la modernité n'ont jamais été identiques des deux  
côtés de l'Atlantique (il suffit de penser à la célèbre question de Werner  
Sombart : « Pourquoi le socialisme n'existe-t-il pas aux États-Unis ? »), la  
différenciation en cours est plus significative, sinon forcément au niveau des 
faits (la situation était sensiblement plus obscure dans les années 1930), mais 
au niveau des horizons qui s'écartent désormais des deux côtés de l'Océan. Les 
projets de puissance diffèrent radicalement. Si les Américains sont toujours 
portés par l'imaginaire du destin manifeste – en dépit d'inflexions repérables 
y compris dans la pensée géopolitique américaine 402 –, les Européens sont  
assaillis par des sentiments bien plus ambivalents envers une histoire et une 
projection géopolitique qui ne se déclinent pas de la même manière chez les 
Allemands, les Anglais ou les Français, sans parler des citoyens de l'Europe du 
Sud ou de l'Est. Et derrière cette question, il y a la prise de conscience d'une 
Union Européenne dans laquelle ne convergent pas Europe de l'Ouest et de 
l'Est, ni Europe du Sud et du Nord, mais en fait d'une entité traversée par des 
tendances contraires à l'intégration ou la séparation 403, avec en lame de fond 
l'enjeu des nations. Face à cette évolution, Christian Grataloup le remarque 
« aujourd'hui, parmi les grands récits ‘continentaux' qui s'affirment (chinois, 
indien, latino-américain, arabe, africain, états-unien), le plus mal placé est 
sans doute l'européen » 404.  

La thèse des modernités occidentales multiples invite à une réécriture 
dont la raison et l'intérêt peuvent être exprimés facilement : la modernité  

 
402. Pour une analyse critique des grands textes de la géopolitique américaine dans les  
dernières décennies, cf. Anderson P., Comment les États-Unis ont fait le monde à leur 
image, Marseille, Éditions Agone, 2015, pp. 181-267. 
403. L'écart est à comprendre sur une longue durée : revenant sur le retard relatif de  
l'Europe de l'Est sur l'Europe de l'Ouest, l'historien Ivan Berend (op. cit.) souligne que le 
niveau de revenu par habitant était en Europe centrale et de l'Est à 59% celui de l'Occident 
en 1820, à 46% en 1913, 51% en 1950 et à 40% en 1989, avant de connaître un écart encore 
plus important dans la dernière décennie du XXième siècle.  
404. Grataloup Ch., Faut-il penser autrement l'histoire du monde ?, Paris, Éditions Armand 
Colin, 2011, p. 127. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 205 

occidentale n'a jamais été une tradition unique, mais plutôt un espace de  
tension entre divers grands versants qui n'ont jamais cessé de se jauger.  

[2.] Il est de plus en plus indispensable de différencier sociologiquement 
les États-Unis et l'Europe avec toute la profondeur requise. La modernité 
états-unienne prend d'autres visages que la modernité européenne, qu'il 
s'agisse du rapport à la guerre depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale et 
de l'importance outre-Atlantique d'un complexe militaro-industriel concen-
trant presque la moitié des dépenses mondiales en armement, qu'il s'agisse des 
modèles d'État-providence, des relations entre les genres, des pratiques reli-
gieuses, bien entendu, mais aussi de plus en plus du droit international ou de 
conscience écologique. 

En fait la différence des situations et des récits est peut-être tout simple-
ment plus visible et audible aujourd'hui. D'autant que les sciences sociales aux 
États-Unis, davantage et autrement qu'en Europe, sont depuis longtemps très 
friandes de lectures sur l'exceptionnalité américaine. Les États-uniens, dans 
les représentations ordinaires aussi bien que savantes, ont presque sponta- 
nément recours à un ensemble de mythes pour rendre compte en termes de  
caractère national de leur exceptionnalité historique et leur hégémonie  
mondiale. Les grands items de leur histoire prennent ainsi une forme narra-
tive particulière autour de la question de la frontière, des bases agraires de la  
démocratie, d'une société moins classiste et plus fluide que les sociétés  
européennes, de la First Nation, et autour bien sûr d'un individualisme intrin-
sèque. Tout en faisant partie – à la première place – de l'Occident moderne, 
les États-Unis n'ont jamais cessé, et jalousement, d'entretenir leur exception-
nalité nationale 405.  

Pourtant, et malgré la vigueur de ses discours, le récit hégémonique  
occidental moderne est longtemps parvenu à gommer les diversités. En fait, 
la transition hégémonique intra-occidentale (de l'Europe vers les États-Unis) 
a été plus lente dans les sciences humaines et sociales que dans l'économie, la 
politique ou la défense. Le pragmatisme, la philosophie éponyme de  
l'Amérique, pouvait encore être largement mésestimé par Émile Durkheim ou 

 
405. D'ailleurs, on le néglige parfois, mais la vénérable tradition intellectuelle états-unienne 
du caractère national a été initiée par deux étrangers, français de surcroit, Hector St John 
de Crèvecœur et Alexis de Tocqueville, avant de devenir un des grands piliers de l'identité 
et du récit national états-unien. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


206 Une autre introduction aux sciences sociales 

l'École de Francfort jusqu'au lendemain de la Seconde guerre mondiale ; à  
partir des années 1970 la situation s'inverse : une partie de la philosophie con-
tinentale (européenne) d'abord, puis la sociologie pragmatiste française, assu-
ment et revendiquent même leur filiation américaine.  

Si la spécificité sociologique de l'Amérique a été très vite reconnue, en 
revanche ses particularités furent longtemps effacées au cœur d'une seule et 
unique grande théorie de la modernisation commune à toutes les sociétés  
occidentales. Même la thèse de la sécularisation et de la séparation entre 
l'Église et l'État mais surtout l'affirmation d'une baisse tendancielle de la  
pratique religieuse dans les temps modernes, pourtant très contestable s'agis-
sant des États-Unis, furent acceptées comme évidence de sens. À l'époque, le 
pays qui domine la scène mondiale – les États-Unis – a parfois été lu comme 
une société marquée par le déclin du religieux. Ce n'est ni anecdotique ni  
surprenant : les grands Récits de l'histoire structurent en profondeur, même à 
l'encontre des faits, les interprétations sociologiques. 

L'Europe et l'Occident multiples 

[1.] À l'intérieur de l'Europe cette fois, mais en tenant compte de la distinction 
précédente, il est important de reconnaître un double processus. D'une part, 
la mise en place d'une autre perception de ce qui fut l'histoire des Européens 
au XXième siècle 406. D'autre part, et peut-être de manière plus conséquente, la 
nécessité de différencier diverses voies de la modernité européenne entre deux 
grands pôles, par exemple une modernité anglo-saxonne et une modernité  
latine qui, à la suite de leurs expansions coloniales réciproques, ont connu un 
tout autre devenir monde que la modernité alémanique ou flamande 407 .  
Cependant, si à la naissance de celle-ci, leurs forces respectives sont relative-
ment en équilibre – ses origines premières pouvant même être plutôt trouvées 
sur le versant latin – dès le XIXième siècle, la modernité occidentale s'est dé-
ployée sous l'hégémonie anglo-saxonne. Son cœur même – individu, démo-
cratie, égalité, marché, science, industrie, progrès, désenchantement… – est 

 
406 . Kaelble H., « European Self-Understanding in the Twentieth Century » in  
Sachsenmaier D., Riedel J. & Eisenstadt S.N. (eds.), op. cit., pp. 167-192. 
407. Martuccelli D., « Les deux modernités occidentales et la géo-modernité actuelle » in 
Revue internationale de philosophie, 2017, vol. 71, n° 281, pp. 349-367. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 207 

bien sûr irréductible à un seul de ces deux versants, et pourtant dans sa con-
solidation et surtout dans son rayonnement international, leur poids respectif 
n'a pas été identique (à cause, bien sûr, du poids déséquilibrant des États-Unis 
au sein du monde anglo-saxon). D'où la possibilité d'une histoire de la mo-
dernité occidentale à plusieurs niveaux. Au niveau planétaire, du fait des  
projets coloniaux notamment en Afrique et en Amérique, la tension se struc-
ture entre modernité anglo-saxonne et modernité latine ; au niveau de  
l'Europe proprement dite, elle se structure surtout entre modernités alle-
mande, anglaise et française. Sur bien des registres, les différents versants de 
la modernité occidentale ont suivi des chemins différents (protestantisme et 
catholicisme ; individualisme et humanisme ; types d'États-providence ;  
soucis de l'universel ; variantes des Lumières 408). 

La distinction précédente n'épuise pas, bien entendu, le travail de révi-
sion critique. Quoi qu'il en soit de la projection monde des deux grands  
versants de la modernité occidentale ou du plus grand rôle des trois pays au 
niveau de l'histoire moderne européenne, il est possible d'organiser en pro-
longement une autre configuration des modernités européennes actuelles à 
partir de cinq grands noyaux : une Europe alémanique, une Europe britan-
nique, une Europe scandinave, une Europe slave et une Europe latine.  

Leurs histoires et leurs poids respectifs sont très inégaux, autant en 
termes de population que de PIB, mais cela n'empêche pas de miser sur le rôle 
performatif possible d'une distinction de ce type. Non seulement parce qu'elle 
possède une certaine sédimentation historique, malgré d'importantes divi-
sions dans chacune d'entre elles, mais surtout parce qu'elle propose une indis-
pensable simplification cognitive à défaut de laquelle l'Europe ne peut pas se 
construire, comme entité culturelle et peut-être comme civilisation, à cause 
de sa diversité nationale. Dans l'attente de l'émergence – hypothétique – d'une 
identité européenne commune autour d'un projet constitutionnel ou civilisa-
tionnel s'ouvre pour l'analyse sociologique la voie intermédiaire d'une Europe 
qui forge son identité à partir d'une variété régionale maîtrisable. D'ailleurs 
c'est dans ce sens que travaille la classification des modèles d'État-providence 

 
408. Enrique Dussel propose par exemple de distinguer à l'origine de la modernité occi-
dentale une modernité espagnole et portugaise – qu'il dénomme modernidad temprana – 
qui, au XVIième siècle, aurait devancé les autres formes de modernité : anglaise, française,  
hollandaise ou allemande, plus tardives. Cf. Dussel E., Política de la liberación, op. cit.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


208 Une autre introduction aux sciences sociales 

distingués par Gosta Esping-Andersen et révisée depuis – puisqu'elle s'appuie 
sur des blocs régionaux au-delà des seules frontières nationales 409 . Rien  
n'empêche d'ailleurs, non plus, de construire d'autres catégorisations, comme 
certains s'y évertuent, afin de tenir compte des spécificités des pays de l'Europe 
de l'Est (l'« autre Europe » de Czeslaw Milosz ou de Milan Kundera) ou même 
autour des rives du Danube 410. 

Dans le contexte d'une autre thématique, déjà abordée dans cet ouvrage, 
celle de l'individualisme, on peut souligner l'importance de ces variantes de la 
modernité occidentale. Cette problématique est en effet un très bon fil con-
ducteur pour souligner les différences, à condition de ne pas engager l'analyse 
dans la visée d'un modèle unique – celui de l'individualisme institutionnel – 
mais plutôt de s'intéresser à reconnaître la diversité des modalités normatives 
de représentation de l'individu. D'ailleurs on trouve déjà trace de cela au début 
du XXième siècle chez Georg Simmel avec sa distinction entre un individua-
lisme latin et germanique, ou plus tard chez Norbert Elias avec l'analyse de la 
diversité des processus de civilisation en France, Angleterre ou Allemagne. Et 
la littérature sur la spécificité de l'individualisme états-unien est encore plus 
importante et affirmative. Pourtant, et même si la différence entre les tradi-
tions individualistes aux États-Unis et en Europe (et dans cette dernière, entre 
la diversité des individualismes français, anglais, allemand, italien) a été  
souvent reconnue, on en a rarement tiré vraiment les conséquences sociolo-
giques qui s'imposaient 411.  

[2.] Les États-Unis, toujours aussi geographically distant du « centre » du 
monde (à l'intersection de l'Europe, l'Asie et l'Afrique), restent hyper- 
centraux par leurs technosciences et leur puissance d'innovation industrielle. 
Mais ils sont traversés par d'importants mouvements antimodernes qui visent 

 
409. Esping-Andersen G., op. cit. Signalons que l'auteur fait la différence entre un État- 
providence libéral (anglo-saxon), social-démocrate (scandinave) ou corporatiste-conser-
vateur (auquel il rattache la France et l'Allemagne) ; il ajoutera par la suite un modèle  
familialiste (pour l'Europe du Sud). 
410. Magris Cl., Danube, Paris, Éditions Gallimard-L'Arpenteur, 1988 [1986]. 
411. Martuccelli D. & Singly F. de, L'Individu et ses sociologies, Paris, Éditions Armand 
Colin, 2018 ; Martuccelli D. & Rebughini P., « Italian Thought and Social Theory : thinking 
with « pre-modernity » beyond « post-modernity » » in Thesis Eleven, 2017, vol. 140,  
Issue 1, pp. 56-73. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 209 

à contester l'expérience du désenchâssement propre à la modernité (la rupture 
de l'objectif et du subjectif) au nom de la religion, de la technique, de la nature, 
voire de la politique. La mutation de l'affirmation civilisationnelle états-
unienne est profonde au milieu d'un éventail qui va des fondamentalismes 
religieux aux projets de la post-humanité, en passant par les visions de Gaia 
ou des nouveaux projets impérialistes, chacun d'entre eux mettant en question 
ce qui fut la grande rupture de la Totalité propre à la modernité occidentale. 
Quant à l'Europe, malgré les bouleversements politiques et les dépassements 
industriels dont elle est l'objet devant d'autres régions du monde, elle semble 
pour l'instant s'inscrire toujours (tout en étant elle aussi parcourue par des 
mouvements antimodernes) dans la continuité des thématiques ouvertes par 
la rupture moderne de la Totalité.  

Il est sans doute excessif de parler d'une fissure de la modernité occiden-
tale, tant son unité se renforce toujours en contraste avec d'autres expériences 
du monde. Cependant, l'idée d'une civilisation moderne occidentale se répan-
dant dans le monde à partir d'un foyer central commun (Europe et États-
Unis) cesse d'être un récit évident. En bref, au milieu de différences crois-
santes en termes d'industrialisme, les États-uniens deviennent de plus en plus 
Western et les Européens de plus en plus modernement désenchâssés.  

Nouvelles puissances industrielles 

Dans le groupe précédent, les trois grandes dimensions dissociées du récit  
hégémonique moderne occidental – industrialisme, occidentalisme et désen-
châssement – tout en évoluant et s'articulant diversement selon les pays, sont 
vécues et narrées en continuité avec le passé. La situation est tout autre dans 
ce deuxième groupe. À proprement parler, il est possible de penser que sans 
l'évolution qui s'y est produite, nous serions encore pour beaucoup sous 
l'égide du récit hégémonique moderne occidental. 

Au vu de l'histoire que nous avons évoquée dans les chapitres précédents, 
le « retour » de l'Asie marque une véritable révolution 412. Mais cela au sens 
originel du terme « révolution », celui qu'il avait encore au XVIIième siècle, à 

 
412. La notion d'« Asie » est tout aussi polysémique et polémique, sinon davantage, que 
celle d'« Occident ». Pour une critique de l'artificialité de la notion actuelle d'Asie et en vue 
d'un « continentalisme pluriel » ; cf. Spivak G.C., Other Asias, Oxford, Blackwell, 2008. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


210 Une autre introduction aux sciences sociales 

savoir l'idée d'une restauration après un cycle. Le Japon d'abord, la Chine  
ensuite, la Corée du Sud, puis d'autres « dragons » (Taiwan, Singapour) ou 
« tigres » asiatiques (Indonésie, Viêt Nam…) avec néanmoins d'énormes  
différences entre eux, sont parvenus à développer un véritable appareil indus-
triel ou sont en train d'y parvenir.  

Il est impossible de minimiser l'impact historique de ce changement. Au 
fond, comme on l'a vu, le récit hégémonique moderne occidental s'est assis 
sur un sentiment de supériorité garanti par un indéniable différentiel de puis-
sance industrielle. L'attrait du communisme au long du XXième siècle, en tant 
que voie alternative de développement auprès de tant de pays que l'on disait 
alors « du Tiers monde », n'a pas eu d'autre raison. On sait que sous cette 
forme la promesse a partout fait long feu. À la chute du Mur de Berlin en 1989, 
on l'a évoqué, Michel Albert a su cerner les enjeux du nouveau monde géopo-
litique en émergence : capitalisme contre capitalisme. Mais dans la concur-
rence entre capitalismes et modèles sociaux entrevue par l'auteur, l'Asie – mis 
à part le Japon – n'avait guère de place. L'histoire se projetait toujours sous 
l'égide de l'Occident. 

C'est cette perception que révolutionne le retour de l'Asie. Certes, malgré 
son essor industriel l'Asie n'est pas redevenue la manufacture du monde (et 
ne l'a jamais vraiment été d'ailleurs), tant les implantations industrielles sont 
importantes ailleurs. Mais pour ce qui nous intéresse dans cet ouvrage, sa  
percée a été suffisamment concrète pour entrainer une modification de taille 
dans le grand Récit du monde. Ce qui a été pendant quelques siècles le grand 
monopole du différentiel de puissance de l'Occident moderne, l'industria-
lisme, est désormais partagé avec d'autres civilisations. Dans le monde, les 
rapports de l'OCDE l'indiquent, on compte plusieurs pays non occidentaux à 
hauts revenus (ou médians) ; en revanche, en fonction des rapports de la 
Banque mondiale, la percée des sociétés asiatiques est remarquable parmi les 
pays développés. 

Le retour de l'Asie jette aux ornières les représentations idéologiques que 
l'Occident moderne a pendant longtemps bâties sur son différentiel de puis-
sance industrielle. Cela ne diminue en rien la portée passée de l'Occident  
moderne, ni la force possible de son avenir mais cela l'inscrit désormais à part 
égale dans l'histoire monde. Les changements qui s'imposent au niveau de 
l'analyse sont considérables. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 211 

Rattrapages réussis 

Les différences sont fortes entre le Japon, la Chine ou la Corée du Sud. Et  
pourtant, leurs avatars ont des similitudes importantes. Si longtemps, comme 
à propos du troisième groupe que l'on présentera par la suite, ces sociétés ont 
été fortement secouées – on l'a vu à propos du Japon – par l'enjeu de leur  
authenticité civilisationnelle, cette question a progressivement cessé d'être an-
xiogène sans disparaître pour autant. En fait, à cet égard une différence (faci-
lement repérable lors de n'importe quelle réunion scientifique) est saillante 
entre Japonais, Chinois et Coréens : les premiers ont largement fini de batail-
ler avec l'Occident, les derniers continuent (et avec pugnacité !), et les Chinois 
commencent à se convaincre que l'enjeu est désormais autre. Mais derrière 
ces différences, ce qui les unit vraiment et les différencie profondément  
du prochain groupe, est le sentiment d'avoir réussi la révolution de l'indus-
trialisme.  

C'est sur cet arrière-plan que se pose dès lors, lorsqu'elle se pose, la  
question de la civilisation et de sa génuinité. La Corée du Sud et la Chine, 
comme avant elles le Japon, n'ont plus le sentiment de devoir choisir entre 
authenticité culturelle et matérialisme économique. Les trois pays, par des 
chemins différents, ont préservé la première et atteint le second. Bien entendu, 
chacune de ces économies connait des conjonctures plus ou moins difficiles 
et fait face à des défis bien particuliers – de la trappe des revenus moyens au 
problème du vieillissement de la population, en passant par la réorientation 
de leurs appareils productifs, et tant d'autres – mais tout cela ne met pas  
en question la force du rattrapage industriel opéré. Bien sûr, la nouvelle  
puissance industrielle atteinte n'élimine pas les débats qui se produisent,  
parfois violents et animés d'un très vigoureux nationalisme, autour des enjeux 
civilisationnels, mais ils se produisent désormais dans et à partir d'un contexte 
qui n'est plus celui imposé par le récit hégémonique moderne occidental.  
Derrière le retour de l'Asie se configure ainsi plus largement un monde qui 
revient à sa constante historique, c'est à dire davantage celle de civilisations 
différentes en concurrence que celle de la supériorité écrasante de l'une d'entre 
elles. 

À mesure qu'une probable hégémonie chinoise s'imposera dans le 
monde, même partiellement, il est possible que l'on assiste d'abord à la réha-
bilitation, puis à la proposition sous la forme de « modèles » de ses grandes 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


212 Une autre introduction aux sciences sociales 

institutions historiques. S'opposeront peut-être à la démocratie et à un mode 
de sélection des élites par voie électorale les avantages d'une bureaucratie  
céleste et d'un mode de sélection des élites par la voie de concours. Il convient 
alors de souligner la force de l'esprit de corps propre au fonctionnariat chinois 
et l'importance des concours – notamment sur la base d'examens littéraires 
– à partir des Tang (618-906) et surtout des Song (960-1279) dans sa forma-
tion 413. Esprit de corps qui n'a pas été étranger à la capacité de résistance  
de la société chinoise devant maints changements dynastiques et maintes  
invasions. En tout cas, c'est le fonctionnariat lettré en tant que classe qui a 
dominé l'État, via les examens et le monopole de l'éducation dans un mode de 
sélection des élites bien différent de celui pratiqué par des groupes ayant assis 
leur pouvoir sur la terre par l'héritage 414 ou la voie électorale. Non exempt 
d'inconvénients (rigidités, corruption), voire de graves entorses aux libertés, 
ce système pourra peut-être, comme l'ont été les institutions occidentales, être 
érigé en modèle dans le contexte d'une probable expansion de l'hégémonie 
chinoise. En tout cas, l'output legitimacy (une légitimité fondée davantage  
sur l'efficacité que sur la délibération démocratique) suscite déjà de l'intérêt  
et même une certaine fascination auprès de quelques politologues états-
uniens 415. Dans ce sens, si l'on tient compte du nombre de régimes autori-
taires parmi les plus grandes économies du monde (mesurées en termes  
de PIB), la question est légitime : le futur appartiendra-t-il à l'autoritarisme 
capitaliste ?  

Tout ceci n'élimine pas les débats, ni même les oscillations, dont la Chine 
– mais aussi d'autres pays du Sud-Est asiatique – est l'objet depuis quelques 
décennies entre expansion économique, contrôle politique et pluralisme  

 
413. Fairbank J.K. & Goldman M., op. cit. 
414. Balazs É., op. cit., p. 32. C'est pourquoi la dénomination de cette classe en tant que 
« gentry » serait inexacte : ce n'est pas la possession de la terre, mais le concours (et les 
autocontrôles qu'ils exigent) qui donnent accès au fonctionnariat. Bien sûr, la fortune  
patrimoniale garantit une meilleure éducation, mais elle n'exonère pas des candidats de 
l'examen– et ceci dès le VIIIième siècle après J.C. (ibid., p. 296).  
415. Bell D.A., The China Model, Princeton, Princeton University Press, 2015 ; Fukuyama 
F., Political Order and Political Decay, London, Profile Books, 2014. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 213 

culturel 416, sans négliger les mouvements de réélaboration des traditions in-
tellectuelles ou religieuses anciennes. Mais, s'agissant de la modernité, un 
changement décisif a eu lieu : la Chine se reconnaît désormais moderne. 

Des individus 

À partir d'histoires et de modèles politiques bien différents, les individus  
vivant dans ces sociétés sont confrontés à de très profondes expériences de 
désenchâssement. Sur ce point, il ne faut pas se tromper d'analyse. Les repré-
sentations dominantes de l'individu dans le monde asiatique tendent, à l'heure 
de le définir et de le cerner 417, à souligner la force des liens. L'identité de l'indi-
vidu est représentée relativement à ses partenaires, ses positions sociales ou 
par son insertion dans un lignage 418, critères par définition plus ou moins 
mouvants ; en accentuant les devoirs envers les proches ou la communauté, 
en renforçant comme grand impératif de l'action la construction d'une société 

 
416. Zhang L., La Vie intellectuelle en Chine depuis la mort de Mao, Paris, Librairie Arthème 
Fayard, 2003 et La Chine désorientée, Paris, Éditions Charles Léopold Mayer, 2018. 
417. La conception relationnelle de l’individu ne se cantonne pas d'ailleurs uniquement à 
l'entourage humain et social. Bien avant l'affirmation en Occident d'une éthique environ-
nementale, c'était déjà par exemple le sens critique de l'essai de Watsuji Tetsurô, Fudô 
(1935) sur Être et temps de Martin Heidegger. Pour l'auteur, Martin Heidegger se bornait 
trop à l'individu, négligeant notamment l'espace, c'est-à-dire le milieu naturel/culturel 
(fudô) et le fait que l'histoire ne prend chair que dans un milieu – ce qui amènera Watsuji 
Tetsurô a établir des liens entre le climat japonais et le tempérament des Japonais. Nous 
suivons ici la lecture proposée par Berque A., Le Sauvage et le sacrifice, Paris, Éditions  
Gallimard, 1986, p. 52-54 et plus largement, Berque A., « Identification of the Self in  
relation to the environment » in Rosenberger N.R. (ed.), Japanese Sense of Self, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1994 [1992], pp. 93-104. 
418. En Corée « dans la relation familiale, une personne n'est pas désignée par son nom  
personnel, mais par le rôle que lui est assigné : père d'un tel, mère d'un tel, tante d'un tel, 
oncle d'un tel par exemple. Autrement dit, un membre est défini en fonction de son lien à 
un autre membre. On n'utilise pas l'adjectif possessif singulier, mais le pluriel ». Cf. Kicong 
H., « La question de la liberté individuelle dans la démocratie coréenne » in Lozerand E. 
(s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit., p. 382 ; aussi Maurus P., « Le héros de fiction 
comme modèle individuel contraint. Corée du Nord, Corée du Sud » in Lozerand E. (s/s la 
dir. de), Drôles d'individus, op. cit., pp. 445-452.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


214 Une autre introduction aux sciences sociales 

harmonieuse, seule capable de fixer durablement les relations entre les indi-
vidus et les collectivités.  

À l'image atomiste du Moi propre à l'individu occidental moderne (la 
lecture spécifique que du sujet en tant qu'être moral a donné l'individualisme 
institutionnel) s'oppose une conception onto-relationnelle de l'individu. 
Comprenons-le bien : l'individu n'est pas seulement pensé à partir de ses liens 
sociaux (une réalité qui, avec des traits particuliers, est présente dans toutes 
les variantes de l'individualisme) ; l'individu, dans sa conceptualisation, est 
conçu comme indissociable des liens sociaux, sans être pour autant réductible 
à l'holisme. Il y va du cœur du malentendu de l'individualisme onto-relation-
nel. L'individu ne peut exprimer légitimement son individualité que dans la 
mesure où il s'adapte aux conventions et aux rituels et qu'il participe à l'har-
monie de l'ensemble. L'individualité s'exprime en se moulant dans les formes 
collectives. Rien d'étonnant alors si, dans ce contexte, l'excentricité est une des 
grandes manifestations historiques déviantes de l'individualité au Japon 419. 

Il est donc souvent question d'une définition profondément relationnelle 
des individus (dans la tradition confucéenne, l'objectif est de parvenir à un 
« grand moi » – dawo – permettant de partager les joies et les malheurs d'un 
grand nombre de personnes) 420. La pensée confucéenne qui pendant deux 
mille ans a dominé le monde chinois est profondément tournée vers le monde 
terrestre, autour d'une conception du divin et du sacré à distance de toute idée 
de totalité et au service d'une morale sociale visant à assurer l'harmonie et  
l'accord entre les êtres humains. Or, cette harmonie de l'ensemble suppose et 
exige des marques de conformité et d'adaptation venues de tous les membres 
de la société. La personne est subordonnée – articulée – au rituel, celui-ci  
permettant de concevoir les gens à travers la diversité de ses positions sociales, 
construction de l'identité à la croisée d'une pluralité de relations 421. On trouve 

 
419. Lozerand E., « La question de l'individu au Japon » in Corcuff Ph., Le Bart Ch. & Singly 
F. de (éd.), L'Individu aujourd’hui, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2010, pp. 139-
149. 
420. Le dawo, le grand moi, s'oppose au xiaowo, le petit moi. Le grand moi se pensait en 
lien avec ses responsabilités envers l'harmonie de la société et relativement à elle. Cf. Pons 
Ph., op. cit., p. 397 ; Jullien F. & Marchaisse T., op. cit., pp. 309-310. 
421. Feuillas S., « Culture de soi et subjectivation. Trois exemples en Chine à la fin du XIième 
siècle » in Lozerand E. (s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit., p. 118. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 215 

des représentations analogues en Thaïlande 422 ou en Corée du Sud : « S'agis-
sant de l'Extrême-Orient, le monde ne se constitue pas à partir de l'individu, 
mais plutôt à partir d'un rapport ou d'un lien. Le confucianisme, vision du 
monde dominant dans la région, s'oppose même à l'exaltation de l'individua-
lité, ne voyant en elle qu'égoïsme » 423. 

De même au Japon, l'individu « ne détermine pas son action essentiel-
lement en fonction de ses intérêts particuliers, mais en fonction des relations 
qu'il entretient avec les individus qui l'entourent » 424. Au-delà de tout stéréo-
type sur le conformisme des Japonais, il est question d'un self (jibun) qui ne 
peut pas être essentiellement détaché de ses liens sociaux. Si la thèse de Chic 
Nakane dans Japanese Society, en 1970, selon laquelle au Japon l'autonomie 
personnelle serait ressentie comme hostile à la cohésion groupale a été objet 
de fortes critiques, en revanche sont majoritaires l'idée que l'individu doit dès 
l'école apprendre intimement à fonctionner comme membre d'un groupe et 
surtout la prédominance de conceptions profondément et structurellement 
relationnelles et imbriquées du soi 425.  

Ces aspects ont servi – et servent – souvent à établir une grande diffé-
rence avec l'Occident où le sujet est « identique à lui-même en différents  
circonstances », tandis que chez les auteurs chinois il ne cesse de se modi-
fier 426. Longtemps de telles représentations ont nourri d'un côté le regard des 
occidentaux modernes quant au caractère holiste (voire anti-individualiste) 
de ces sociétés, et de l'autre un regard réprobateur envers l'égoïsme et l'ato-
misme du Moi (occidental) : « Ceux qui cherchent l'autonomie ou l'exaltation 

 
422. Delouche G., « La relation à l'autre en siamois » in Lozerand E. (s/s la dir. de), Drôles 
d'individus, op. cit., p. 261. 
423. Kicong H., op. cit., p. 380. 
424. Thomann B., « Industrialisation et construction de l'individu au Japon moderne » in 
Lozerand E. (s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit., p. 367. 
425. Rosenberger N.R., « Tree in summer, tree in winter : movement of self in Japan » in 
Rosenberger N.R. (ed.), op. cit., pp. 67-92 ; Lebra T.S., « Self in Japanese culture » in  
Rosenberger N.R. (ed.), op. cit., pp. 105-120. Ce type de représentation n'est pas exclusif à 
ces sociétés. On trouve aussi des représentations similaires en Inde ou dans les sociétés 
amazoniennes, cf. Martuccelli D., « Variantes del individualismo », op. cit.  
426. Feuillas S., op. cit., p. 124. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


216 Une autre introduction aux sciences sociales 

de leur particularité sont considérés [en Corée du Sud] comme inaccomplis, 
anormaux et égoïstes » 427. 

Mais ce qui se joue du côté des représentations n'est pas isomorphe avec 
ce qu'éprouvent les individus. Les grandes représentations idéologiques  
de l'individu ne font par exemple aucunement justice à la profondeur  
des changements, pour ne prendre qu'une date arbitraire, que le Parti  
Communiste a introduits en Chine dès 1949 puis avec les Réformes de 
1978 428. D'abord au travers d'un projet de modernisation par le haut qui,  
rompant bien des liens communautaires au nom d'un nécessaire effort natio-
nal pour le développement, a imposé d'autres liens aux individus. Puis, à partir 
des années 1970-80, en octroyant plus d'espace à quelques individus (les tout 
premiers entrepreneurs, souvent réprimés) en tension avec le Parti. Enfin,  
explicitement à partir des réformes et de l'instauration d'une « économie  
socialiste de marché », le Parti Communiste a encouragé, sans abandonner le 
double monopole d'exercice du pouvoir et de sélection des élites, les processus 
d'individualisation en augmentant les responsabilités des individus (en termes  
de logement, de santé, voire d'emploi) et en diminuant les solidarités  
étatiques 429.  

 
427. Kicong H., op. cit., p. 381. 
428. Cf. de Yan Y., The Individualization of Chinese Society, Oxford, Berg, 2009 ; « The  
Chinese Path to Individualization » in British Journal of Sociology, vol. 61, n° 3, 2010, 
pp. 489-510 et « Of the Individual and Individualization : The Striving Individual in China 
and the Theoretical Implications » in Heinlein M. et al., Future of Modernity, Bielefeld, 
Verlay, 2012 pp. 177-194. 
429. Ce qui, si l'on suit par exemple une étude des plaintes des paysans chinois face à l'État, 
a donné forme à diverses formes de « dénonciation de la souffrance », et du « souvenir des 
épreuves d'antan pour chérir le bonheur d’aujourd’hui », cf. Sun L., « Sociologie de la tran-
sition et nouvelles perspectives théoriques » in Roulleau-Berger L., Guo Yuhua, Li Peilin & 
Liu Shiding (s/s la dir. de), La Nouvelle sociologie chinoise, op. cit., p. 102. Ou, dans un sens 
proche, pendant la phase des réformes, s'est produit un questionnement sur les relations 
d'interdépendance entre ouvriers, entreprises et gouvernement, les premiers exprimant 
pendant une période plus ou moins longue le souhait de rester liés à l'État tandis que le 
gouvernement proposait de changer les rapports État-entreprises. Un « désenchâssement » 
s'en est suivi : les ouvriers ayant le sentiment que l'État se désintéressait d'eux. Cf. Tong X., 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 217 

Ces transformations comme partout ailleurs suscitent des questions – ô 
combien habituelles ! – pour le regard sociologique. On parle en Chine 
– comme en Corée du Sud ou au Japon – de l'avènement d'individus égoïstes, 
des Entreprising-Self voués à la surconsommation, valorisant la réussite per-
sonnelle au détriment du collectif. Et pas plus dans ces pays qu'ailleurs ces 
processus n'abolissent les traditions institutionnelles. Il n'empêche que 
l'inflexion est importante sous réserve de bien comprendre que ce n'est plus 
la modernité ou l'occidentalisation qui font peur mais la profondeur des chan-
gements sociaux, culturels et économiques en grande partie initiés et pilotés 
par les élites nationales. Du coup, à mesure que ces sociétés s'affirmaient via 
l'essor de l'industrialisme, les différentes représentations de l'individu ont vu 
sensiblement s'atténuer leur fonction d'antagonisme idéologique contre  
l'Occident 430.  

Sans minimiser la force des clivages civilisationnels et la manière dont ils 
se sont mobilisés pour marquer des différences incommensurables ou pour 
affermir de futurs projets de puissance – le moteur de l'auto-narration collec-
tive et des changements vécus fait chair tôt ou tard avec l'industrialisme. Il 
rend compte à la fois de la nouvelle fierté nationale et de la nature ou de la 
tournure des discussions civilisationnelles, mais il est surtout à l'arrière-plan 
de bien des processus de désencastrement vécus par des centaines de millions 
d'individus. Évitons tout malentendu : ces sociétés sont traversées – comme 
bien d'autres dans le monde – par des profondes secousses culturelles et 
même politiques qui questionnent les rapports entre les genres, les généra-
tions, les croyances ou l'exercice légitime de l'autorité. Mais tous ces débats, et 
c'est là leur spécificité, sont interprétés à la lumière du formidable essor connu 
par l'industrialisme dans ces pays. Là plus qu'ailleurs, c'est ce facteur plus que 
tout autre qui est à la base de la narration d'un des plus grands et des plus 
rapides désenchâssements des individus de l'histoire. 

 
« Continuité de la tradition culturelle socialiste : action collective et résistance dans les en-
treprises d'État » in Roulleau-Berger L., Guo Yuhua, Li Peilin & Liu Shiding (s/s la dir. de), 
La Nouvelle sociologie chinoise, op. cit., pp. 223-224. 
430. Mise à part le cas de Singapour (sous la direction de Lee Kuan Yew) ou en Malaisie 
(sous l'égide de Mahatir Ibn Mohamad) où est visible une forte stratégie d'opposition à 
l'Occident au nom des valeurs asiatiques. Cf. Brisson Th., op. cit., pp. 61-87.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


218 Une autre introduction aux sciences sociales 

La rénovation des catégories sociologiques 

En ce qui concerne la production de la connaissance sociologique à propre-
ment parler, il est raisonnable de penser que l'éventail des principales caté-
gories d'analyse verra quelques évolutions ou plutôt qu'aux grands concepts 
produits par l'histoire et les réalités de l'Occident moderne (différenciation, 
rationalisation) viendront s'ajouter progressivement d'autres notions et caté-
gories.  

La notion chinoise de guanxi (relation) servira très probablement dans 
un avenir pas très lointain – cela commence à se faire – à décrire, analyser ou 
comparer les systèmes de relations sociales de différentes sociétés – la France, 
le Mexique ou l'Egypte 431. Le processus de construction du guanxi lui-même 
en tant que catégorie d'analyse sociologique (et le souhait de son expansion 
ou application à d'autres réalités) mériterait une réflexion approfondie  
(notamment à propos de ce qui est dénommé comme un guanxiisme métho-
dologique ou un guanxiisme confucéen). D'autant plus que, partout dans le 
monde, et parfois de manière assez semblable dans les grandes lignes, il y va 
d'une grande famille de représentations alternatives à la notion matricielle de 
la conception occidentale. À la vision d'un individu préexistant ou indépen-
dant des liens sociaux s'oppose, on vient de le voir, celle d'un individu indis-
sociable de ses liens. Avec le guanxi, « l'homme conçu par la culture chinoise 
n'est pas une entité indépendante, mais existe dans sa relation à l'Autre » 432. 
L'homme ne peut être perçu sans communication ni sans relation ; c'est le 
guanxi qui définit la proximité psychologique, la méfiance ou l'obligation 

 
431. Selon les spécialistes, le guanxi veut dire littéralement « relation ». Mais en chinois, la 
notion désigne les obligations et les traitements de faveur entre individus liés par le guanxi. 
Ils peuvent être imposés par les liens du sang ou construits par la socialisation. Pour une 
extension de cette notion à l'analyse des mouvements sociaux, cf. Qi X., « Social 
Movements in China : Augmenting Mainstream Theory with Guanxi » in Sociology, 
vol. 51, n° 1, 2017, pp. 111-126 ; et pour une tentative de mesure des divers cercles du 
guanxi, cf. Luo J.-D., « The measurement of guanxi circles » in Roulleau-Berger L. & Li P. 
(eds.), Post-Western Sociology. From China to Europe, London-New York, Routledge  
Publishers, 2018, pp. 214-241. 
432. Yang Y., « Relation et identité : approche du processus psycho-social de la formation 
du 'nous' chez les chinois » in Roulleau-Berger L., Guo Yuhua, Li Peilin & Liu Shiding (s/s 
la dir. de), La Nouvelle sociologie chinoise, op. cit., p. 456. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 219 

entre individus, « un réseau se forme par les liens de guanxi interpersonnels 
ayant pour centre le 'moi' » 433. Pourtant, et c'est controversé, ni l'individu, ni 
son autonomie ne disparaissent nécessairement ; l'environnement social,  
partie consubstantielle de la propre définition de l'individu, peut aussi se lire 
et se structurer autour de lui. « La définition des 'miens' est toujours centré 
sur soi en se rapportant ensuite aux guanxi hérités (parenté) et aux guanxi 
construits. Le cercle change de contour selon les circonstances, autrement dit, 
les situations » 434. Autant dire que le guanxi est marqué par une certaine  
porosité des frontières – les « miens » peuvent devenir « étrangers » et vice-
versa, en fonction des situations. 

La représentation onto-relationnelle de l'individu en tant qu'altérité à 
celle de l'individu occidental – et sa critique – est une dimension présente 
dans un très grand nombre de sociétés (elle est fort visible par exemple dans 
le monde arabo-musulman, l'Afrique sub-saharienne ou dans certaines tradi-
tions indigènes de l'Amérique latine). Si nous évoquons ici le guanxi, c'est sim-
plement pour indiquer une des probables inflexions analytiques que l'arsenal 
conceptuel hérité de la sociologie est susceptible de connaitre à l'avenir.  
D'ailleurs l'idée de forger une notion décrivant ce qui se joue entre les indivi-
dus et soulignant leur profonde interdépendance n'est pas exclusive au 
guanxi. Au Japon, Takeo Doi a profondément réfléchi, autour de la notion 
d'amae, aux connotations des diverses formes de la dépendance entre indivi-
dus 435. On pourrait encore évoquer, toujours à propos du Japon, la notion de 
kata, « la nécessité pour l'individu de se conformer au rôle qui correspond à 
son statut : faillir, c'est déchoir. Plus un individu s'identifie à un rôle, plus il 
doit se dédier à la pratique qui y correspond dans une sorte de 'narcissisme du 
rôle' (De Vos) qui fonde en quelque sorte sa personnalité. Une pratique, les 
actes qui s'y attachent ne sont pas des aspects seconds, résiduels du rôle : ils 
sont l'expression même d'une condition de l'homme dont l'identité s'épuise 
dans son apparaître social »436. Inutile de le dire : derrière une distance com-
mune envers l'individualisme occidental, sur laquelle se construisent des  

 
433. Ibid., p. 460. 
434. Ibid., p. 463. 
435. Doi T., The Anatomy of Dependence, Tokyo, Kondansha International, 1973 [1971]. 
436. Pons Ph., op. cit., p. 397. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


220 Une autre introduction aux sciences sociales 

similitudes, les différences sont considérables entre les représentations des 
Chinois ou celles des Japonais 437. 

Si ces représentations s'opposent explicitement à l'individualisme occi-
dental moderne, c'est à partir de présupposés spécifiques qui les différencient 
aussi des anciennes conceptions holistes à proprement parler – largement 
produites, ne l'oublions pas, sous la forte emprise du récit hégémonique occi-
dental moderne. À leur place s'affirme une série de conceptions onto-relation-
nelles des individus. Certes, une opposition est visible – et parfois explicite-
ment tracée – avec l'individualisme occidental, mais, à la différence notoire de 
ce qui a imposé la vision de l'holisme, il est davantage question de rendre 
compte de l'individualité autrement que de nier son existence. La ligne de  
démarcation est parfois sinueuse – à cause de la volonté commune d'opposer 
ces représentations au modèle occidental – mais la différence est réelle : il n'est 
pas question de fusionner l'individu dans le groupe mais de décrire à partir 
d'une diversité de situations historiques et culturelles ses modes d'apparte-
nance et ses marges d'action. Face à un type d'individu souvent ouvertement 
dénommé occidental moderne et décrié comme tel, qui se pense de façon  
isolée des groupes dont il fait partie, s'oppose un ensemble de conceptions qui 
l'insèrent fortement (sans l'y dissoudre) dans le groupe. 

Les rapides évocations de ces quelques notions en formation n'ont d'autre 
objet que de montrer l'ouverture conceptuelle à laquelle probablement sera 
– est déjà en partie – contrainte la sociologie. Certaines notions s'imposeront 
peut-être comme des catégories d'analyses partagées par des sociologues de 
cultures différentes mais le succès relatif de celles comme l'amae ou le kata 
montre que rien n'est sûr. D'autant plus que, s'agissant de l'individu, des  
auteurs occidentaux pourront faire remarquer, y compris en vue de préserver 

 
437. Par exemple si autant le kô (la piétié filiale) que le chû (la loyauté) étaient d'impor-
tantes vertus dans le confucianisme, en Chine – mais non au Japon – la pitié filiale a  
toujours eu priorité dans l'ordre moral approuvé par le confucianisme. Comme le précise 
Eiko Ikegami, malgré son importance, le chû envers le souverain n'était pas au-dessus de la 
piétié filiale, et en cas de conflit la priorité devait aller à la relation père fils. Au Japon, à  
la suite des transformations de la culture samurai dans la période Tokugawa, il y a eu  
inversion des priorités entre le kô et le chû. Cf. Ikegami E., op. cit., pp. 331-332. En Chine, 
toujours selon certains spécialistes, l'individu peut se sentir davantage redevable de ses  
devoirs en tant que fils, père ou frère que de ses obligations envers l'État.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 221 

leur situation d'hégémonie intellectuelle, qu'au long du XXième siècle il y a bel 
et bien eu passage vers une conception plus dialogique, plus communica- 
tionnelle et interactive de l'individu (au moins depuis les travaux de George 
Mead). Ou encore, et à l'encontre d'une certaine vulgate, que l'individualisme, 
a toujours été une modalité du faire société dans l'Occident moderne. Certes 
le volontarisme est un des grands traits du caractère américain 438, mais il est 
souvent articulé dans la culture avec le souhait – voire l'exigence – d'atteindre 
des fins au travers de groupes librement choisis. Bien entendu, même dans 
cette dernière version, le Moi est conçu comme préexistant aux liens sociaux, 
mais la dichotomie civilisationnelle en est adoucie.  

Retenons l'essentiel : les catégories d'analyse deviendront une arène  
intense de concurrence épistémologique entre civilisations. 

Pendules civilisationnels 

Parmi les pays de ce troisième groupe, certains ont connu des phases impor-
tantes d'industrialisation – l'URSS ou l'Inde – mais à la différence du groupe 
précédent, ces percées n'ont jamais effacé la question et l'enjeu de l'identité. 
Pour revenir aux termes du débat du XIXième siècle, ils sont toujours davantage 
cernés à partir de l'authenticité que du rattrapage. En fait c'est l'ambivalence, 
voire l'oscillation identitaire civilisationnelle, qui marque les pays réunis dans 
ce groupe : ils ont souvent connu des processus d'occidentalisation intensifs 
et volontaristes, plus ou moins marqués par l'échec à un moment ou un autre 
de leur histoire.  

À partir d'un différentiel de puissance industrielle et technoscientifique 
entraînant à son tour un différentiel de puissance militaire particulier, s'est 
produite l'expansion – coloniale ou non – de l'Occident moderne 439. Mais la 
force et la violence de cette réalité ne doivent pas faire oublier que les proces-
sus de transmutation culturelle d'un peuple ne sont pas rares, qu'il s'agisse de 
l'adoption d'une nouvelle religion ou d'un profond changement de mœurs, et, 
fait tout aussi significatif, que ces bouleversements ont été au long de l'histoire 
soit imposés par un conquérant (de l'extérieur), soit décidés de façon très  

 
438. Fischer C.S., Made in America, Chicago, The University of Chicago Press, 2010, p. 10. 
439. Cf. le bilan exhaustif de la colonisation coordonné par Ferro M. (s/s la dir. de), Le Livre 
noir du colonialisme, op. cit. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


222 Une autre introduction aux sciences sociales 

volontariste par les élites locales (de l'intérieur). Articulations toujours  
sujettes à révision – voire à refus – comme ce fut un moment donné le cas de 
l'héritage chinois au Japon ou musulman en Inde. Ce qu'il nous intéresse de 
souligner ici, en lien direct avec notre problématique est que malgré la vigueur 
des débats concernant le capitalisme ou le communisme, la gauche ou la 
droite, la propriété privée ou les inégalités, ce sont de manière cyclique des 
enjeux proprement civilisationnels qui finissent par prendre le dessus dans ce 
groupe des pays.  

La Russie, l'impossible Eurasie 

C'est dans ce contexte qu'il faut comprendre la place particulière de la Russie 
en tant que grand exemple de pendule civilisationnel 440 . Depuis Ivan IV  
le Terrible (1547-1584), mais surtout dès le tout début du XVIIIième siècle avec 
Pierre le Grand (1694-1725) et l'histoire qui s'en suit, régime de l'URSS  
compris, la Russie ne cesse d'être hantée par son identité civilisationnelle, tour 
à tour occidentale, européenne, orthodoxe, slave, eurasienne. Caractéristique 
majeure de ces oscillations : elles ont été systématiquement produites par la 
volonté des élites nationales (du Tzar au Parti Communiste) et ont même pu 
s'inscrire au niveau des villes, une narration opposant ainsi, selon leur plus  
ou moins grand attachement à la modernité occidentale, Moscou à Saint  
Pétersbourg (on trouvera des ressemblances à ce niveau avec Pékin et Shangaï, 
ou au XIXième siècle en Égypte, avec Le Caire et Alexandrie) ; mais aussi au 
niveau de régions, entre un Sud-Ouest (Ukraine et Biélorussie) plus occiden-
talisé et les régions du Nord-Est 441. Pour ce qui nous intéresse ici, l'important 
est de comprendre la profondeur, mais aussi la précocité historique de ces  
oscillations.  

Tout d'abord, il est à noter que dès le régime de Pierre le Grand, le rattra-
page de l'Occident – explicite en ce qui concerne ses manifestations  
techniques, mais ayant lieu avant la révolution industrielle à proprement  
parler – est à l'ordre du jour, même si, dans ce cas précis, l'occidentalisation 
intègre aussi déjà la volonté de civiliser et de policer les Russes (Pierre le 

 
440. Rey M.-P., La Russie face à l'Europe, Paris, Éditions Flammarion, 2016 ; Greenfeld L., 
op. cit., pp. 189-274. 
441. Snyder T., La Reconstruction des nations, Paris, Éditions Gallimard, 2017 [2003]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 223 

Grand ordonnera, par exemple, aux hommes de se raser). Tout aussi impor-
tant : les oscillations quant à la nature de la civilisation russe qui se produisent 
au XIXième siècle sont inséparables des succès et des difficultés géopolitiques 
du pays dans ses guerres avec l'Europe, ses percées dans les Balkans ou ses 
pénétrations auprès des Ottomans.  

Ce qui caractérise durablement l'histoire russe est donc tout autant la 
force de l'oscillation que la précocité du processus. Très tôt voit le jour avec 
Ivan le Terrible une réaction hostile envers le projet d'occidentalisation (par 
le haut) 442. Les racines slaves, orthodoxes ou eurasiennes de la Russie seront 
tour à tour défendues et revendiquées mais surtout avec Pierre le Grand se 
propagera l'idée d'un processus d'occidentalisation débuté et impulsé par les 
élites qui leur serait exclusivement réservé. Le peuple russe, notamment celui 
de la campagne, en resterait éloigné. Un point d'ailleurs cristallisera les  
discussions sur la longue durée : la question de l'autocratie et sa légitimité en 
terres russes, face aux troubles que les aspirations démocratiques et égalita-
ristes suscitent ailleurs en Europe (ou en Russie, à cause de l'importation des 
idées étrangères) – tournant bien visible par exemple dans le changement 
d'attitude envers les Lumières de l'Impératrice Catherine II (1762-1796). 

Sur ce fond d'oscillation permanente, où alternent des phases d'accalmie 
identitaire et des périodes d'inquiétude aigües, l'histoire russe connaît une in-
déniable spécificité dans ses rapports à l'Occident moderne lors de la révolu-
tion soviétique. Jusque pour une frange de la population des pays occidentaux 
eux-mêmes, l'URSS devient un modèle pendant quelques décennies. On  
assiste à une inversion relative des rôles entre l'Europe et la Russie qui, cepen-
dant, même sous Staline, ne remet pas vraiment en question la force du récit 
hégémonique occidental moderne, l'URSS se concevant pour beaucoup 
comme son grand porte étendard mondial. 

Enfin, et sans surprise, les longues oscillations civilisationnelles russes  
ne sont pas statiques ; chacune se produit en tenant compte du passif et des 
conflits hérités. Pourtant, même après des phases d'accalmies plus ou moins 
longues, l'enjeu civilisationnel revient. La différence avec le groupe précédent 
est sensible. Malgré l'importance de la question du rattrapage économique et 

 
442. C'est à partir du XVIième siècle que les échanges entre la Russie et l'Europe commencent 
vraiment à se développer (après la phase liée à l'expansion mongole). 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


224 Une autre introduction aux sciences sociales 

technique et les résultats que la Russie atteint à différentes périodes de son 
histoire (au début du XIXième siècle ou avec l'industrialisation forcée de l'ère 
communiste), l'industrialisme, tout en s'enracinant dans le pays, n'apaise pas 
vraiment la question de la définition civilisationnelle de la Russie. Certes, ces 
oscillations ne sont pas à dissocier des difficultés de l'industrialisme, resté trop 
tributaire de l'industrie lourde, trop concentré, et jusqu'à la Révolution 
d'Octobre, sous très forte mainmise du capital étranger. Difficultés récur-
rentes qui furent systématiquement sanctionnées par des défaites militaires 
(1855, la guerre de Crimée ; 1905, la guerre russo-japonaise ; 1917, la Première 
guerre mondiale) ou par d'importantes luttes et contestations internes (y 
compris la fin du régime communiste au début des années 1990), activant, 
sous modalités différentes à chaque période la question de l'identité civilisa-
tionnelle du pays. La dernière en date est bien connue : avec la fin de l'URSS 
et son démembrement (d'abord avec une Fédération, puis dans différents 
pays), la Russie connait de nouveau une oscillation significative entre son 
identité occidentale et eurasienne.  

Bien entendu, le rapport n'est ni immédiat ni direct entre l'échec ou les 
limites de l'industrialisme – avec les différentiels de puissance que cela  
entraîne – et la réaffirmation des racines eurasiennes du pays. En fait, si cette 
oscillation se produit c'est que de manière infiniment plus structurelle, dans 
son rapport et à l'Occident et à la modernité, la Russie (ses intellectuels,  
ses responsables politiques et religieux) s'est construite une identité et une  
tradition emplies d'ambivalence et qui, forgées au moins depuis le XVIième 
siècle, n'ont cessé d'être entretenues.  

Cette ambivalence et cette oscillation civilisationnelles, infiniment plus 
fortes et enracinées que dans les sociétés du groupe précédent, accentuées 
– mais non produites – par les limites de l'industrialisme, ne doit pas escamo-
ter cependant une dimension commune à la Russie actuelle et à bien d'autres 
pays dans le monde. Pendant l'expérience totalitaire déjà mais surtout depuis 
quelques décennies, Les Russes sont confrontés, malgré l'autoritarisme voire 
la volonté de rétablir une totalité sous égide orthodoxe, à de profondes,  
intenses et massives expériences de désenchâssement. Le rapide et brutal  
passage d'un mode de gestion politique, économique et social à un autre a 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 225 

produit des itinéraires d'individuation souvent chaotiques et disruptifs, dans 
l'univers post-soviétique 443.  

Les ambivalences indiennes 

Comme la Russie, mais à partir d'une tout autre histoire de fascination et de 
répulsion, l'Inde n'a jamais cessé dès le milieu du XIXième siècle d'être écartelée 
entre tradition et modernité. Une telle affirmation peut sembler banale et ré-
currente ; elle ne l'est pas. En Inde la tension a été – est – bien plus profond et 
complexe qu'ailleurs. À l'instar de très anciennes civilisations, de surcroît au 
carrefour de bien d'autres (chinoise, mongole, arabe, perse), les Indiens aussi 
ont également construit leur identité – comme les Japonais, les Iraniens et en 
partie les Indigènes en Amérique latine – sur leurs capacités à assimiler sans 
se dénaturer toutes les invasions dont le pays fut le lieu dans son histoire. C'est 
à partir d'une longue tradition de séparation, de juxtaposition et de disjonc-
tion entre d'un côté les pouvoirs politiques exercés au travers des siècles par 
différents gouvernements étrangers depuis le XIIIième siècle (sultans, shahs, 
Rajk britanniques), et de l'autre côté une autorité sociale et religieuse exercées 
par des lettrés ou des brahmanes, que les Indiens ont dû développer des capa-
cités spécifiques de résistance et d'acculturation 444. Bien entendu, des repré-
sentations de ce type participent d'un travail idéologique explicite de cons-
truction d'une identité collective largement commun à bien d'autres pays. 
Mais à cette stratégie de sociétés ayant connu de longs processus de conquête 
et de colonisation, le discours identitaire-civilisationnel indien a ajouté une 
certaine spécificité : il a inventé un sens original de l'universel et une tradition 
de la synthèse 445 qui a même permis à certains de dire que l'occidentalisation 

 
443. Alexievitch S., La Fin de l'Homme rouge, Arles, Éditions Actes Sud, 2001 ; Berelowitch 
A. & Wieviorka M., Les Russes d’en bas, Paris, Éditions du Seuil, 1996 ; Poujol C., « Vers la 
naissance de l'individu en Asie centrale postsoviétique ? » in Lozerand E. (s/s la dir. de), 
Drôles d'individus, op. cit., pp. 317-332. 
444. Éric Meyer analyse à partir d'un contexte de ce type l'itinéraire de Gandhi. Cf. Meyer 
É., « Les expériences de Gandhi au regard des théories de Louis Dumont » in Lozerand E. 
(s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit., pp. 343-350. 
445. Nehru J., « Synthesis is our Tradition » in Dallmayr F. & Devy G.N. (eds), Between  
Tradition and Modernity. India's Search for Identity, London, Sage Publications, 1998, 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


226 Une autre introduction aux sciences sociales 

(apparente) du pays devait être interprétée en fait comme une manière, pro-
prement indienne, de domestiquer l'Occident. 

En tout cas, sur la très longue durée, peu de civilisations ont construit 
leur identité autour de la synthèse autant que l'Inde. Dans ce lieu de naissance 
de très grandes et anciennes religions (hindouisme, bouddhisme, jaïnisme et 
sikhisme) mais aussi de l'expansion du zoroastrisme, du christianisme et  
surtout de l'Islam, la dimension spirituelle fait très souvent partie du discours 
que les Indiens – politiciens, intellectuels, religieux – construisent autour de 
leur civilisation. Une spiritualité qui n'a pas empêché l'Inde d'être souvent aux 
prises avec une histoire violente, à la suite de maintes invasions plus ou moins 
tolérantes et de divers changements de régimes impériaux. 

La longue présence anglaise a déclenché des attitudes profondément  
ambivalentes chez les Indiens. Dès le XVIIIième siècle, coïncidant avec le déclin, 
puis la fin de l'Empire Moghol 446, cette présence – d'abord en 1757 via la 
Compagnie des Indes 447, puis à partir de 1858 et pendant un siècle, cette  
fois-ci directement sous le contrôle de la Couronne Britannique 448 – fera de 
l'Inde un cas d'école de la tension entre tradition et modernité. Ce ne sont pas 
forcément les traits de la colonisation anglaise elle-même qui rendent compte 
de cette situation, même si elle a volontairement et profondément « tradition-
nalisé » le passé du pays afin de mieux l'opposer à la modernité qu'elle appor-
tait. Le récit hégémonique occidental moderne a activement travaillé pour 
proposer une représentation de l'Inde en trois étapes : un âge d'or hindouiste ; 
une phase de déclin sous contrôle musulman ayant donné lieu à une période 
d'anarchie à la fin de l'empire Moghol ; puis une période de renaissance et de 

 
pp. 192-196 ; Khilnani S., L'Idée de l'Inde, Paris, Librairie Arthème Fayard, 2005 [1997], 
pp. 243-260. 
446. La présence européenne se produit dès le début du XVIIième siècle (avec les Portugais, 
les Hollandais, les Français et déjà les Anglais) mais ce n'est qu'au XVIIIième que la Compa-
gnie anglaise des Indes Orientales, une entreprise privée, impose un contrôle sur le pays 
avec l'aide de la force navale britannique.  
447. Pouchepadass J., « L'Inde : le premier cycle colonial » in Ferro M. (s/s la dir. de), Le 
Livre noir du colonialisme, op. cit, pp. 353-396. 
448. Fourcade M., « Les Britanniques en Inde (1858-1947 ou le règne du 'cyniquement  
correct') » in Ferro M. (s/s la dir. de), Le Livre noir du colonialisme, op. cit., pp. 401-449. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 227 

libération sous égide britannique 449 avec l'introduction, par exemple, de l'idée 
d'égalité et des politiques de discrimination positive envers les intouchables 
dès cette époque ; avant que ne s'ajoute une quatrième période après  
l'Indépendance. Mais au-delà des résonances contemporaines possibles de ces 
discours historiques identitaires, l'important est de reconnaitre que, sans 
doute, aucune autre civilisation n'a été durablement traversée par des senti-
ments ambivalents aussi profonds envers la modernité occidentale. Ce n'est 
sans doute pas un hasard si une des plus importantes inflexions théoriques 
apportées par les Subaltern Studies indiennes a été justement de déplacer la 
critique du colonialisme de l'économie et de la politique vers la culture. C'est 
là que se trouve pour les Indiens le principal champ de bataille. 

Pourtant, bien des facteurs économiques relient l'Inde avec l'expérience 
des pays du Sud-Est asiatique ou de la Chine. Doté d'une riche tradition de 
manufacture textile jusqu'au XVIIIième siècle, le pays s'est engagé depuis son 
indépendance en 1947 dans un effort industriel indéniable, depuis l'industrie 
lourde au lendemain de l'indépendance jusqu'à sa récente percée dans le nu-
mérique. D'ailleurs, malgré le poids de la pauvreté et des inégalités sociales et 
régionales, l'Inde, comme d'autres pays émergents, a vu augmenter significa-
tivement le chiffre de ses classes moyennes. Pourtant, malgré les succès indé-
niables de l'industrialisme dans le pays (ou la percée mondiale des universités 
indiennes) en ce qui concerne la thématique qui nous occupe dans cet  
ouvrage, la question centrale en vient à tourner d'une manière ou d'une autre 
toujours autour de l'identité civilisationnelle. 

L'enjeu est d'autant plus lancinant que le sous-continent indien s'étend 
en Asie du Sud sur un immense espace rarement unifié au long de l'histoire, 
et qui couvre aujourd'hui le Pakistan, l'Inde, le Bangladesh et la Birmanie et 
une population aussi nombreuse qu'identitairement différenciée. La poussée 
du nationalisme hindouiste dans la dernière période s'inscrit elle-même au 
sein de la longue oscillation civilisationnelle indienne. Dans un pays multiple 
où le nationalisme a dû longtemps se construire en tension avec l'expérience 

 
449. Kaiwar V., « The Aryan model of History and the Oriental Renaissance : The Politics 
of Identity in an Age of Revolutions, Colonialism, and Nationalism » in Kaiwar V. &  
Mazumdar S. (eds.), Antinomies of Modernity, Durham, Duke University Press, 2003, 
pp. 13-61. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


228 Une autre introduction aux sciences sociales 

coloniale, et donc de manière dérivée en référence à l'expérience euro-
péenne 450, le système politique indien a toujours eu du mal à formuler une 
idéologie nationaliste inclusive. Le développement récent de l'hindouisme 
comme religion de tous les Indiens contraste ainsi avec l'histoire de la frag-
mentation spirituelle du pays, et va à l'encontre de l'existence d'une impor-
tante minorité de musulmans indiens de près de 150 millions de personnes. 

Même si on remonte à la dénommée Renaissance hindouiste de la fin du 
XIXième siècle, le contraste est grand entre les manières dont les Indiens posent 
et pensent la question de la modernité et celle qui a été en œuvre parmi les 
politiciens et les intellectuels arabes, russes ou japonais. Si la sensibilité mo-
dernisatrice est globalement dominante, il est rarement question de s'extirper 
de l'hindouisme ou de se défaire d'une identité collective, notamment sous ses 
aspects spirituels. Au contraire, comme le signale bien Bhikhu Parekh à partir 
de l'analyse des discours politiques de Gandhi – mais il est possible d'étendre 
la pertinence de l'observation –, l'Inde a moins été le théâtre d'oppositions di-
chotomiques et tranchées entre modernité et tradition que celui d'un  
ensemble de positions infiniment plus nuancées, allant du traditionalisme  
critique à un modernisme de même nature 451. Comprenons-le bien : dans ce 
cadre, « critique » ne veut rien dire d'autre que la volonté de parvenir à une 
articulation élaborée, jamais équidistante entre les deux pôles, mais n'excluant 
pas définitivement l'un d'entre eux – un aspect bien visible dans les villes  
indiennes 452. Malgré les différences entre Tagore, Iqbal, Gandhi ou Nehru 
– et tant d'autres – un fil conducteur leur est commun – le rapport incessam-
ment inquiet et tiraillé entre modernité et tradition 453. Vidiadhar Surajprasad 
Naipaul parlera de son côté d'une civilisation blessée 454. Surtout, et c'est un 
aspect bien mis en avant par Ashis Nandy dans son essai de construction  
psycho-identitaire des Indiens, il faut prendre acte du caractère fortement  
intériorisé de la tension – l'ennemi est intime. Sur l'arrière-plan d'une longue 

 
450. Chatterjee P., Nationalist Thought and the Colonial World, London, Zed Books, 1986. 
451. Parekh B., Colonialism, Tradition and Reform, New Delhi, Sage Publications, 1999. 
452. Khilnani S., op. cit., chapitre 3. 
453. Pour une instructive sélection de textes de grands auteurs indiens au long du XXième 
siècle et de leurs tiraillements entre modernité et tradition, cf. Dallmayr F. & Devy G.N. 
(eds.), Between Tradition and Modernity. India’s Search for Identity, op. cit. 
454. Naipaul V.S., India : A Wounded Civilization, London, Penguin Books, 1979 [1977]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 229 

tradition civilisationnelle de synthèse, « l'unicité de la culture indienne ne  
repose probablement pas tant sur une idéologie unique que sur l'aptitude  
traditionnelle de la société à vivre dans l'ambigüité et à utiliser les ambigüités 
pour s'en faire des défenses psychologiques et métaphysiques contre les inva-
sions culturelles » 455, la greffe moderne introduit une profonde modification. 
L'ennemi a été – est – cette fois-ci désiré 456. Attitude facilitée à son tour par 
la force de la tradition de la synthèse : la longue expérience d'articulations de 
l'autre et du soi, et l'immensité du pays, ont atténué les craintes. Au-delà de  
la diversité des auteurs, prime la permanence de ce récit indissociablement 
identitaire et civilisationnel. 

Enfin, l'Inde a également été le théâtre de très importantes transforma-
tions sociales et culturelles qui, malgré la force d'une représentation immuable 
du pays, ont fait évoluer le système des castes en termes de règles d'endogamie, 
d'activité professionnelle et de groupes d'intérêts 457 et même trouvé en lui une 
voie paradoxale vers la démocratie 458. Mais ces transformations ont égale-
ment produit de larges contingents d'individus désenchâssés dont il serait 
abusif d'interpréter l'expérience dans les termes de la modernité occidentale, 
tant par ailleurs malgré toutes ces évolutions, la conception des individus  
et des codes relationnels est toujours marquée par l'emprise de la civilisation 
indienne. Des similitudes ont pu ainsi être établies avec la Chine et sa tradition 
d'individus onto-relationnels, notamment avec l'idée que la société serait 
moins cimentée par la loi que par la bienséance et par le sens du devoir. La 
hiérarchie des relations et le respect sont fondamentaux, parfois même à l'en-
contre de préceptes éthiques jugés par trop abstraits, ce qui donne une forte 

 
455. Nandy A., L'Ennemi intime, Paris, Librairie Arthème Fayard, 2007 [1983], p. 157. 
456. Le processus, par ailleurs, a également opéré en sens inverse : les Britanniques ayant 
longtemps eu aussi un rapport de fascination et de rejet envers l'Inde. Si l'imaginaire de la 
colonisation est présent parmi bien des auteurs européens, une spécificité indéniable en 
termes d’ambivalence revient sans doute aux auteurs anglais dans leur rapport à l'Inde – à 
commencer par Rudyard Kipling. Cf. Said E.W., Culture and Imperialism, New York,  
Alfred A. Knopf, 1993.  
457. Deliège R., Le Système indien des castes, Villeneuve d'Ascq, Presses universitaires du 
Septentrion, 2006. 
458. Jaffrelot Ch., Inde : la démocratie par les castes, Paris, Librairie Arthème Fayard, 2005 ; 
Khilnani S., op. cit., pp. 101-106. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


230 Une autre introduction aux sciences sociales 

incidence au « collectivisme intragroupe », et fait que l'essentiel de la solidarité 
pratiquée par l'individu a lieu à l'intérieur de petits groupes tels que la famille 
ou le cercle d'amis 459. 

L'Islam et la modernité 

Dans ces mouvements pendulaires un rôle souvent décisif revient sans  
surprise aux grandes religions. Ces dernières décennies, – chez les Turcs, les 
Perses, les Arabes, les Pakistanais ou les Indonésiens – c'est autour de l'islam 
que l'attraction, la méfiance ou l'hostilité envers l'Occident se structure 
comme enjeu civilisationnel à caractère religieux.  

Les relations entre l'Islam et l'Occident ne se résument nullement aux 
avatars récents, ne serait-ce que parce que ce qui se joue dans la période  
récente réactive et réinvente un très long passé de coexistence, de concurrence 
et de guerres. Mais cela ne doit pas amener à sous-estimer la nouveauté des 
interprétations de l'Islam en tant que nouvelle utopie politique proposées par 
Ali Shariati en Iran ou Sayyid Qutb en Egypte, autour de lectures souvent  
radicales qui accentuent fortement des dimensions subjectives et des senti-
ments moraux comme l'humiliation ou la dignité 460. La mobilisation de ce 
langage est importante : elle indique à quel point les oscillations et les critiques 
civilisationnelles trouvent souvent un terrain privilégié d'expression autour 
d'expériences individuelles. L'individu est le lieu de prégnance d'une impos-
sible résolution : « l'individualisme est l'enfant chétif de la modernité turque, 
coincé entre un positivisme importé et un Islam toujours vivace » 461.  

 
459. Kakar S. & Kakar K., op. cit., p. 32. Signalons-le une nouvelle fois. Cette description 
n'est pas très éloignée de ce que, dans un tout autre contexte, et avec d'importantes consé-
quences sur le plan économique et politique, Edward C. Banfield a appelé le « familialisme 
amoral », fort présent dans les sociétés du Sud de l'Italie. Cf. Banfield E.C., The Moral Basis 
of Backward Society, Glencoe, The Free Press, 1958. 
460. Pour une interprétation contextuelle de leurs œuvres à partir d'une vision large sur 
l'évolution de l'Islam politique, cf. Kepel G., Jihad, Paris, Éditions Gallimard, 2000. Pour 
une lecture sociologique de l'œuvre d'Ali Shariati, cf. Connell R., Southern Theory,  
Cambridge, Polity Press, 2007, pp. 124-137. 
461. Bodzémir M., « Le développement de l'individualisme en Turquie » in Lozerand E. 
(s/s la dir. de), Drôle d'individus, op. cit., p. 303. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 231 

Il ne faut pas voir dans cette affirmation un pur commentaire de circons-
tances. Au contraire, la société turque ne cesse de travailler son rapport à  
la modernité à partir d'oscillations et de tiraillements civilisationnels qui  
souvent se focalisent autour de la question de l'individu. On y parle à maintes 
reprises d'une tradition ottomane ou musulmane qui auraient empêché les 
individus de devenir modernes. En Turquie la liste des thèmes qui, successi-
vement ou de façon récurrente, ont été cernés de cette façon sont nombreux. 
La tradition du Millet ottoman par exemple, mais à l'époque il en était de 
même dans bien d'autres droits féodaux ou tribaux, faisait que l'individu  
amenait avec lui, tout au long de ses mobilités, la loi du lieu ou de la commu-
nauté de son appartenance d'origine ; elle accordait ainsi des droits aux chré-
tiens comme groupe (ou à d'autres minorités), tout en les considérant comme 
de citoyens de seconde classe. Cette tradition sera dénoncée comme incom-
patible avec l'État moderne et constituant une entrave à l'essor des indivi-
dus 462. Ce n'est qu'au XIXième siècle – sous contrainte occidentale – que le  
Sultan s'est vu contraint d'accorder, lors de la Constitution de 1876, les mêmes 
droits aux chrétiens et aux musulmans, entraînant ainsi la formation d'un État 
souverain articulé autour d'une égalité entre citoyens. À partir d'une tout autre 
thématique et dans un tout autre cadre de discussion, la question de la tradi-
tion et de la modernité, de l'Occident, de l'islam et de la nation mais aussi celle 
des droits des femmes et de l'individu se posent avec force autour du port du 
voile 463. 

En fait derrière ces débats se pose parfois l'épineuse question du rôle des 
élites nationales dans l'impulsion et le contrôle des processus de moderni- 
sation et d'occidentalisation. C'est la conjonction « et », et du coup l'identifi-
cation entre les deux termes, qui constitue le grand enjeu conflictuel. Les  
débats deviennent paroxystiques lorsqu'il est question de la subordination de 
la première thématique, la modernisation, à l'occidentalisation. À la base 
pourtant l'enjeu semble commun. C'est bien le rattrapage industriel et tech-
nique de l'Occident qui est à l'horizon, mais le processus pour y parvenir est 
passé par des volontarismes politiques particuliers et d'autre part a connu des 

 
462. Pena de Matsushita M., op. cit., pp. 25-26 ; Lewis B., Histoire du Moyen-Orient, op. cit., 
pp. 355-366. 
463. Göle N., Musulmanes et modernes, Paris, Éditions La Découverte, 1993. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


232 Une autre introduction aux sciences sociales 

résultats différents de ceux que nous avons évoqués à propos du Japon. Si, 
rappelons-le, les débats ont fait rage au Japon à propos de l'occidentalisation, 
l'essor de l'industrialisme (malgré la virulence du nationalisme nippon) a 
quelque peu canalisé, voire cantonné, les discussions. En revanche dans bien 
des pays arabo-musulmans, par la force endogène des critiques dont l'Islam 
était la cible 464, mais aussi par la formulation de projets politiques visant  
explicitement une transformation profonde des mœurs et des institutions afin 
de s'approprier une part de l'esprit occidental, les réactions et les résultats ont 
été différents. Ces projets connaitront des visions extrêmes et différentes avec 
la révolution kémaliste d'Atatürk (1923-1938) en Turquie, le panarabisme de 
Nasser (1956-1970), Sukarno en Indonésie (1945-1967), sans oublier – ce qui 
montre l'étendue de l'éventail – le règne des Pahlavi en Iran (1925-1979) 465.  

Or si la force des débats à connotation civilisationnelle sont irréductibles 
aux enjeux de l'industrialisme, ceci est encore plus vrai lorsqu'il s'agit de la 
force des expériences de désenchâssement qui parcourent tous azimuts ces 
sociétés.  

Les religions ou les idéologies ne parviennent pas à maîtriser les phéno-
mènes de disruption que traversent les individus en termes d'identité et plus 
largement, d'expériences. La rupture de la totalité, malgré tous les efforts de 
soudure politique ou religieuse, a bel et bien eu lieu. Dans cette remarque il 
n'y a aucun jugement de valeur mais la nécessaire reconnaissance d'une situa-
tion à laquelle des millions d'individus se sont vus contraints de faire face. Le 
monde a cessé d'être organique ; il est déchiré, hybride. En fait les individus 
qui longtemps avaient eu – à la suite d'un complexe travail idéologique – le 
sentiment d'être enchâssés dans « leur » société, ont été confrontés à des con-
figurations autres et à une profonde dislocation de leurs univers habituels de 
référence. Bien entendu il s'agit du récit éponyme de la modernité occidentale. 

 
464. Des critiques qui pouvaient aller jusqu'à demander de transformer le langage et la  
littérature arabes afin de les mettre en capacité d'accueillir la pensée moderne (on trouvera 
des analogies adoucies à cette une attitude du côté des modernisateurs japonais de l'ère 
Meiji, mais aussi en Russie). 
465. Face à ces démarches, l'équation indienne avec Jawaharlal Nehru (1947-1964), malgré 
son souhait modernisateur, mais aussi la direction économique imposée par Mao  
Tsé-toung (1949-1976) en Chine dans les années qui suivent immédiatement la prise du 
pouvoir en 1949, ont des différences civilisationnelles significatives. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 233 

Mais ce n'est pas uniquement dans ces termes, et de moins en moins, que ces 
processus sont interprétés. Au contraire, chaque nouvelle expérience de déra-
cinement est prise dans le sillage d'une longue oscillation civilisationnelle,  
qui souvent à travers la promesse du rétablissement d'une nouvelle totalité à 
venir (autour de la charia), ne fait en vérité que renforcer la profondeur des 
désenchâssements à l'œuvre. Dans le laps de quelques générations et souvent 
avec une vive conscience personnelle ou familiale des changements abrupts 
d'orientation politique, les individus conjuguent néo-fondamentalismes,  
intégrismes, nationalisme, panarabisme, partis laïques et sont contraints de 
naviguer dans tout cela. De tels désencastrements largement produits par les 
villes et par la culture, mais aussi en partie par les changements de cap poli-
tiques ou les bouleversements de l'économie, tendent pourtant à être inter-
prétés en termes de conflits entre civilisations. Dans ce sens, la Révolution 
iranienne de 1979 mérite de nouveau une mention. Si elle a eu un moindre 
rayonnement planétaire que la Révolution russe de 1917, elle apparaît cepen-
dant, à l'aune du récit hégémonique occidental moderne, comme une rupture 
plus importante. Le communisme avait d'évidentes racines européennes et  
se réclamait d'elles, la Révolution iranienne a explicitement rejeté nombre 
d'institutions phares de la civilisation occidentale.  

Pourtant, derrière le travail des entrepreneurs de civilisations, et les  
manières dont ils parviennent à agir dans les différentes sociétés, se répand 
partout le vécu et la conscience du vécu de la fin d'une totalité organique. Les 
transformations de l'Islam sont diverses selon les contextes nationaux (en  
Europe ou dans les pays à dominance musulmane), mais partout il est  
question d'individus désenchâssés, confrontés à des enjeux nouveaux avec les 
institutions, en quête de nouvelles sutures collectives 466. Il est important de 
bien comprendre cela : si totalisant que soit le désir du néo-fondamentalisme 
(ou, pour l'heure, de tout autre projet pour restaurer une totalité), il ne peut 
que faire le constat d'incapacités factuelles radicales à y parvenir. Il n'y a plus, 
malgré les efforts et le rigorisme, les contrôles et les punitions, de possibilité 

 
466. Oliver Roy différencie ainsi entre un néo-fondamentalisme musulman autour d'un 
code strict de comportement (dans lequel la dimension juridique est fondamentale) et « à 
l'opposé, la reformulation d'une religiosité en termes de foi, de réalisation individuelle et 
de valeurs ». Cf. Roy O., L’Islam mondialisé, Paris, Éditions du Seuil, 2004, p. 68 ; aussi  
Khosrokhavar F., L'Islam des jeunes, Paris, Éditions Flammarion, 1997. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


234 Une autre introduction aux sciences sociales 

d'inscription organique de la foi dans une société. Si cela semble désormais 
évident pour les croyants dans les sociétés occidentales contemporaines tant 
le divorce y est profond entre culture et religion, la différenciation entre  
l'expérience religieuse, la culture et le politique s'impose aussi dans les sociétés 
musulmanes 467 . D'ailleurs, la force de l'expérience de désencastrement  
à laquelle sont confrontés les croyants, le fait donc de vivre au milieu d'une 
rupture entre l'objectif et le subjectif, sont à leur façon attestés par les fonda-
mentalistes islamistes qui, en s'appuyant sur la religion, essayent de trans-
mettre aux fidèles un ensemble des prescriptions de conduite élargies. En fait 
ils produisent des codes d'action pour un grand nombre de conduites quoti-
diennes (y compris en Europe 468 ) dont celles liées au plaisir, qui restées  
sans règles explicites parce que non édictées par des référents religieux plus 
traditionnels, témoignent des nouvelles incertitudes qui taraudent les 
croyants en tant qu'individus désenchâssés 469.  

Si la structure des débats semble rigide, les évolutions sont réelles et pro-
fondes. Certes, l'emprise de la représentation du pendule civilisationnel est 
telle qu'on peut avoir l'impression que ces sociétés ne cessent de le relancer ; 
mais elles le font chaque fois devant des situations nouvelles et à partir de  
traditions qui malgré la continuité dont elles se réclament, se transforment en 
profondeur. À une vision traditionnellement moderne (et occidentalisante) 
qui rejette la tradition religieuse, il est possible d'opposer des interprétations 
revalorisant de façon assez « moderne » la tradition ou la foi.  

Pour les uns, et c'était déjà le cas avec les tenants du travail de « rénova-
tion » (Nahda) des penseurs arabes à la fin du XIXième siècle, il serait toujours 
indispensable d'occidentaliser les sociétés arabes et même la civilisation  
iranienne a pu être analysée comme dépourvue d'une conscience historique 
proprement moderne 470. Une telle position est active aujourd'hui chez des  
féministes ou auteures arabes qui contestent l'existence de bases égalitaires 
hommes-femmes dans le cadre de l'Islam. À l'opposé, dans la thématique des 
droits des femmes, il y a celles qui, au contraire, cherchent dans l'Islam et sa 

 
467. Roy O., op. cit., p. 66. 
468. Kepel G., Banlieue de la République, Paris, Éditions Gallimard, 2012. 
469. Mestiri S., Décoloniser le féminisme, Paris, Librairie Vrin, 2016, p. 66. 
470. Shayegan D., Le Regard mutilé, La Tour d'Aigues, Éditions de L'Aube, 1996 [1989]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 235 

tradition une inspiration dans le monde contemporain 471 et également celles 
qui s'attachent à une double déconstruction des stéréotypes, celui d'un arabe 
machiste, sexiste, archaïque, fondamentaliste, et son corollaire, celui d'une 
femme du Sud « pauvre non éduquée, emprisonnée dans son statut de  
victime, réduite à l'espace familial et domestique, religieuse et tradition-
nelle » 472. D'autres auteures encore, sans minimiser l'existence de processus 
contraires à l'affirmation des femmes (dus à une « peur à la modernité » qui 
serait présente dans l'Islam), cherchent à comprendre les manières historiques 
avec lesquelles ont finalement été volés et refoulés les droits que l'Islam avait 
apporté aux femmes 473, ou les processus sociaux qui ont mené au rigorisme 
sexuel contemporain 474 . Ces lectures – et bien d'autres – sont fortement  
opposées entre elles ; elles ont connu, tour à tour, des moments d'hégémonie.  

En résumé, dans les divers cas de figure rapidement évoqués est chaque 
fois visible le travail des entrepreneurs d'identité et leur souhait de tracer des 
frontières indélébiles entre civilisations. Parfois afin de moderniser et d'occi-
dentaliser un pays, d'autres fois, au contraire de défendre une tradition ou des 
formes autarciques de gouvernement. La quête des droits s'oppose au respect 
des obligations. Les oscillations civilisationnelles, lorsqu'elles sont animées 

 
471. Dans ce cadre, la question de l'invisibilisation mais aussi le refus qui est opposé aux 
différents groupes de femmes musulmanes de pouvoir interpréter l'Islam sont analysés  
davantage comme des conséquences liées au processus de colonisation que comme des 
dogmes religieux. Cf. Adlbi Sibai S., La cárcel del feminismo, España, Akal, 2017 [2016], 
p. 136. À une vision qui, en partant de ce qui a été le propre de l’histoire du féminisme 
occidental et de son attitude extrêmement belligérante envers le catholicisme, il serait  
nécessaire d'opposer d'autres expériences historiques – comme celle de l'Islam – où la reli-
gion a eu un rôle révolutionnaire dans une « Arabie préislamique misogyne et patriarcale », 
ne serait-ce que parce que l'Islam a limité – sans l'abolir – la polygamie (ibid., p. 137). Une 
interprétation fort contestée pour toutes celles et ceux qui font des religions, de toutes les 
religions, un des grands piliers de l’ordre patriarcal.  
472. Ali Z., « Conclusion : décoloniser et renouveler le féminisme » in Ali Z. (éd.), Fémi-
nismes islamiques, Paris, Éditions La Fabrique, 2012, p. 222 ; aussi Lamrabet A., « Entre 
refus de l'essentialisme et réforme radicale de la pensée musulmane » in Ali Z. (éd.), loc. 
cit., p. 59. 
473. Mernissi F., El harén político, Madrid, Ediciones del Oriente y del Mediterráneo, 1999, 
et El miedo a la modernidad, Madrid, Ediciones del Oriente y del Mediterráneo, 2007. 
474. El Feki S., La Révolution du plaisir, Paris, Éditions Autrement, 2014 [2013]. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


236 Une autre introduction aux sciences sociales 

par le rejet de l'Occident et surtout de son individualisme néfaste, prônent le 
retour et le rétablissement des vieilles traditions tout en proposant de  
profondes réinventions d'elles-mêmes. Des mouvements qui, soulignons-le 
encore une fois, ne sont spécifiques ni aux sociétés non occidentales car ils 
existent aussi en Europe, et cela depuis le XVIIIième siècle, ni à la période  
moderne : le retour aux racines ou à la tradition contre une culture ou une 
religion étrangères sont une constante historique. 

Désencastrements pluriels 

Par des voies tantôt similaires tantôt différentes, l'histoire de l'Amérique latine 
présente bien des similitudes avec celle de l'Afrique subsaharienne. Non seu-
lement leur connexion subalterne – et durable – à l'économie-monde date du 
XVIième ou bien s'est accentuée à partir de ce siècle, mais les deux régions sont 
toujours, avec d'importantes différences en leur sein, largement dépendantes 
de leurs matières premières. Davantage encore : dans les deux régions, le  
projet d'atteindre la modernité a été essentiellement conçu à partir de l'appro-
priation des institutions politiques occidentales et du décollage économique. 
Pourtant c'est dans les deux cas par la voie d'individus désenchâssés et à partir 
de processus avant tout sociaux et culturels que les grandes transformations 
se manifestent et surtout se cernent et se narrent. Cependant, une différence 
sensible est repérable entre les deux régions : si dans les deux continents  
certains individus affirment désormais leur individualité à partir de leurs 
propres forces personnelles, souvent en l'absence de ressources ou de pres-
criptions institutionnelles et à distance des régulations collectives, la légitimité 
sociale et culturelle de l'individualisme est plus forte en Amérique latine et ses 
expressions sont moins soumises au soupçon ou à la critique qu'en Afrique. 

L'Afrique et ses individus désenchâssés 

Aucune autre région du monde n'a autant pâti de sa connexion subordonnée 
à l'économie-monde que l'Afrique subsaharienne. Elle a longtemps été asso-
ciée à un ensemble de représentations dont la vocation première a été de  
souligner son altérité radicale envers la modernité occidentale. Deux d'entre 
elles ont été – et sont – particulièrement vigoureuses. Et il nous intéresse  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 237 

surtout signaler que toutes deux ont explicitement nié les expériences de  
désencastrement.  

En tout premier lieu, dans les sociétés de l'Afrique subsaharienne il est 
toujours légitime de prêter foi publiquement à l'action ordinaire des entités 
invisibles. Rappelons le sens précis de la thèse du désenchantement (la « dé-
magicisation ») du monde de Max Weber – l'idée que le monde n'est pas  
soumis à des forces surnaturelles mais uniquement à des lois causales natu-
relles. Au-delà des questions concernant la sécularisation (le transfert de l'aura 
de l'Église à l'État), de la séparation des sphères de pouvoir et du maintien ou 
du renouveau des pratiques et des croyances religieuses, une fonction active 
est souvent donnée aux entités invisibles à travers des modalités institution-
nelles diverses dans bien des sociétés de l'Afrique subsaharienne. À la diffé-
rence d'autres sociétés où le commerce avec les entités invisibles, sans dispa-
raître, est devenue, sinon marginal surtout illégitime dans l'espace public,  
en Afrique subsaharienne les entités invisibles continuent à être partie  
prenante de la vie quotidienne. L'altérité envers la modernité occidentale 
semble absolue. 

Pourtant le recours et l'instrumentalisation individualisés aux entités  
invisibles nuancent cette représentation. Comme Émile Durkheim et Marcel 
Mauss ont pu déjà l'avancer, si la religion est sociale la magie est un fait indi-
viduel. Il s'agit surtout d'un aspect particulièrement souligné par Edward 
Evans-Pritchard pour qui la sorcellerie est une pratique individualiste (elle est 
au service des intérêts personnels et non de la communauté) qui peut se  
dérouler à l'encontre d'un autre membre de la communauté, même si ce 
n'est– chez les Azandé – qu'entre personnes du même rang social (ce qui  
suppose une certaine acceptation des hiérarchies sociales puisque les pauvres 
ne jettent pas des sorts aux riches) 475. Bref, la sorcellerie – ce que l'on méses-
time parfois – est dans l'Afrique postcoloniale une expression individualiste. 
« Loin de disparaître dans la modernité, la sorcellerie réapparaît dans la mo-
dernité politique africaine, sous la forme d'une manipulation des puissances 
spirituelles par le pouvoir absolu, à des fins d'attaque et de défense » 476.  

 
475. Evans-Pritchard E.E., Sorcellerie, oracles et magie chez les Azandé, Paris, Éditions  
Gallimard, 1972 [1937]. 
476. Dianteill E. & Löwy M., Le Sacré fictif, Paris, Éditions de l'Éclat, 2017, p. 170. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


238 Une autre introduction aux sciences sociales 

Nous arrivons ainsi à la seconde grande catégorie de l'altérité civilisation-
nelle de l'Afrique subsaharienne vis-à-vis de la modernité occidentale – l'indi-
vidu justement. Si, comme on vient de le voir à partir des deux groupes pré-
cédents, un peu partout hors l'Occident moderne, les représentations holistes 
ou plutôt relationnelles (soulignant cependant le fort encastrement des indi-
vidus dans leurs collectivités) ont été de mise, pour aucune autre société elles 
n'ont été aussi intenses qu'à propos de l'Afrique subsaharienne 477. Le rapport 
entre l'individu et le collectif, s'agissant de l'Afrique, est – a été – souvent  
décrit de manière fortement organique. Les débats oscillent alors, sans  
surprise, entre deux pôles. D'une part, ceux qui soulignent « une conception 
de l'individu africain non autonome, c'est-à-dire forcément [en lien avec] des 
valeurs collectives de la société dont il est issu » 478, au point que, dépourvu 
d'insertion dans la communauté le personnage n'existerait tout simplement 
pas. D'autre part, ceux qui, à distance de ces représentations organiques sou-
lignent que les sociétés africaines ont disposé, y compris dans le passé, d'un 
lieu pour l'individualité, l'agentivité personnelle, la propriété, le privé, la bio-
graphie, tout en signalant que l'« enchâssement ontologique [des individus] 
dans le social, leur formulation idéologique » fut cependant tout autre 479. Pris 
en tenaille entre ces représentations, le résultat est pour le moins déroutant  
puisqu'il est souvent question d'épouser des stéréotypes. Chez l'Africain, 
l'« émotivité » et la « physiologie » dicteraient un rapport intense et magique 
au monde en contraposition à l'Occidental – thème récurrent chez Léopold 
Senghor, entre autres, qui parle d'une raison africaine synthétique opposée à 
une raison occidentale analytique. 

Ces types de représentations sont récurrents mais qu'en est-il de leur per-
tinence respective lorsqu'elles sont mises en relation avec les processus de 

 
477. La problématique de l'acteur communautaire en tant que revers radical de l'individu 
(occidental moderne) a souvent été abordée dans les études philosophiques, cf. Bell R.,  
Understanding African Philosophy, New York, Routledge, 2002, pp. 61-72. Pour une vision 
plus critique de cela dans la philosophie africaine, cf. Connell R., op. cit., pp. 96-106 ; aussi 
Devés Valdés E., op. cit., pp. 618-621. 
478 . Garnier X., « Personnage et principe d'individuation dans le roman africain » in  
Lozerand E. (s/s la dir. de), Drôles d'individus, op. cit., p. 393. 
479. Comaroff J. & Comaroff J.L., Theory from the South, Boulder-London, Publishers 
Press, 2012, p. 62. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 239 

changements que l'Afrique a connus ? Le défi se dessine clairement : elles ont 
bien des difficultés à rendre compte de la formidable expansion tous azimuts 
d'indubitables expériences de désencastrement. 

Jusqu'à aujourd'hui, et malgré des différences importances entre régions 
(l'Afrique de l'Ouest et l'Afrique du Sud et de l'Est) ou entre pays, le projet de 
modernisation économique via l'essor de l'industrialisme n'a pas eu les résul-
tats escomptés. C'est d'ailleurs afin d'expliquer cet échec que bien des repré-
sentations essentialisées de l'altérité civilisationnelle africaine ont pu être mo-
bilisées ou réactivées. Cependant, une littérature importante le signale, les  
raisons sont ailleurs. Si, pour l'économie, le rôle des facteurs structurels sont 
mieux connus (et reconnus), il en va autrement dans le domaine politique où 
il est de mise d'évoquer les poids des traditions. Or l'intégration politique n'a 
pas vraiment échoué à cause de la survivance des tribus ou des ethnies d'antan 
mais de réinventions symboliques qui, sur différentes bases (religieuses,  
culturelles, territoriales), ont tracé une multitude d'incompatibilités et  
d'exclusions devant l'État 480. Autant dire qu'il y a eu une « modernisation » 
politique en Afrique au travers des processus complexes de construction ins-
titutionnelle des ethnies et de renouvellement des identités 481, plutôt qu'avec 
l'essor d'un État et d'une administration efficace.  

Le récit du double échec – économique et politique – de l'Afrique est une 
représentation dominante, l'éloignant ou l'excluant de tout lien avec la mo-
dernité. Pourtant, l'analyse du système politique contraint– y compris à partir 
de formes perverties – à reconnaître de fortes affirmations individualistes. 
« La corruption n'est pas la simple dérive d'un système, elle est au cœur du 
processus d'individuation des sociétés postcoloniales : le personnage  
corrompu est l'individu type dans un monde dédoublé. La fonction adminis-
trative installe l'individu au croisement de séries parallèles : détournement des 
fonds et népotisme sont les symptômes de la présence d'un monde d'intérêts 
sous-jacent à la logique administrative. Cette non-coïncidence engendre le 

 
480. Cooper F., L'Afrique depuis 1940, Paris, Éditions Payot, 2012 [2002], p. 176. 
481. Amselle J.-L. & M’Bokolo E. (s/s la dir. de), Au cœur de l'ethnie, Paris, Éditions de La 
Découverte, 1999. Jean Copans rappelle que toutes les ethnies ne sont pas des inventions 
coloniales, tout en insistant sur la diversité des pratiques et des réalités précoloniales. Cf. 
Copans J., La Longue marche de la modernité africaine, Paris, Éditions Karthala, 1998 
[1990], pp. 192 et suivantes. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


240 Une autre introduction aux sciences sociales 

'corrompu' comme type d'individu. Il y a un système de corruption qui vient 
prendre le relais du système communautaire initial et fait émerger des figures 
individuelles » 482.  

Pourtant les conduites individuelles, voire individualistes omniprésentes 
ne cessent jamais d'être problématiques au vu d'un réservoir de narrations 
collectives. C'est ainsi, par exemple, que la possession et l'appropriation indi-
viduelles de la richesse ont besoin d'être expliquées et justifiées. Ce qui s'opère 
souvent en l'absence de pleine reconnaissance d'un discours du mérite par le 
recours à la sorcellerie – comme une manière de rendre compte, à partir de 
l'univers de la communauté, de l'apparition de la figure d'un individu indivi-
dualiste 483 ; qui, à son tour, exige de la part du riche une série d'actions pour 
se faire pardonner sa richesse. Malgré les poussées individualistes, comme le 
signale Alain Marie, la richesse doit demeurer subordonnée « à une logique 
des rapports sociaux selon laquelle l'individualisation n'est concevable que 
sous une condition : qu'elle soit mise au service des autres » 484. Il n'empêche : 
les poussées individualistes sont fortes et bien des expressions de l'intérêt et 
de l'enrichissement personnels, à l'instar des pratiques de sorcellerie et parfois 
grâce à elles, sont à distance de toute bienveillance collective. Nous nuance-
rons cet aspect dans un instant, mais il faut d'emblée souligner la force des 
manifestations de l'individualité y compris dans le monde dit communautaire 
(sorcellerie) ou dans l'univers politique (corruption). 

Nous arrivons au cœur paroxystique du changement. En Afrique sub-
saharienne, c'est par le truchement des individus désenchâssés que la trans-
formation opère et surtout qu'elle est appréhendée. Le désenchâssement est  
parfois décrit comme une modernisation culturelle, il semble plus juste de 
parler d'une transformation des rôles traditionnels et d'un questionnement de 
la tradition, d'autant que souvent la force de l'expérience de désinsertion 

 
482. Garnier X., op. cit., p. 395. 
483. White B.W., « La quête de lupemba : rumeurs, réussite et malheur en République  
démocratique du Congo » in Sociologie et Sociétés, vol. XXXIX, n° 2, automne 2007,  
pp. 61-77 ; Marie A. (s/s la dir. de), L'Afrique des Individus, Paris, Éditions Karthala, 1997 
et « Communauté, individualisme, communautarisme : hypothèses anthropologiques sur 
quelques paradoxes africains » in Sociologie et Sociétés, vol. XXXIX, n° 2, automne 2007, 
pp. 173-198. 
484. Marie A., L'Afrique des Individus, op. cit., p. 426. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 241 

prime sur toute autre considération. C'est la ville d'abord, puis l'école, les  
industries culturelles – et la consommation au sens large –, souvent dans les 
limites de l'industrialisme, qui sans surprise sont alors les principaux moteurs 
du changement.  

D'abord et avant tout, la ville. Son importance et ses liens avec le change-
ment et l'individuation sont déjà visibles dans l'étude pionnière de 1955 de 
Georges Balandier dans la Sociologie des Brazzavilles noires 485. En fait, dès la 
période coloniale, l'avènement des sociétés urbaines est une source de  
« modernisation » puisqu'elle confronte le système colonial à de nouvelles 
modalités de travail. Cette dimension s'accentue avec la décolonisation à  
mesure que les villes deviennent un des grands lieux de la transformation  
sociale, culturelle et politique, mais surtout que se forge autour des villes l'ima-
ginaire de l'Africain moderne 486. Inutile de le dire : l'importance de la ville 
n'est pas exclusive aux sociétés africaines contemporaines – elle n'a cessé 
d'être partout et tout au long de l'histoire un grand facteur structurel d'indivi-
duation –, mais elle prend, dans ce contexte, une importance infrastructurelle 
décisive à défaut ou en l'absence d'autres facteurs. Malgré la création insuffi-
sante d'emplois formels stables 487, c'est dans la ville que les individus obtien-
nent les capacités pour entreprendre et se constituer de nouveaux réseaux 488. 
C'est dans la ville que bien des jeunes diplômés en constatant, selon les  
périodes, et la crise de l'État (la fermeture des concours publics) et les limites 

 
485. Balandier G., Sociologie des Brazzavilles noires, Paris, Presses de la Fondation Natio-
nales des Sciences Politiques, 1985 [1955]. 
486. Cooper F., op. cit., p. 163. 
487. En similitude avec ce qui s'est produit en Amérique latine (mais de manière différente 
à ce qui s'est produit dans le groupe marqué par l'essor de l’industrialisme), la migration 
vers la ville ne s'est pas accompagnée de la création d'emplois formels stables. Ce qui s'est 
traduit en Afrique par une population urbaine qui fait des allers-retours à la campagne  
et par l'expansion d'un important secteur informel, néanmoins toujours en interaction  
avec l'économie dite formelle. Sur ce point, bien des liens pourraient être établis avec des  
processus analogues observés par exemple parmi la jeunesse des pays arabo-musulmans. 
Cf. Bayat A., Life as politics, Stanford, Stanford California Press, 2013, notamment le  
chapitre 9. 
488. Leimdorfer F., « Individus entre famille et entreprise » in Marie A. (éd.), L'Afrique des 
Individus, op. cit., pp. 163-165. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


242 Une autre introduction aux sciences sociales 

de la solidarité familiale, mais aussi des amis, se lancent dans de démarches et 
initiatives personnelles pour sortir du chômage, via l'entrepreneuriat 489. 

Favorisant la constitution d'une société civile avec une relative autono-
mie vis-à-vis de l'État, la ville devient l'espace par excellence où les hommes 
viennent s'individualiser 490 , mais le processus n'est pas réservé qu'aux 
hommes. La ville a aussi été un élément majeur de la transformation de la 
condition des femmes depuis les années 1980 491. C'est dans les villes qui se 
sont affirmées des femmes indépendantes, capables de subvenir à leurs  
besoins et à ceux de leurs familles sans en avoir à dépendre d'un homme, grâce 
à l'essor d'un petit capitalisme marchand souvent informel ou via le travail 
domestique 492. Et on a même pu parler des « nanas benz » pour désigner la 
situation de femmes qui, s'appuyant sur le matriarcat mais opérant au sein 
d'un modèle élargi de famille, sont devenues chefs d'entreprise dans l'Afrique 
de l'Ouest 493. Le phénomène ne va pas sans contrecoup : c'est aussi dans les 
villes que les femmes ont perdu certaines formes de solidarité féminine et une 
relative autonomie vis-à-vis des maris – une forme d'autonomie sanctionnée 
et garantie naguère par la tradition 494.  

Rien d'étonnant alors si, pour ces individus, l'enjeu essentiel porte (dans 
le contexte urbain ou par suite de l'acquisition des diplômes) sur l'étendue de 
la rupture ou de l'éloignement des devoirs communautaires. Grâce à ces  

 
489. Gérard É., « La lettre et l’individu. Marginalisation et recherche d’intégration des 
'Jeunes Diplômés' bamakois au chômage » in Marie A. (éd.), L'Afrique des Individus, op. 
cit., pp. 242 ; Vuarin R., « Les entreprises de l'individu au Mali. Des chefs d'entreprise  
innovateurs dans le processus d'individualisation » in Marie A. (éd.), L'Afrique des Indivi-
dus, op. cit., p. 186 ; Iliffe J., Les Africains, Paris, Éditions Flammarion, 2016 [2007], 
pp. 577-580. 
490. Marie A., « Du sujet communautaire au sujet individuel. Une lecture anthropologique 
de la réalité africaine contemporaine » in Marie A. (éd.), L'Afrique des Individus, op. cit., 
pp. 96-97. 
491. Coquery-Vidrovitch C., Les Africaines, Paris, Éditions La Découverte, 2013, p. 13. 
492 . Ibid., p. 149 et plus largement le chapitre VIII consacré à la condition urbaine.  
Frederick Cooper est moins emphatique. La migration à la ville n'a pas empêché l'homme 
d'être le pourvoyeur économique de sa famille, mais a octroyé aux femmes davantage d'op-
portunités (ou d’autres). Cf. Cooper F., op. cit., p. 172 et p. 234. 
493. Robert A.-C., op. cit., pp. 84-85. 
494. Coquery-Vidrovitch C., op. cit., p. 151. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 243 

nouvelles ressources, certains peuvent ainsi penser qu'ils n'ont plus besoin de 
la communauté et sont tentés d'adopter d'autres valeurs, plus « mo-
dernes » 495. En fait, il est possible que les processus aient été moins radicaux 
et des articulations souvent à l'œuvre, les individus luttant « contre l'oppres-
sion de la nouveauté en utilisant la coutume et contre l'oppression de la cou-
tume en utilisant la nouveauté » 496. Remarquons-le : il s'agit pourtant moins 
d'un tiraillement entre tradition et modernité que d'une utilisation straté-
gique, et à bien des égards, individualiste, de l'une et de l'autre. Les processus 
ne sont certainement pas équidistants entre les pôles, mais les marges ouvertes 
bien réelles. « En se séparant de ses relations communautaires, villageoises, 
familiales et matrimoniales, le sujet s'individualise, en agissant comme indi-
vidu dans son entreprise, le sujet maintient et transforme sa place dans la com-
munauté familiale » 497. Même les religions et leurs messages sont parfois ré-
interprétés en fonction de logiques plus individualistes 498. 

La massification et la multiplication des figures des individus désen- 
châssés est à la base de la spécificité « de l'individualisation 'à l'africaine', com-
binant des processus d'individualisation et de recomposition des solidarités 
communautaires » 499. Le désenchâssement est le fruit d'une réduction des 
moyens de la solidarité communautaire qui pousse à l'individualisation mais 
en même temps, aux prises avec le manque d'opportunités et en l'absence d'un 
système de protection sociale, l'individu sait que les liens communautaires 
continuent d'être indispensables. L'individualisation à l'africaine travaille et 

 
495. Ibid., pp. 202-203. 
496. Cooper F., op. cit., p. 225. 
497. Leimdorfer F., loc. cit., p. 167. 
498. Face au poids de la dette communautaire et à son caractère inépuisable, Alain Marie 
voit même une des raisons de l'attrait des églises prophétiques dans la région : elles facili-
teraient le passage d'une dette infinie vers une dette « raisonnée, définie, limitée, sélective 
et conditionnelle ». Cf. Marie A., « Du sujet communautaire au sujet individuel. Une  
lecture anthropologique de la réalité africaine contemporaine » in Marie A. (éd.), L'Afrique 
des Individus, op. cit., p. 109.  
499. Marie A., L'Afrique des Individus, op. cit., p. 8. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


244 Une autre introduction aux sciences sociales 

navigue « entre solidarité (inconditionnelle) et individualisme (autar-
cique) » 500 . Les pressions groupales sont contraintes, sans défaillance, de  
s'affronter à de fortes affirmations individualistes : « On peut en définitive 
émettre l'hypothèse selon laquelle les correctifs très contraignants qui, dans 
l'éducation, dans l'invisible, dans la sociabilité quotidienne, brident ce que 
nous continuerons à nommer, sous réserve d'inventaire, 'l'individualisme', 
sanctionnent justement sa force impétueuse et préservent les sociétés de sa 
vigueur centrifuge, plutôt qu'ils n'attestent la suprématie d'une conception 
communautaire de l'existence » 501. 

Longtemps l'Afrique a été l'objet – et parfois le sujet – de conceptions 
non historicisées qui ont établi une continuité fautive et perverse entre une 
période tribale et une phase postcoloniale. Les représentations évoluent, 
même si les rémanences de l'holisme sont encore nombreuses y compris dans 
les analyses de biens des auteurs africains eux-mêmes. Il serait sans doute  
erroné de généraliser à tous les acteurs la situation spécifique des individus 
désenchâssés, mais c'est sur cette réalité que doit opérer la comparaison.  

Le chemin des Latinoaméricains 

Dès l'instauration des Républiques, au lendemain des indépendances du  
début du XIXième siècle, bien avant que l'on ne parle de modernité ou de mo-
dernisation 502 , l'Amérique latine a été engagée par ses élites (créoles ou  
métisses) descendantes des anciens colonisateurs européens, dans un proces-
sus d'institutionnalisation associant la Civilisation à l'occidentalisation. En 
fait, sous l'égide de ses élites nationales et non sans quelques atermoiements, 
elle n'a cessé de se penser comme faisant partie de la civilisation occidentale. 
Tout au plus elle était l'Extrême-Occident. Les populations indigènes ont dû 
se plier et agir à l'intérieur de ce cadre jusqu'aux toutes dernières décennies, et 

 
500. Marie A., « Du sujet communautaire au sujet individuel. Une lecture anthropologique 
de la réalité africaine contemporaine », loc. cit., p. 105. 
501. Bayart J.-F., L'État en Afrique, op. cit., pp. 323-324. 
502 . Ces notions n'ont été explicitement et massivement mobilisées dans les sciences  
sociales que dans la seconde moitié du XXième siècle. Cf. Knöbl W., « The Sociological  
Discourse of 'Modernization' and 'Modernity' » in Revue internationale de philosophie,  
2017, vol. 71, n° 281, pp. 311-329.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 245 

leur refus d'une pleine assimilation à l'Occident moderne n'a jamais décou-
ragé les élites, qui y ont même vu une raison de plus de persévérer dans la voie 
de la civilisation. 

Cependant chez ces élites, le sentiment et le souhait– l'indissociabilité des 
deux termes signale la racine de la difficulté – d'appartenir à l'Occident  
moderne ont été souvent contredits par les faits économiques et politiques. Ni 
l'ouverture plus ou moins contrainte aux manufactures étrangères au XIXième 
siècle, ni les économies d'enclave sous contrôle du capital étranger pendant 
une bonne partie du XXième siècle, ni le modèle de la substitution d'importa-
tions et l'industrialisation tronquée qui s'en est suivie, pas plus que le  
dénommé modèle néolibéral des dernières décennies n'ont vraiment permis 
l'essor de l'industrialisme. Avec d'importantes différences entre pays,  
l'Amérique latine est toujours insérée dans l'économie mondiale comme  
exportatrice des matières premières. Relativement à la fluctuation des prix 
mondiaux, certaines sociétés parviennent plus ou moins durablement à deve-
nir des pays à moyens, voire à hauts revenus, mais l'essor industrialiste reste 
limité ou fragile. L'inversion des courbes en ce qui concerne l'industrialisme 
entre l'Asie du Sud-Est et l'Amérique latine à partir de la seconde moitié du 
XXième siècle est frappante 503.  

Quant aux faits politiques, depuis les Républiques instaurées au début du 
XIXième siècle, la crainte des masses d'abord, puis la très difficile intégration du 
Peuple à la nation, enfin les recours permanents à la force (via des coups d'État 
militaires) signent toujours les difficultés de l'institutionnalisation d'un  
système de partis politiques dans la plupart des pays de la région. Pourtant, 
les pays de l'Amérique latine ont adopté les bases juridiques libérales de l'indi-
vidu très rapidement après les indépendances. 

En bref, l'Extrême-Occident, a été en fait un autre Occident dépourvu du 
différentiel de la puissance industrielle. Pourtant l'Amérique latine n'a cessé 
de se sentir et de se souhaiter occidentale – par la religion, la langue, les insti-
tutions politiques ; malgré l'instabilité des régimes, la République et la démo-
cratie y forment l'horizon indépassable du politique. Certes, comme on l'a  
indiqué, la génuinité a travaillé les latinoaméricains mais de manière toute 

 
503. Fajnzylber F., La industrialización trunca de América Latina, México, Editorial Nueva 
Imagen, 1983. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


246 Une autre introduction aux sciences sociales 

particulière. Ils se sont considérés tour à tour européens et américains ; 
membres de la Civilisation en lutte contre la Barbarie ; défenseurs de l'Esprit 
latin – Ariel – contre le matérialisme états-unien ; inventeurs, à l'intérieur de 
la modernité, notamment au Brésil, d'une civilisation nouvelle (européenne, 
indigène et africaine) ; inventeurs toujours, notamment au Mexique, d'une 
société métisse et d'une Raza cósmica. La question de l'identité a été au centre 
des représentations intellectuelles, souvent sous la forme d'un récit, véritable 
mythe des origines, de la quête impossible d'une authenticité perdue depuis la 
conquête espagnole 504. Pourtant, malgré ou à cause de tout cela, le débat iden-
titaire n'a jamais vraiment débouché sur une oscillation civilisationnelle en 
bonne et due forme. Les latinoaméricains se sont souvent représentés à partir 
de leurs anomalies et de leurs insuffisances ; mais, sous le contrôle de leurs 
élites, ils ne se sont jamais vraiment sentis non occidentaux, voire non  
modernes. 

En fait, la modernité en Amérique latine – il faudrait plutôt parler  
d'expériences désenchâssées – s'est comme en Afrique plutôt développée dans 
les villes. Pendant presque toute la seconde moitié du XXième siècle, elle a été 
la seule région économiquement non développée du monde à avoir une po-
pulation à majorité urbaine. Davantage encore : dans le récit éponyme de la 
modernisation donné en Argentine par Domingo Faustino Sarmiento en 
1845, le Facundo, la lutte entre les villes et la campagne structure déjà l'analyse. 
Mais ce n'est qu'au cours du XXième siècle que l'urbanisation explose, faisant 
de la ville le grand laboratoire du changement social et culturel. Ce que l'éco-
nomie et la politique ont ébauché de manière biaisée ou fragile, la culture et 
la sociabilité l'ont réalisé de façon intense et rapide.  

Les individus désenchâssés s'emparent de la scène. Le désarroi d'une  
certaine tradition sociologique a été – est encore – manifeste. Pendant  
longtemps la modernité n'a guère été objet de réflexion dans une Amérique 
latine obnubilée par les processus de modernisation et leurs limites 505 .  

 
504. Paz O., El laberinto de la soledad, México, Fondo de Cultura Económica, 1987 [1959]. 
505. Brunner J.J., América Latina: cultura y modernidad, México, Grijalbo, 1992, p. 87 ; 
García Canclini N., « ¿Modernismo sin modernización?  » in Revista mexicana de socio-
logía, año LI, n° 3, julio-setiembre 1989, pp. 163-189. Un écart également repérable à  
propos de l'Afrique subsaharienne où longtemps il fut aussi question d'une modernisation 
économique et bureaucratique sans modernité (sans l'esprit des Lumières). Pour des  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 247 

Depuis quelques décennies, s'est opéré un changement majeur. Progressive-
ment, s'est affirmée l'idée d'une voie latino-américaine vers la modernité  
qui aurait trouvé dans la culture (davantage que dans la politique – via les 
mouvements nationaux-populaires – ou dans l'économie – via l'industria-
lisme, son principal moteur). La vertigineuse augmentation du taux de scola-
risation et la forte pénétration des médias de communication de masse (radio 
et télévision, puis TIC), stimulées et amplifiées par la forte urbanisation de la 
région, signeraient une modalité spécifique de changement à forte dominante 
culturelle et sociale 506. 

L'apparition et la consolidation massives en contexte urbain des indivi-
dus désenchâssés marque le grand tournant de la région. Les sociabilités entre 
genres, générations et même entre classes sociales sont transformées. S'affirme 
avec force et partout une indéniable aspiration d'horizontalité interactionnelle 
– une démocratisation relationnelle – malgré la profondeur des inégalités et 
des abus. Mais l'essentiel est ailleurs : en dépit de quelques progrès dans l'exer-
cice des droits, les individus désenchâssés ont le sentiment que la société et ses 
institutions se désintéressent largement de chacun d'entre eux. Résultat : à  
défaut d'un système de protection sociale étendue et de l'existence de véri-
tables liens communautaires, les individus, notamment dans les villes et  
souvent à la suite d'une migration, sont contraints de se prendre en charge 
individuellement – avec l'appui décisif de leurs familles – sur un arrière-plan 
de faibles protections institutionnelles 507. Davantage encore : nombre d'entre 
eux ont appris à se protéger des institutions, de leurs manques ou de leurs 
prescriptions impossibles ou contradictoires. Il y va d'une véritable expérience 
de masse : les individus désenchâssés sont contraints de résoudre à leur  
niveau, avec leurs seules ressources – ou celles de leurs familles –, par la cons-
titution de réseaux et de loyautés diverses, des problèmes gérés ailleurs par les 

 
réflexions sur l'Afrique subsaharienne comme cas d'école des interprétations des  
« modernités » avortées au Sud, cf. Copans J., op. cit., pp. 233 et suivantes. 
506. Sorj B. & Martuccelli D., El desafío latinoamericano, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008. 
507. Martuccelli D., ¿Existen individuos en el Sur?, op. cit. et Lima y sus arenas, Lima,  
Cauces Editores, 2015 ; Araujo K. & Martuccelli D., Desafíos comunes, Santiago, LOM  
Ediciones, 2012, 2 tomos et « Beyond Institutional Individualism. Agentic Individualism 
and Individuation Process in Chilean Society » in Current Sociology, January 2014, vol. 62, 
n° 1, pp. 24-40. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


248 Une autre introduction aux sciences sociales 

institutions, les règles communautaires ou les systèmes de protection 508. À un 
type de confrontation des défis sociaux médié par les institutions (comme 
c'est le cas dans l'individualisme institutionnel), s'oppose un affrontement 
vécu comme infiniment plus solitaire. Les ressources et les supports indivi-
duels se doivent ainsi d'être produits (ou au moins activement soutenus et  
recréés) par les mêmes individus. 

C'est essentiel : les individus se perçoivent, et d'ailleurs ils ont été large-
ment perçus dans l'histoire, comme indépendants des institutions 509. Une 
tension – et non une adéquation – s'établit donc de façon structurelle entre 
capacités individuelles et modèles institutionnels ; l'individu déborde systé-
matiquement (d'où les incriminations d'égoïsme ou de vice) les institutions 
étatiques. En fait, il se construit surtout à distance d'elles. Il y a là une spécifi-
cité latinoaméricaine de l'expérience de rupture entre l'objectif et le subjectif, 
à forte tonalité urbaine et approfondie par les changements culturels. En 
Amérique latine, avec une rare intensité, les individus désenchâssés sont  
contraints de devenir des hyper-acteurs relationnels (et familialistes) se  
devant de trouver des réponses très individualisées et parfois individualistes 
aux différents défis sociaux.  

En dehors de la modernité et de la tradition 

L'Afrique subsaharienne et l'Amérique latine, à partir des parcours différents, 
présentent aujourd'hui des variantes d'individualisme irréductibles à l'indivi-
dualisme institutionnel propre à l'hégémonie occidentale moderne. L'indi-
vidu fait une expérience particulière de la rupture de la totalité, souvent non 
prévue analytiquement et explicitement rejetée politiquement. Et pourtant, 
un ensemble de processus désenchâsse les individus au travers de leurs itiné-
raires urbains, de la transformation des rapports de genre et de générations 

 
508. Robles F., El desaliento inesperado de la modernidad, Santiago, RIL Editores, 2000. 
509. Évitons un malentendu : les institutions (en tant que grandes façons de faire, de  
penser, de sentir) existent dans toutes les sociétés mais la mobilisation de la notion est plus 
précise dans la thèse de l'individualisme institutionnel : l'institution désigne un nombre  
limité de grands principes légitimes, incorporés à certaines organisations sociales, donnant 
forme à un véritable programme institutionnel. Cf. Dubet F., Le Déclin de l'institution,  
Paris, Éditions du Seuil, 2002. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 249 

(entre autres à cause des études et des industries culturelles), ce qui les  
contraint, en contexte de forte instabilité institutionnelle et politique, à une 
mobilisation permanente d'eux-mêmes à l'aide au mieux de leurs liens fami-
liaux et de quelques membres de leur lignage. Rien d'étonnant si dans ce  
contexte, en Afrique subsaharienne comme dans le monde musulman et en 
partie en Amérique latine, on assiste à l'expansion d'organisations de nature 
confessionnelle jouant le rôle de structures de protection. Avec des différences 
sensibles entre l'Afrique subsaharienne et l'Amérique latine, les individus  
doivent tour à tour apprendre à respecter et à déborder les obligations ; à mé-
langer au gré des situations la concurrence, l'entraide et la réciprocité ; à  
établir des formes inédites de rapport entre la ville et la campagne, à dévelop-
per des activités marchandes hors contrôle fiscal ; à se vivre, bien au-delà des 
clivages entre la tradition et la modernité, comme des bricoleurs universels 510.  

En Afrique subsaharienne, le poids de la communauté est sans doute plus 
fort qu'en Amérique latine où la pression communautaire est infiniment 
moins active malgré l'importance des collectifs des migrants. L'attachement 
des Africains à leurs identités communautaires contraste avec le plus grand 
attachement des latino-américains pour leur famille restreinte, mais dans les 
deux cas, il est question d'individualités fortes voire extrêmes qui, en l'absence 
de véritables systèmes de sécurité sociale, ne peuvent compter que sur leurs 
énergies propres et les solidarités assurées par la communauté ou la famille. À 
l'instar des sociétés de l'Afrique où l'on a pu parler d'une « exacerbation des 
stratégies individuelles » qui mine de l'intérieur les institutions. « C'est que la 
civilisation africaine – contrairement à une opinion répandue – n'est pas de 
type holiste /…/. L'affirmation des individus, fussent-ils des 'gens sans feu ni 
lieu' paraît bien être une constante de la vie sociale du continent » 511, dans les 
sociétés latino-américaines, il est souvent question d'un rapport transgressif 
et individualiste aux normes 512.  

 
510. Pour des réflexions dans ce sens, à propos de l'Afrique, cf. Latouche S., La Planète  
des naufragés, Paris, Éditions La Découverte, 1991 ; Copans J., op. cit., pp. 10-11. Pour 
l'Amérique latine, cf. Bonfil Batalla G., México profundo, México, Grijalbo, 1987. 
511. Bayart J.-F., L'État en Afrique, op. cit., p. 323. 
512. Portocarrero G., Los rostros criollos del mal, Lima, Red para el desarrollo de las ciencias 
sociales en el Perú, 2004 ; Araujo K., Habitar lo social, Santiago, LOM Ediciones, 2009 et 
Araujo K. (ed.), ¿Se acata pero no se cumple?, Santiago, LOM Ediciones, 2009. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


250 Une autre introduction aux sciences sociales 

Entre ces deux régions, à commencer par le différentiel de fonction  
accordée aux entités invisibles, les différences sont importantes : c'est ainsi 
qu'à un individualisme communautaire, davantage présent en Afrique subsa-
harienne, il est possible d'opposer un individualisme agentique, plutôt de mise 
en Amérique latine. Pourtant, malgré ces différences, l'Afrique subsaharienne 
et l'Amérique latine présentent, en ce qui nous occupe ici, une similarité : elles 
sont confrontées, souvent dans l'étonnement, à une rupture des totalités  
organiques et elles assistent à l'expansion d'expériences de désencastrement 
produites par des transformations urbaines, culturelles, religieuses ou sociales 
plutôt que par l'essor de l'industrialisme. Toutes transformations qui cepen-
dant, y compris pour diverses raisons de proximité ou de distance envers la 
modernité occidentale, ne se cristallisent pas principalement autour d'enjeux 
civilisationnels. 

 
*   *   * 

 
Les esquisses forcément schématiques que nous avons présentées, nullement 
exhaustives de la diversité des situations nationales, ne font aucunement  
justice à celle des histoires et des réalités sociales et encore moins à l'impor-
tance des emprunts entre elles. Elles n'ont d'autre vocation que de dessiner 
une très sommaire cartographie du monde selon les sociologues en soulignant  
comment, dans chaque groupe distingué, c'est toujours du primat relatif d'une 
modalité particulière d'articulation de dimensions différenciées qu'il est  
question. Aucune de celles-ci n'est exclusive à un groupe ; toutes les sociétés, 
parfois pour des raisons proches, sont confrontées à chacune d'entre elles. 
Ceci est tout aussi vrai pour les enjeux civilisationnels que pour les intermi-
nables débats politiques à propos des modes de développement et bien sûr la 
massification planétaire des expériences de désencastrement. Mais les discus-
sions ne s'engagent jamais de la même manière. Chaque fois, et dans les  
limites d'un inévitable schématisme, il est possible de repérer le primat  
tendanciel d'une des dimensions. C'est là l'objectif des quatre kaléidoscopes 
présentés : à partir de défis communs, ils donnent forme à des figures diffé-
rentes selon que l'enjeu principal – et les débats – s'organisent de préférence 
autour de la différenciation progressive de la modernité occidentale, de  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Une brève cartographie du monde contemporain 251 

l'essor de l'industrialisme, de la définition civilisationnelle ou des expériences 
d'individus désenchâssés.  
 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


 

Conclusion 

[I.] Cet ouvrage a volontairement épousé en tant que voie de réinitialisation 
narrative des sciences sociales une forme désormais très anachronique de tra-
versée du monde. Nous avons entrepris le projet en évitant d'évoquer un 
monde post (colonial, occidental, hégémonique…) et en nous gardant bien de 
mettre en question la césure moderne (« nous n'avons jamais été… »). Au 
contraire, nous avons insisté sur la force indéniable d'une telle césure, dont les 
effets sont toujours présents mais qu'il faut maintenant interroger à la lumière 
d'un autre contexte historique. Cela exige de mieux la circonscrire et de la  
dater, afin de pouvoir ainsi comprendre et réévaluer ce qui a été longtemps 
cristallisé, refoulé ou minimisé par le récit hégémonique. C'est ce que nous 
avons tenté ici, en sachant bien que les traditions s'inventent et que lorsqu'il 
s'agit de créer des ponts entre les expériences, il est nécessaire de réexaminer 
les frontières et non d'ériger des murs. Mais en restant également conscients 
que, s'agissant d'analyse sociologique, les réalités de la géopolitique et les 
grands récits en arrière-plan de l'histoire organisent infiniment plus les hori-
zons d'interprétation qu'on ne le reconnaît d'habitude, même lorsqu'il s'agit 
des phénomènes les plus ordinaires de la vie sociale. 

Sous l'emprise du récit hégémonique occidental moderne, les nations et 
les individus avaient un destin unique : devenir modernes et occidentaux.  
Déclinons les figures : les immigrés devaient s'assimiler, les femmes se moder-
niser, les institutions s'adapter, les ouvriers se plier au changement. Le Récit 
commandait plus ou moins secrètement les analyses concrètes, cataloguant tel 
phénomène comme résidu ou revival de la tradition, ou telle forme d'emploi 
comme atypique ou pervertie ; l'arrière-plan narratif transformait toutes les 
différences en insuffisances et imposait au monde une téléologie indépassable. 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


254 Une autre introduction aux sciences sociales 

C'est de cela mais pas forcément de tout cela qu'il faudra progressivement se 
déprendre, sans doute bien plus lentement que certains ne le voudraient.  

[2.] Pour ce faire, il nous a semblé indispensable de réfléchir d'emblée à 
une autre introduction possible aux sciences sociales. Nous avons formulé 
cette proposition en prenant le récit hégémonique occidental moderne pour 
ce qu'il a été – et reste – au cœur des sciences sociales : le grand principe  
historique du partage des eaux. Plutôt que de le déconstruire nous avons opté 
pour l'insérer dans une histoire monde plus longue afin de mieux entrevoir et 
ses profondes continuités et son indéniable spécificité. Il y va d'ailleurs du 
principal enjeu pédagogique de ce livre – qui est de faire que le monde des 
sociologues s'élargisse doublement, par une remontée bien au-delà du 
XVIIIième siècle, véritable Rubicon temporel de la discipline, et dans un péri-
mètre géographique plus large que celui de quelques expériences occidentales. 

Mais une fois cette opération schématiquement rappelée, il n'était pas 
question d'effacer la césure moderne. Cela pour une raison simple, que nous 
avons maintes fois soulignée : la modernité occidentale reste indissociable 
d'un différentiel de puissance à reconnaître dans toute la diversité de ses effets 
qu'il nous a fallu analyser, en revenant d'abord sur l'enjeu de sa temporalité 
– sa naissance pouvant être saisie au XVIième siècle ou bien au XVIIIième – en 
nous intéressant ensuite aux principales explications habituellement avancées 
pour rendre compte de son exceptionnalité historique et en isolant enfin ses 
grands items narratifs.  

Revers critique indispensable, nous nous sommes interrogés, tout en  
gardant à l'esprit de nécessaires considérations pédagogiques, sur le bienfondé 
de nombre de ces interprétations ; nous avons pointé leur évidente fonction 
idéologique mais aussi leur part de vérité dans les discussions qu'elles ont  
suscitées et continuent à produire. À propos de ces inflexions ou corrections 
interprétatives, nous avons souligné l'infiniment plus actuelle réceptivité des 
sciences sociales à leur égard. Nous avons basculé d'un univers d'évidence de 
sens – pourquoi l'Occident et seulement l'Occident – vers un tout autre  
régime d'évidence, celui de la pluralité du monde et de la diversité de ses voies. 
Il faut le dire une dernière fois : les interrogations des sciences sociales, leur 
cadre de compréhension et leurs différentiels d'audibilité sont largement  
débiteurs des contextes historiques.  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Conclusion  255 

C'est un nouveau monde qui est explicitement à l'arrière-plan des trois 
derniers chapitres. Il alimente plus ou moins directement la nécessité d'une 
vision qui rendrait mieux compte des interdépendances hiérarchiques et réci-
proques entre sociétés. Elle n'est pas neuve en elle-même – loin s'en faut. Mais 
longtemps ensevelie sous le récit hégémonique occidental moderne, cette  
vision prend désormais son plein essor dans un autre contexte. C'est donc à 
partir d'une nouvelle donne que l'on a organisé la revue des problématisations 
récentes et anciennes de la modernité, puis la grande dissociation et autono-
misation de ses principaux facteurs, et enfin proposé quelques cadres schéma-
tiques d'intelligibilité pour le monde contemporain. 

[3.] Les sociologues ont et auront demain besoin non seulement d'une 
autre manière d'appréhender l'histoire mais aussi le monde, d'une manière 
plus prosaïque et peut-être plus simple. Comprenons-le bien : il est indispen-
sable que la sociologie élargisse dans le temps et l'espace ce qui se trouve à 
l'arrière-plan de ses études. Bien entendu le monde n'est pas, en soi, une pers-
pective d'étude, même s'il peut avec plus au moins de fortune devenir objet 
d'analyse et de réflexion spécialisée (théories des systèmes monde, globali- 
sation, World history, entangled modernities).  

Face à ces démarches, cette introduction a une autre vocation. À aucun 
moment elle ne présente une perspective permettant d'articuler différents  
niveaux de la réalité sociale, car son objectif est plus modeste mais peut-être 
plus fondamental. Elle est une invitation à initier la formation des sociologues 
– mais aussi celle des lecteurs de sciences sociales – en les familiarisant avec 
un Récit historique et géographique large du monde, différent de celui que 
nous avons transmis pendant des décennies autour du récit hégémonique  
occidental moderne. Une introduction de ce type fait le pari de susciter une 
curiosité qui restera vivante tout au long de la carrière des futurs sociologues. 
Elle n'appelle pourtant à aucune conversion. La plupart des étudiant-e-s et 
sociologues travailleront à l'avenir autour de problèmes sociaux spécifiques, 
dont ils ou elles deviendront spécialistes dans des cadres spatiaux bien déli-
mités, et pour la plupart d'entre eux au sein d'une seule société nationale. La 
connaissance, y compris dans leur propre champ de spécialisation, se restrein-
dra souvent ou avant tout à la seule production du pays d'exercice de leur  
métier. Certain-e-s prendront une autre voie et deviendront peut-être les  

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


256 Une autre introduction aux sciences sociales 

spécialistes d'une aire culturelle en particulier. Et, pour d'indiscutables exi-
gences de qualité scientifique, rien de tout cela ne demande à être changé.  

Reste cependant la nécessité de disposer d'un arrière-plan élargi du 
monde et de faire de la curiosité permanente à son égard une facette du regard 
sociologique ; de prendre enfin l'habitude de l'interpréter et surtout de le 
maintenir comme référent, en assumant d'indispensables schématisations 
tout autant que d'inévitables ignorances. Formés et habitués à la fréquentation 
des humanités, les sociologues classiques ont porté un regard large sur le 
monde tout en l'insérant dans les carcans du récit hégémonique occidental 
moderne. Cette narration ne peut plus être la nôtre. Ce sont les changements 
du XXIième siècle qui en ont décidé ainsi. Les sociologues comme les lecteurs 
des sciences sociales auront désormais besoin de cultiver infiniment plus que 
les auteurs classiques leur curiosité pour un monde grand ouvert. 

Puisse cette introduction contribuer à l'éveiller et à la faire vivre.  
 
 
 

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


Le signet de Schwabe Verlag est  
la marque d’imprimeur de l’officine 
Petri, fondée à Bâle en 1488  
et origine de la maison d’édition  
actuelle. Le signet se réfère aux 
débuts de l’imprimerie et fut créé 
dans le périmètre de Hans Holbein. 
Il illustre le passage de la Bible de 
Jérémie 23,29: «Ma parole n’est-elle 
pas comme un feu, dit l’Éternel,  
et comme un marteau qui brise 
le roc?»

Petri-Signet-Verwendung ab 1.1.2019

neuer Wortlaut, neuer Zeilenfall

Schrift: Minion Pro (oder Grundschrift vom Buch)

Für den Schmutztitel soll die gleiche Logo-Grösse wie 
auf dieser letzten Seite verwendet werden.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2


UNE « AUTRE » INTRODUCTION  
AUX SCIENCES SOCIALES

RES SOCIALIS
55

Un récit longtemps hégémonique a structuré les sciences sociales autour 
d’une modernité occidentale exceptionnelle surgissant et alimentée par la 
révolution industrielle. Adossée à une géopolitique de puissance, cette 
narration a été une façon généralisée de regarder le monde, partagée  
pendant deux siècles, peu ou prou, partout et par tous, et en premier lieu 
par les sociologues classiques. Depuis quelques décennies des perspectives 
critiques (post- et décoloniale, modernités multiples) s’élèvent contre 
cette vision, à la lumière notamment d’un monde soumis à de nouvelles 
dynamiques de pouvoir entre les civilisations. 

En revenant sur le récit hégémonique occidental moderne, en le mettant à 
l’épreuve d’un nombre considérable de travaux et de transformations dans 
différentes aires géographiques (l’Afrique, les Amériques, l’Asie, l’Europe), 
ce livre, au-delà des regards modernes et antimodernes, propose une autre 
introduction aux sciences sociales en phase avec les réalités du XXIe siècle.

Danilo Martuccelli est professeur de sociologie à l’Université de Paris, 
membre du CERLIS, et chercheur à l’Universidad Diego Portales (Santiago 
de Chile).

www.schwabe.ch

I S B N   978-3-7965-4302-9

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

.

https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4327-2

	Table des matières
	Introduction
	La modernité et les sciences sociales
	Une autre introduction
	Lire le monde

	Chapitre1 : L'exceptionnalité de la modernité occidentale
	Aux sources de la supériorité occidentale moderne
	L'hégémonie occidentale moderne : débats sur sa date de naissance
	Les Autres après la « découverte » de l'Amérique
	La vérité, la révolution industrielle et les autres
	Stéréotypes civilisationnels et césure moderne

	Comment rendre compte de l'exceptionnalité occidentale ?
	La thèse canonique : protestantisme et capitalisme
	La science moderne et l'Occident
	L'État moderne et l'individualisme

	Les grands items narratifs
	Caractère unique
	Endogène
	Supériorité
	Retard


	Chapitre 2 : La modernité occidentale a-t-elle été exceptionnelle ?
	Le protestantisme a-t-il été vraiment nécessaire dans l'avènement du capitalisme ?
	Le capitalisme est-il vraiment né dans l'Occident moderne ?
	Capitalisme marchand et capitalisme industriel
	L'appât du gain

	Le système-monde est-il vraiment une spécificité hégémonique occidentale moderne ?
	Empires et hégémonies militaro-commerciales
	La Chine : le premier système-monde ?

	L'essor des techniques et de la science est-il vraiment une exclusivité de l'Occident moderne ?
	L'individualisme est-il une invention occidentale moderne ?
	L'État et l'individualisme en Europe avant l'Occident moderne
	L'individualisme et la propriété privée
	Individualisme et nationalismes non occidentaux
	Variantes de l'individualisme


	Chapitre 3 : Nouvelles narrations et géographies de la modernité
	Reconsidérer l'hégémonie moderne occidentale
	De la géographie et des interdépendances
	Des voies de la modernisation aux modernités multiples

	L'issue paradoxale de deux vieilles problématisations de la modernité
	Le destin des nations : le rattrapage
	La question de l'authenticité


	Chapitre 4 : Industrialisme, civilisations, désencastrement : les nouveaux scénarios
	L'industrialisme et les technosciences : vers l'universel-monde
	Industries
	Technosciences

	Retour vers le futur : la dynamique des civilisations
	L'Occident à l'épreuve
	Des civilisations incommensurables ?

	Les expériences de désenchâssement
	De l'expérience de la modernité, des individus désenchâssés
	Tensions et hybridations


	Chapitre 5: Une brève cartograhie du monde contemporain
	Modernités occidentales multiples
	L'Occident et les deux rives de l'Atlantique
	L'Europe et l'Occident multiples

	Nouvelles puissances industrielles
	Rattrapages réussis
	Des individus
	La rénovation des catégories sociologiques

	Pendules civilisationnels
	La Russie, l'impossible Eurasie
	Les ambivalences indiennes
	L'Islam et la modernité

	Désencastrements pluriels
	L'Afrique et ses individus désenchâssés
	Le chemin des Latinoaméricains
	En dehors de la modernité et de la tradition


	Conclusion

