
53 FICHES 

La ree 
questions 

_philosophiques 
- Les grands philosophes de la Gréce 
antique « au Xx‘ siécle 





nel? i CriX Nb 

me RAN 25 ne 

ry 

“peter eS. = 
ae piveebeeris Aisin 61%) ats 

ee se * os ha oa ot he 

aRderrkerterr: Pe aby A ' 

: ; Bait? tL 4 sai ee tartar vine? : 

_ Moh wrk oe . 4 

Caged Sneath IS | 
aa : ici Tee eyo) eo! 

Rp Strestiayt te Vem ry we eit 
Aa Pies Ae rectne e 

Wiwmationn wv wt jr an 

Pworss rue > arree H nie =a aS 

ae ig: ay le i : 
whergares > shelhise) WIC OO At ' 

Pm : ‘sit ee " 

Deere) 4 erated nemitit eo dee 

FeO Sy ee Mio a: sot 

: bah rps } ie plas ’ F 

Shiai Mimidheh Ads bolita An aa . 
Seth mi wae e PSS Mahal 

ee eet M2 . 
al ae 7) “ap : y 2 a Zzus 

hs e 5 = eS Wits ~ oa 

Un ifi « gE AL 

> y eG) ym Dawes — intel y  1anke = : 

. ae mh ewes in 4) 2 we 2! 

+ 

—_ = Pens 

oii = thephisiay idee ATTIC oe; 
he wipe a, OLA = Tea Op GE BAK) 4. , 

Ab CAE heh aie ane amr a oh 
i Ai BD ren 
UCR MU ARE re WN « are Ee 

7 = (Maxrriae 

(ial rs Rava ee 0 “ oe 
a 



Editions I'Etudiant 
COLLECTIONS DIRIGEES PAR OLIVIER ROLLOT 

Etudes 
210 

an 

212 

Le Guide des 3° cycles en gestion, 

commerce, management, économie 

Bien choisir son CAP, BEP, bac pro 

Réussir CV et lettres de motivation pour 

entrer dans une filiére sélective 

Premier emploi 

401 

402 

403 

404 

406 

407 

408 

409 

Al0 

415 

418 

A420 

422 

423 

424 

426 

427 

A428 

Décrocher son premier emploi 

Réussir son CV 

Bien préparer ses entretiens 

avec les recruteurs 

S'entrainer aux tests de sélection 

Le Guide du stage utile 

Le Guide du CV en anglais 

Batir son projet professionnel 

Réussir sa lettre de motivation 

Partir travailler a |'étranger 

Entrer dans une SSIl 

Comment créer son entreprise 

Jeunes dipl6més : comment convaincre 

les recruteurs 

100 CV et lettres de motivation 

pour tous les profils 

500 Réponses aux questions des recruteurs 

Travailler en intérim 

Bien négocier son contrat de travail 

Bien négocier son départ de I’entreprise 

Bien « se vendre » aupres des recruteurs 

Concours 

900 

901 

902 

903 

904 

905 

906 

907 

908 

909 

2000 QCM de culture générale 

Le Guide des concours de la fonction publique 

Bien se préparer aux épreuves d’anglais des 

concours administratifs 

Bien se préparer aux épreuves des concours 

administratifs 

Bien se préparer aux concours 

de |’enseignement 

Bien se préparer aux oraux des concours 

de la fonction publique 

Le Grand Livre des QCM de culture générale 

(tome 1) 

Réussir les concours d'entrée des écoles 

paramédicales 

Réussir ses notes de synthese 

300 QCM pour tester vos connaissances 

sur la fonction publique 

910 

onl 

912 

915 

917 

m8 

921 

922 

926 

928 

932 

933 

285 

250 QCM pour tester vos connaissances 

sur la construction européenne 

Bien se préparer aux épreuves de francais 

des concours administratifs 

S'entrainer aux QCM des concours 

de la fonction publique 

200 QCM pour tester votre culture historique 

Bien se préparer aux épreuves de culture 

générale des concours administratifs 

Bien se préparer aux épreuves de langues 

des concours administratifs 

300 QCM pour tester vos connaissances 

sur le xx° siécle 

Réussir ses dissertations aux concours 

administratifs 

190 QCM pour tester vos connaissances 

sur les sigles 

Dictionnaire des citations a l'usage 

des candidats aux concours 

Guide des 250 ouvrages indispensables pour 

réussir les concours de la fonction publique 

Bien choisir sa préparation aux concours 

de la fonction publique 

Le Grand Livre des QCM de culture générale 

(tome 2) 

Connaissance 

| Les Grands Problémes politiques 

contemporains 

Les Grandes Questions de l'économie 

contemporaine 

Les Grandes Théories politiques 

Les Grandes Questions sociales 

contemporaines 

La Seconde Guerre mondiale 

Les Grandes Figures du xx°® siécle 

Les Etats-Unis : bilan et perspectives 

Les Pays de l'Union européenne 

Les Grands Ecrivains francais 

Les Grandes Questions des médias 

Les Grandes Questions philosophiques 

Les Grandes Questions du xx? siécle 

Les Grandes Questions de la fonction 

publique 

Les Grandes Questions du droit 

constitutionnel 

Les Grandes Questions de 

|'Education nationale 



Les grandes 
questions 

plilosophiques 

Les grands philosophes 
de la Gréce antique au XX° siécle 



Sommaire 
Introduction 7 
—_ eee) 

Chapitre 1 

La philosophie a |'époque de la Grece classique 9 
per = 

1; LESSPRESOGRATIQUES cco teicscntusciscscitns dee mee ree ere ne = oie ole oisrele 10 

2 SOCRATEG Sesstic Bes Mise Fe he ate ee ata eo ee se Oe es ao ees siasis 14 

Be PATON err rece rs cece ed vcs eanaian aiaaiate Sonera Siciaie steratelere voles 16 

AS ARISTOTE bie i: coiciaccts ec eh cols ee ee 20 

By EES SOCRATIQUES ccs.c:. ssw scares o>eieca olsiartiesats RTPI cole ate einen 24 

CONCLUSION 2 SUIJETS.. oss cee nicns hoe hac dete one oe ee ee ee cee 26 

Chapitre 2 

La philosophie antique a ['époque hellénistique et romaine 27 

6s EES STOICIENS 5 o.s.cie assers ae c/ous esta Seren ee eae eran 28 

Te. EPICURISMES act eclec os cecccsoccic cnt cate ener eee 32 

&..EE SCEPTIGISMEVANTIQUE uc...c. ccs oneccser ences cee ene eee 34 

9. PLOTIN ET LES NEOPLATONICIENS ...........cccccccceeeeecees Jccenans 36 

10: AUGUSTINA(SAINT) ©. <2 sccc toes see care eee ee ee ee 38 

CONCLUSION 2:SUJETS 25 os. tusos ons onenndedanee se one eee eee eee 40 

Chapitre 3 

La philosophie au Moyen Age 41 

Th. AVICENNE? 2 ascaucacsececdciien toy ete Seon oe eee ee eee 42 

12. AVERROES | éa2icisfedicaie nc ca bine tice Sn n ne reee IRer  ee 44 

13. ANSELME (SAINT), ABELARD ............0.ccceecceceesccceenueeeees 46 

14. THOMAS D'AQUIN (SAINT) ...........cccccccecccccccececceececeeeees 48 

15. DUNS Scot, GUILLAUME D'OCKHAM ...........0ccceeeccceeeeenceeees 52 

CONCLUSION? SUJETS. «sic ncecsesnwue ee nee tee ene one ee 54 

Chapitre 4 

La philosophie et la naissance de la science moderne 55 
Se 

16. LA REVOLUTION SCIENTIFIQUE : COPERNIC ET GALILEE.............. 56 
17. DESCARTES .... o:.:ccedephnree tGehermenceeteitre, ccc caceee ct ces pee ee 60 

18. SPINOZA... . sis.:5 Ree PRE, cc ee 64 

19, LEIBNIZ, «.« 5.0.5 55.00.05 gers eerie net ROS EL, acta oe 68 
ZO. LOCKE: ois os o.cc ating omelince tare tata tee ti ame cc ek A ee 70 
CONCLUSION <:SUJETS: 5 sicemuacnizvics viv 1-01 ciate tt Cee ate Herc eeI nnn ae aa na 72 



Chapitre 5 

La philosophie et la naissance de la société moderne 73 
aaa 

AEN ASRMIAM RTE ee OES ae iiaaic Posies ede cin axnen dew BE are Bench 74 

a PON TAIGNE PASCAL: tot 8 ae) yaaa ais oss Aes a nd nv under ace 76 

23. LES THEORIES DU CONTRAT SOCIAL (I) : HOBBES ET SPINOZA ....... 78 

24. LES THEORIES DU CONTRAT SOCIAL (II) : LOCKE ................000005 80 

25. LES THEORIES DU CONTRAT SOCIAL (III) : ROUSSEAU ................ 82 

CONGEUSION SUDETS cra siieey fi) iso pieee ah ee ee hak wd 84 

Chapitre 6 

La philosophie a I'époque des Lumiéres 85 
a a ee SS ete as ee en re ee 

26. LE XVIII, SIECLE DES PHILOSOPHES FRANGAIS ..............0e0000- 86 

EHOROUSSE AUT. Ot nase es Oe LAWS, ek Peewee 90 

BeCIROE RC EIELY, ULCER IG Ss er aa eal Sew aOR add com Heed dab ies 92 

seer ULNAR ANI. ES ie ae Fol Sela dee ee hdedonduete 94 

CAVING, SIE soe SURGE os PALE SL, 5 Ss, Hs SERA Be AERA rcs 98 

CONCEDSIONNIStNSSY Ueusas Ue RS eS, RO ete. eb 102 

Chapitre 7 

La philosophie de I'histoire et la société au XIX° siécle 103 
BESS 

Sent e GEN See SEND Soran 16s RNS NS MEd 104 

ey MIR TI or Catt ache oes ce MARK Te renaiels oe eae besleee ve 108 

33. LES SOCIALISMES UTOPIQUES ..............cccceeeeeeeceeeeeeeeeeeeees 112 

es ALE EAP OS BTV Esa errrrtccrave trererete co chevave scrateron stereos wars: ololo-aln oresaetrm wo ae 114 

£357 EAM IBERALISME Se tie sacs tecs naa Cote kes vaun ce Ree aa 116 

CORLISS Ueto ac oh ein Ca a aac eetn i cede hie h Conde aeulebae Bee 118 

Chapitre 8 

Les philosophies de fa vie et de I'inconscient, 
du XIX° au XX° siécle 119 
Rs 

SS GES CHORENHAUER eee aa ne rats doce ae een sak bees 120 

UM INIESTZSCHIE eee Teter chee eee oes eve ey adie Nes ote Save de 122 

SASL [A -[alU)D ee, ao Siveis Ge HERS SAE Car ae Ie Ta Eee eae ae ee 126 

MO Lh 0 GO Ae Ot A ee 128 

er eS UIE Sar sts eke STC RSE Ss SS SEs oo sees Se cee 130 

Chapitre 9 

Les philosophies de I'existence, du XIX° au XX° siécle 131 
Oe —————E—E—————E—EEEE ee 

AORERAEGHRAAD 2) LOUIE, Fs BPS a BL eaten vive wenn 132 

AVAL SSER ee PT e oe cla a Sais te EE ea Sle TRS cece n ee 134 



A2,, FIEIDEGGER 8 wiscceiic cciaaied Racires sergsee oa ere ee oe eee eee 138 

A3. SARTRES Fe den eek ces catia toa hale De ole otre ee Ot oe Me ene eee 142 

CONCLUSION’? ‘SUJETS ')... ADE. Bs BM aR: RE ae. eee 144 

Chapitre 10 

Philosophie et science au XX° siécle 145 
CC Se ee eee ee eee ee eee ee eee 

44. FREGE; RUSSEL BS298 Hai OU one eee ee aoe eee aan ate 146 

45... WITTGENSTEIN OAs 5.5 Ree ee rt ee dea eee Aelia 148 

46. LA PHILOSOPHIE ANALYTIQUE .............cccceeeeeccecceeeessceccceees 152 

47. L'EPISTEMOLOGIE ANGLO-SAXONNE : POPPER, KUHN, 

FEYERABEND, RORTY © cases oc ssweersocaaiong aces Pome ecaccuulie sae cee ane eae 154 

48. L'EPISTEMOLOGIE FRANGAISE : BACHELARD.............-00eeeeceeeees 156 

GONGLUSIONHESUUETS icf. cssacarearte arrest ote esa herman eereero nenie nee 158 

Chapitre 11 

Philosophie et société au XX° siécle 159 

49: VECOLE DE: FRANCFORT) .6.0ce o2eis.ccsce soon eco eeeewiene eee ee ee HE 160 

50. LE LIBERALISME A L'EPREUVE AU XX° SIECLE : ARENDT, 

RAWUS:sFIABERMAS Sikes occctces dea anc aca montane oe ee eee 162 

51. LESSTRUCTURALISME i sic'c ssc cross. coais ooa:o oat sarees cosa gs coe he Seer 166 

52... FOUCAULTICSs. Aiehte ace, See i eh ee eee he os Ee 168 

53... DERRID Assis cerita te ote el oe ee I TTR on 170 

CONCLUSION S:SUJETS |< cs.<saive ceteher eacethalk an lctess a peteek Ge acienenee aie 172 

Index des auteurs 173 

Index général 177 

POUR BIEN UTILISER CE LIVRE, ET TROUVER LA BONNE REPONSE 
A VOS QUESTIONS, CONSULTEZ L'INDEX EN FIN D’OUVRAGE. 



INTRODUCTION 

baccalauréat, en classes préparatoires, a |'université, ou encore pour les 

dissertations de culture générale dans de nombreux concours, la 

réflexion exigée requiert la référence a des auteurs et a des philosophes, et par- 

tant, un minimum de connaissances en histoire de la philosophie. 

Q ue ce soit pour les dissertations de philosophie au lycée, a I'examen du 

ll est impossible de philosopher sans s‘appuyer sur I'histoire de la philosophie. 

C'est comme si on laissait quelqu’un désireux d'apprendre le piano ou quelque 

autre instrument classique dans |'ignorance des grands compositeurs de la tra- 

dition. Pour bien philosopher aujourd'hui, il faut apprendre la facon dont les phi- 

losophes de la tradition, de l'Antiquité jusqu’au XX° siécle, ont pensé et constitué 

le patrimoine de la philosophie occidentale; il faut apprendre a connaitre quels 

problemes ils ont posés, quelles questions ils ont élucidées, quel regard ils nous 

aident a avoir sur le monde présent. Car le propre d'une grande philosophie, 

méme si elle a été confrontée a des questions qui appartiennent a son temps, 

c'est d’étre inactuelle, c'est-a-dire toujours actuelle. 

Cet ouvrage propose une présentation courte - sur deux pages ou sur quatre 

pages - des grands philosophes ou courants philosophiques, de |'Antiquité a nos 

jours. Les présentations sont nécessairement parcellaires; elles ne sauraient 

donner un apercu complet de la pensée de chaque philosophe ni de la doctrine 

de chaque école de philosophie. Viser l’exhaustivité en si peu de pages serait un 

non-sens. Des philosophes importants de la tradition ont été nécessairement 

écartés; cet ouvrage n'est pas un petit dictionnaire de philosophie. En revanche, 

nous nous sommes attachés, autant que possible, a dégager, dans chaque fiche 

de présentation, les enjeux et les interrogations de chaque philosophe ou philo- 

sophie, de telle maniére qu’ils puissent nourrir la réflexion du lecteur, susciter 

des questionnements, suggérer des lectures, orienter I'utilisation de références 

ou de citations dans une dissertation. 

L'ouvrage comprend 11 chapitres correspondant chacun a des périodes diffé- 

rentes ou bien a des thématiques philosophiques différentes pour une méme 

période. Chacun de ces chapitres est précédé d'une introduction qui en situe a la 

fois historiquement et philosophiquement la thématique. Et il est suivi d'une 

page de conclusion qui dresse une liste de sujets de dissertation, c'est-a-dire de 

questions philosophiques susceptibles d'étre posées a partir de la rencontre des 

philosophes ou des écoles philosophiques présentés dans le chapitre. De cette 

facon, nous n’avons jamais quitté, dans notre parcours de l'histoire de la philoso- 

phie occidentale, I'horizon pédagogique caractéristique de cette collection pro- 

posée par |'Etudiant a tous ceux qui s'apprétent a affronter l'exercice difficile de 

la dissertation de philosophie ou de culture générale. 



WTO GOAT 
JOUR Lt Oe Oty 

peter acelt: ee wog were 

Li Pein dee PPS ABW: eta anit. ‘ida 
A ae “Ng oh, 22 VR ESS ATE sapere cee 

—— sata ant 8 ON ead 
ag An. raved Pays Rie, has te 

=< ase mpisies Srp al SPOS ued 3 GROEN, hod oe TO? RE airs Pepsin ee eel bap nace ee peach 
clnedz 

ue, Lu = 

Soe as Why Ja 

> prorat yh : 

sts e par +4 he J 
me ’ : a 

Sa we . 

v =e al 7 ’ } 5 ie 4 . 

sie hele — . RIE SF 

Aa or See eee 

- 
3 5 

eS at ay im anigenleesiehy agate wl 
te Ree Teoh prea ape EN 

permed ad Ae POib 
> nes Bis. 7 

7 aioe ai os 

i ne ae a 

Ve 8 eet Lah. 
ae ey ma 

ti se a see 
nee Cn igs 

a, -hehacdie 
ri 



LA PHILOSOPHIE A L’EPOGUE 
DE LA GRECE CLASSIQUE 

Les Grecs étaient disséminés dans des cités du pourtour méditer- 

ranéen, allant du sud de I'Italie a l'Asie Mineure (la partie occidentale 

de l'actuelle Turquie) en passant par la péninsule grecque. Ces cités se 

sont multipliées a la suite d'une colonisation progressive (entre le 

IX* et le VI° siécle av. J.-C.) : les plus connues d’entre elles sont 

Athenes, Sparte, Thébes, Corinthe dans la péninsule grecque; Milet, 

Ephése sur les cétes d’Asie Mineure; Syracuse, Agrigente, Tarente, 

Elée, etc., en Sicile et en Italie du Sud (c’est-a-dire en Grande Grace). 

Les Grecs avaient en commun une langue, des dieux, des jeux dits 

panhelléniques, comme les jeux olympiques, et se distinguaient 

ensemble des « barbares », a savoir des non-Grecs. Chacun se sentait 

appartenir corps et ame 4a sa cité, animé par un civisme et un patrio- 

tisme sans faille. Spartiates et Athéniens étaient ainsi dans une inces- 

sante rivalité, car leur cité s'’opposait par leurs institutions, l'une était 

aristocratique, l'autre démocratique. Athénes, aprés avoir contribué 

largement a la victoire de l'ensemble des Grecs sur les Perses, au 

début du V° siécle, s'est trouvée avoir une position dominante sur les 

autres cités. Et méme si elle a été affaiblie par la guerre qui l'a oppo- 

sée a Spartes au V° siécle (guerre du Péloponnése), son rayonnement 

intellectuel et artistique fut considérable et durable. 

On peut dire que la philosophie et la science (les mathématiques 

cultivées pour elles-mémes, I'astronomie, un début de physique 

rationnelle) sont nées en Asie Mineure, en Italie du Sud et en Sicile, 

entre le VII° et le V° siécle (avec les présocratiques, dont Thalés et 

Pythagore). Mais c'est a Athénes, au V° siécle, que la philosophie a 

pris réellement son essor, avec l’enseignement de Socrate, dont 

Platon fut le disciple. Ce développement de la philosophie est insépa- 

rable de |'intérét passionné qu’on portait a la pratique du /ogos (la 

parole ou la raison), a la rhétorique ou a |’éloquence, essentielle a la 

vie démocratique de la cité (il fallait savoir parler dans les assem- 

biées), mais également a la poésie, a la tragédie en particulier. 



- On a 

LES PRESOCRATIGUES 

ppelle « présocratiques » ces sages (a la fois philosophes et physiciens) 

qu’on situe, historiquement et philosophiquement, avant Socrate. lls s’effor- 

cent de construire des systemes de la nature - des cosmologies - qui ne s’ap- 

puient ni sur la mythologie ni sur la theologie. 

L'ECOLE IONIENNE 

Les premiers philosophes savants a avoir tenté de construire une cosmologie ration- 

nelle dans l'Antiquité, venaient de lonie (en Asie Mineure) : Thalés de Milet (VII? siécle), 

Anaximandre et Anaximéne de Milet et Héraclite d’Ephése (VIF siacle). Ils ont en com- 

mun de penser les processus de transformation des corps dans la nature a partir d'un 

principe originel. 

Pour Thalés, tout provenait de l'eau. L'eau engendre la terre, comme son élément 

résiduel, mais aussi l'air (la vapeur d'eau), qui luirméme est capable de s’enflammer dans 

le ciel (tel le soleil). L'teau est ce qui nourrit la terre (Comme le montre la richesse de 

Egypte venant du Nil); nos ancétres étaient les poissons. On attribue a Thalés les pre- 

miers calculs savants sur la similitude, et leurs applications dans le domaine de la navi- 

gation et de l'astronomie. 

On sait trés peu de choses d'Anaximandre et Anaximéne; sinon que le premier affirmait 

que tout dérivait d'un principe matériel indéterminé, analogue au chaos, et que le second 

faisait tout dériver de I'air qui, en s'enflammant et en se raréfiant, formait des astres qui 

tournent autour de la terre, ou bien, en se 

condensant, devenait eau ou terre. 

Héraclite, quant a lui, faisait tout déri- 

ver du feu, comme en témoignent la 

Citations — 

combustion, la fusion, I'évaporation. Tout « Tout coule. » 

nait du feu, mais tout périra par le feu. « La guerre est le pere de toute chose. » 
D'ou l'idée chez Héraclite, reprise par les « C'est de ce qui est en lutte que nait la 
stoiciens, d'un éternel retour. Le monde plus. belle, harmonise; touts tak per dis- 

' i : corde. » 
s'embrasera pour renaitre a nouveau de 

ses cendres. 

Héraclite souligne surtout le caractére 

changeant des choses : « Tout coule »; 

« On ne se baigne jamais deux fois dans le méme fleuve ». Rien ne demeure, tout 

devient aussi son contraire : le jour devient nuit, le jour nuit, la vie mort, la mort vie, etc. 

C'est que cette contradiction entre les choses est le moteur des choses. D'oll cette autre 

formule célébre : « La guerre est le pere de toutes choses. » Ou encore : « C'est de ce 

qui est en lutte que nait la plus belle harmonie; tout se fait par discorde. » 

Car que tout se transforme n'implique pas qu'on a affaire a un chaos, ou au pur 

désordre, mais bien plutét a une harmonie. Une sagesse gouverne I'univers. Héraclite dit 

aussi « le /ogos (la raison) gouverne toutes choses >». 

« La nature aime se dérober a nos 

yeux. » Héraclite. 



Parmi les premiers présocratiques se dresse une figure isolée, celle de Xénophane (de 

Colophon), célébre pour sen étre pris a l'anthropomorphisme de la religion : si les chevaux 

et les boeufs pouvaient peindre leurs dieux, ils leur donneraient des figures de chevaux ou 

de boeufs, fait remarquer Xénophane. « II n'y a qu’un seul Dieu... qui ne ressemble aux mor- 

tels ni par le corps, ni par la pensée. » Déja Héraclite s'en prenait a la facon dont Homére 

nous dépeignait les dieux. La critique de la fagon populaire de se représenter les dieux se 

retrouvera chez Platon. 

L'ECOLE D’ELEE 

On oppose traditionnellement a I’école ionienne |'école d’Elée. Elée se trouve en Italie du 

Sud, a l’ouest de la péninsule grecque. Les noms rattachés 4 cette école sont ceux de 

Parménide et de son disciple Zénon d'Elée, tous deux du V° siécle avant Jésus-Christ. 

On oppose Parménide a Héraclite, comme le philosophe de |’Etre au philosophe du Devenir. 

En effet, Parménide, dans le fameux poeme qui nous est resté de lui, dit : « II est impossible 

que I'Etre ne soit pas ou que le non-f tre soit. » « L’Etre est, le non-Etre n’est pas. » 
L'étre désigne simplement tout ce qui est, autrement dit le monde dans son ensemble. II 

est contradictoire en effet de dire que le monde peut n’avoir pas été avant d’étre, ou gull 

ne soit plus un jour aprés avoir été. Car du non-étre on ne peut dériver de I’étre, et jamais 

de l'6tre ne peut devenir du non-étre. La naissance ou la mort de I'univers (de |'étre) sont 

impensables. Cela implique aussi que le temps et le mouvement ne sont que des appa- 

rences. On peut bien avoir l'impression que tout change, et que le temps passe, mais fonda- 

mentalement le méme monde demeure. II est. S'il est, il est éternellement présent. Il ne 

sera pas. Il n'a pas été. 

Zénon développe toutes sortes de paradoxes logiques montrant qu'il est impossible de 

penser sans contradiction le mouvement ou le changement. S'il est possible de diviser la 

ligne que parcourt un mobile en une infinité de points, il faudra une infinité de temps a ce 

mobile pour la parcourir (Achille, par exemple, ne rattrapera jamais la Tortue partie avant lui). 

PYTHAGORE 

Litalie du Sud fut par ailleurs le ber- 1 cc | 
ceau du pythagorisme. Pythagore, né a ations 

Samos, s‘est établi a Crotone au 
Vie siécle. Il y aurait créé une commu- « Jamais il (Etre) n’était ni ne sera, 

nauté dont les pratiques religieuses, la puisqu’il est maintenant, tout entier a la 
philosophie connurent une grande posté- fois, un, d’un seul tenant. » Parménide. 

rité. Pour le pythagorisme, comme pour « C’est la nature du nombre qui apprend 

l'orphisme, nos ames d'origine céleste " @ connaitre, qui nous sert de guide, qui 
nous enseigne toutes choses, lesquelles, 

divine sont tombées dans des corps. Le sans cela, resteraient impénétrables. » 

corps (séma) est le tombeau (sema) de D’aprés Philolaos, pythagoricien du 
l'€me. Les ames des vivants (végétaux, V siécle av. J.-C. 

animaux, hommes) sont multiples et, 

cependant, reliée entre elles par I'ame commune du monde. D’ou I'interdiction de sacri- 

fier des animaux et la pratique du végétarisme, et la croyance en la réincarnation. 



La présence de l'ame dans le monde - le cosmos - transparait dans son ordre. Cet 

ordre est mathématiquement lisible, dans la révolution des astres et I'harmonie en 

musique. On attribue a Pythagore la découverte de la structure mathématique de la 

gamme. Le nombre, heureux mélange de limite et d'infini, est le principe de l’ordre du 

monde. La sagesse consiste a s’élever a la contemplation de cet ordre, contribuant ainsi 

a libérer |'ame de son enveloppe terrestre. 

EMPEDOCLE, DEMOCRITE, ANAXAGORE 

Ces trois penseurs sont du V° siécle av. J.-C. 

Empédocle (d’‘Agrigente) aussi affirme qu'il n'y a ni naissance, ni mort de |'univers; 

mais il n'y a pas une seule substance dont tout dérive ou bien ot tout retourne : il y a 

quatre éléments - le feu, I'air, l'eau, la terre - qui se combinent pour former Iinfinie diver- 

sité des étres, sous l'effet de deux forces qui ne cessent de se combattre I’une l'autre : 

l'amour - gui rassemble les éléments - et la haine - qui divise et sépare... 

Leucippe et Démocrite (d'Abdére) sont les peres de l'atomisme et d'une longue tradi- 

tion matérialiste. On ne sait quasiment rien de Leucippe, alors que Démocrite avait rédigé 

de nombreux traités. Selon Démocrite, l'univers n’a ni naissance ni mort; il est infini (il 

existe une infinité de mondes comme le 

notre, avec une Terre, un Soleil et les 

astres semblables a ceux que nous 

voyons). Les corps existants dans |'uni- 

Citation 

vers sont constitués d’atomes invisibles _ « Rien de ce qui est mortel n’a de nais- 

et indivisibles. Les atomes s’entrecho- oe - ag gs) mart qu) bee 
A Javea 5 -. @mporte. ais les eleme - 

quent dans le vide infini, mais, selonle == mP oe Saag 
blent seulement, puis une fois mélés se 

hasard de leur rencontre, et selon la dissocient. La naissance n’est qu’un 
néecessite mecanique de leur comple- donné par les hommes a un moment de 

mentarité éventuelle de forme ou de ce rythme des choses. » Empédocle, 

structure, ils se mélangent pour former dapres Plutarque (DK 38b 8) 
la diversité des corps dans I'univers. 

Anaxagore (de Clazoménes) a enseigné a Athenes. Il aurait été le maitre de Socrate. II 
aurait été inquiété pour avoir dit que les astres n’étaient que des pierres incandes- 

centes, et non des dieux. A l'origine, selon Anaxagore, I'univers était une sphere immo- 

bile qu'une force extérieure - I'intelligence - a mise en mouvement. Cette sphére, dans 

'élan de sa rotation, a expulsé des corps qui continuent a tourner autour d’elle - ainsi, 

les astres continuent de tourner autour de la Terre. De facon générale, I'intelligence a 

séparé le tout de la sphére primitive en des corps distincts. Mais dans tout étre - miné- 

ral, végétal, animal - on retrouve, selon des proportions différentes, tous les composants 

qui se trouvaient dans le tout originel. 

Démocrite concoit l'univers de fagon discontinue, tout est constitué d'éléments dis- 

tincts. Anaxagore, quant a lui, concoit l'univers de fagon continue : « Tout est dans 

tout ». Pour le premier, il y a une limite a la divisibilité des corps, pour le second il n'y a 

pas de limite a l'indivisibilité des corps (l'infiniment petit est encore un infiniment grand). 

Ainsi ces deux philosophes ont formulé une opposition radicale, qui reste trés actuelle, 
entre deux types de cosmologie. 



LES SOPHISTES 

Sophiste aujourd'hui désigne quelqu’un qui parle habilement au point de tromper son 

public en menant des raisonnements apparemment rigoureux, mais pour mieux faire 

avaler des contre-vérités. Sophiste signifie en grec « savant », « habile ». 

Les sophistes étaient des gens trés cultivés, qui ont eu I'idée de vendre leur science 

et leur habileté a la parole auprés de jeunes gens pour les aider a parfaire leur culture et 

les preparer a briller dans la vie publique. Pouvoir parler de tout, raisonner sur tout, 

savoir retourner n'importe quel raisonnement, voila qui pouvait étre fort utile a tout 

jeune homme qui voulait s'imposer dans la vie politique, 4a Athénes en particulier, dans 

les assemblées du peuple ou au tribunal. 

Les sophistes - Protagoras d'Abdére, Gorgias de Leontion, Hippias d’Elis, etc. - 

n’étaient pas originaires d’Athénes, mais c'est 4 Athénes qu'ils se sont imposés. Sans 

avoir construit la cosmologie, ils ont en commun avec les présocratiques d'ébranler des 

croyances traditionnelles ou sacrées : Protagoras, comme Anaxagore, a été accusé de 

ne pas croire aux dieux de la cité. 

Gorgias. Mais les sophistes n‘étaient 

pas de simples orateurs. Leur pratique 

était sous-tendue par des visées théo- 

Bee ao exemple, Gorgias : ecrit des « L-homme est la mesure de toute 
traités de rhétorique, ainsi qu'un traité de chose, de l’étre des choses qui sont, du 

l'6tre et du non-étre (dans la lignée de non-étre des choses qui ne sont pas. » 

I'6cole d’Elée), desquels il ressort que la Protagoras 

vérité n’existe pas. La vérité ce n'est 

jamais ce qu'on en fait par la force du logos (de la parole) : « le Jogos est un tyran », dit 

Gorgias, il fait 6tre ce que l’orateur veut faire étre et n'étre pas ce que I’orateur veut ne 

pas faire étre. Si la vérité existe, elle est indicible ou incommunicable. Parler, c’est déja se 

situer en dehors de |'étre (de ce qui est réellement), et faire 6tre ce qui n'est pas. 

Protagoras. Les théories de Protagoras, sophiste d'une grande réputation, nous sont 

connues par Platon qui les discute. Protagoras ne dit pas qu’il n'y a pas de vérité, mais 

dit que la vérité est le produit du jugement de l'homme. « L’homme est la mesure de 

etre et du non-étre. » C'est l'homme seul qui, par son jugement, détermine ce qui est 

ou ce qui n'est pas. Il est impossible en effet de dire ce qui est dans I’absolu, en dehors 

de ce qu’en pense ou en dit l'homme. Il y a donc autant de vérités que de jugements ou 

d’opinions humaines diverses. A chacun sa vérité. Si on peut prétendre qu'un homme 

est plus « sage » qu'un autre, c’est uniquement en considérant sa réussite. On jugera un 

médecin ou un agriculteur meilleur qu'un autre au regard de la guérison de ses patients 

pour l'un, de la production de sa terre pour l'autre. De méme on jugera un homme poli- 

tique meilleur qu'un autre par sa capacité de conviction et les effets de sa politique. Les 

vérités ne changent pas selon les individus seulement, mais aussi selon les cités, les 

peuples : ce qui est juste pour telle cité ne l’est pas pour une autre. 

Hippias. Cette idée que la justice puisse changer selon les cités a été reprise par 

Hippias qui opposait ainsi justice conventionnelle (celle des lois), variable selon les cités, 

et justice naturelle, qui serait la méme pour tous. Une telle opposition connaitra une 

grande postérité. 

Citations 

« Le langage est un tyran. » Gorgias 



SOCRATE 

Socrate est né en 470 et mort a Athénes en 399 avant Jésus-Christ. Socrate 

n’a rien écrit. Mais son enseignement, sa conduite en ont fait, des l’Antiquite, 

un modéle de sagesse. Nous connaissons Socrate par des témoignages 

directs (Xénophon, Aristophane, Platon surtout) et indirects (Aristote). 

LA SINGULARITE DE SOCRATE 

Socrate se détache des penseurs présocratiques qui s'efforcaient de comprendre la 

nature, la structure et la vie de l'univers, mais aussi des sophistes qui, en jouant avec les 

ressources du logos, avaient tendance a faire ressortir limpossibilité de la science (I'impos- 

sibilité d'atteindre quelque vérité solide). Il se détache des présocratiques en faisant sien le 

mot qui était inscrit sur le temple de Delphes : « Connais-toi toi-méme. » La sagesse 

consiste non pas tant a s'interroger sur les mystéres de la nature extérieure, qu’a s'interro- 

ger sur ce que nous sommes, et sur ce que vaut I'existence que nous menons. 

Il se détache des sophistes en ne faisant pas profession d’enseigner un savoir quel- 

conque, ni de maitriser la rhétorique pour donner I'impression de dominer n'importe quel 

sujet, ni de prétendre ainsi former des jeunes gens a la vertu. Bien au contraire, Socrate 

prétendait ne rien savoir. 

LA SAGESSE DE NE PAS CROIRE SAVOIR 

Platon raconte dans LApologie de Socrate que la Pythie - l’oracle de Delphes - aurait 

déclaré a Chéréphon, un disciple de Socrate qui la consultait, que Socrate était le plus sage 

des hommes. Ce que Socrate dit ne comprendre qu’ainsi : je ne peux étre le plus sage, 

puisque je ne Sais rien. Si je suis plus sage 

que les autres, c’est que je ne crois pas 

savoir, alors que les autres croient savoir, 

mais ne savent rien. Je sais au moins que 
je ne sais rien. « Cet hommea (qui passe pour sage), 

En effet, tout l'art de Socrate consistait ae ae ue goa eeius eae 
a interroger tout interlocuteur qui le Vou- ha Sbche wee ae iat nici bon CaaS 

lait bien - dans une cité démocratique ou lui croit savoir quelque chose, alors qu'il 
l'on prisait en effet la parole et I'échange n’en sait rien, tandis que moi, si je ne 

parlé - en lui posant des questions essen- sais rien, je ne crois pas non plus 
tielles concernant, par exemple, la vertu, le savoir. » Apologie de Socrate, 21d. 
bien, le bonheur... (Par vertu il faut 

entendre la réussite, l'excellence d'une existence). Il pouvait les interroger aussi sur ce 

qu’était la justice, la beauté, les dieux, etc. Sur toutes ces questions, morales et politiques, 

chacun prétend étre aussi compétent que possible. Mais la fagon dont Socrate interrogeait 

précisément, rigoureusement ses interlocuteurs les amenait a se contredire, a faire appa- 
raitre leur ignorance. 



LA MAIEUTIQUE 

Socrate ne professait nul scepticisme en avouant son ignorance et en convainquant 

les autres de leur ignorance. Le propre de ignorance c'est de s'ignorer ignorante. La 

science nait du désir de savoir, que provoque la conscience de son ignorance. Socrate, 

dont la mere était sage-femme, prétendait étre un accoucheur d'ame : accoucher les 

ames de ce qu’elles savent a partir de la conscience douloureuse de leur ignorance. Le 

mot « maieutique » - qui caractérise la méthode d'interrogation socratique - vient du 

verbe majeuesthai qui signifie « aider a enfanter ». 

Car si les ames croient a tort savoir ce qu’elles ignorent en réalité, elles ignorent 

aussi la sagesse dont elles sont riches. Connais-toi toi-méme, connais la sagesse dont tu 

es porteur, pourvu que tu saches l'extirper de toi. On apprend a acquérir une technique 

d'un autre, lequel nous transmet son savoir-faire. On apprend a devenir sage en appro- 

fondissant la connaissance de soi. Nous savons au fond de nous-mémes ce qu’est la jus- 

tice, par exemple. Et si nous sommes injustes, nous nous efforcons de dire que la justice 

n’existe pas, ou qu'elle se confond avec mon intérét ou avec la force. Et ce faisant, nous 

nous masquons la vérité que nous connaissons intimement : nous ne voulons pas nous 

avouer qu’en pratiquant I'injustice nous faisons notre malheur. 

« LA MISSION DIVINE » DE SOCRATE ET SA CONDAMNATION 

Car un des maitres mots de la sagesse socratique est : « Nul n’est méchant de son plein 

gré. » Tout le monde veut le bien (le bonheur). Mais on ne fait le mal que par ignorance du 

mal qu’on fait. La vertu est dans la connaissance du bien - dans une connaissance qu'il faut 

savoir trouver au plus profond de nous, dans une connaissance d'origine divine. Socrate se 

sentait d’ailleurs investi d'une mission divine. Il pensait servir le dieu (Apollon, dont l'oracle de 

Delphes est le serviteur), en réveillant les citoyens de leur torpeur. Socrate prétendait méme 

étre guidé parfois par un démon (une sorte 

de divinité protectrice, d’ange gardien) qui 

l'avertissait du mal qu'il ne devait pas com- 

mettre. Pourtant, on a accusé Socrate a la 

fin de sa vie de ne pas croire aux dieux de 

la cité, d'introduire des divinités nouvelles, 

Citation 

« Qui si on voulait écouter les discours 

de Socrate, ils paraitraient tout a fait 

risibles au premier abord : les mots et 
et de corrompre la jeunesse. Socrate fut 

condamné a boire la cigué, en 399, apres 

un procés intenté pour ces griefs d'impiété. 

En réalité, on a pris Socrate pour un 

sophiste. C’est ainsi que l’auteur comique 

Aristophane le présente dans sa piece Les 

Nuées. Or on reprochait aux sophistes de 

remettre en cause l'existence des dieux, de 

saper les valeurs les plus sacrées, de démo- 

raliser la jeunesse, et ce a un moment ou la 

cité se relevait a peine de sa défaite contre 

Sparte a la fin du V° siécle. 

les phrases qui les enveloppent, il y 

aurait de quoi les comparer a la peau 

d’un insolent satyre : il parle anes 

batés, forgerons, cordonniers, cor- 

royeurs, et il a l’air de dire toujours les 

mémes choses avec les mémes mots 

(...) Mais a supposer qu’on les voie 

ouverts et qu’on y rentre, on les trou- 

vera d’abord pleins de sens au-dedans, 

et seuls a |’étre; ensuite on ne peut 

plus divins, ni plus remplis de figures de 

vertu. » Alcibiade a propos de Socrate, 

Banquet (221e-222a). 



PLATON 

aton (428-348 av. J.-C.) a fait partie des admirateurs de Socrate issus de la 

jeunesse dorée d’Athenes. Apres la mort de Socrate, il rédigea de nombreux 

dialogues, qui portent la marque de son influence, et finit par construire une 

ceuvre autonome d’une | Pertee philosophique et d'une posteérite considerables. 

PLATON, DANS LE SILLAGE DE SOCRATE 

Platon a été traumatisé par la condam- 

nation de Socrate, totalement injuste a ses 

yeux. Platon avait 29 ans, quand son maitre, 

Socrate, fut exécuté. Et c'est suite a cet évé- 

nement qu'il a tenté de réhabiliter la 

mémoire de son maitre en en faisant le pro- 

tagoniste principal de ses dialogues. Platon 

ne s'est pas contenté de reproduire les dia- 

logues que Socrate aurait conduits dans 

telle ou telle circonstance. Il inventa plutdt 

de toutes piéces des dialogues, en imitant le 

style maieutique de Socrate, pour y déve- 

lopper ses propres interrogations, et finale- 

ment développer sa propre philosophie. 

Peu de temps aprés la mort de Socrate, 

Platon quitte Athénes pour se rendre en 

Sicile, en Italie du Sud (ou il rencontre le 

pythagoricien Archytas de Tarente) et 

peut-étre en Egypte. De retour & Athénes, 
il fonde l'Académie en - 387, sorte d'école 

eumre de Platon 

1. les dialogues de jeunesse, qui sem- 

_ reste sans réponse. Citons parmi eux 

_ Platon expose sa théorie des Idées : Le 

_ Banquet, Le Phédon, La République, Le 

_ Parménide, Sophiste, Politique ; 

On distingue plusieurs périodes dans 

l'ceuvre écrite de Platon : 

blent encore trés proches de |’enseigne- 

ment socratique, et qu’on dit aporeé- 

tiques, car ils débouchent sur une aporie, 

c’est-a-dire sur un questionnement qui 

Hippias majeur, 

Le Ménon; 

2. les dialogues dits de la maturité ou 

Le Protagoras, 

Phédre ; 

3. des dialogues dits métaphysiques, 

techniquement plus difficiles, mais d’une 

grande portée philosophique : Théététe, 

4. enfin les dialogues de vieillesse : 
Philébe, Timée, Lois. 

philosophique ou Platon forme de nom- 

breux disciples, et dont le rayonnement resta lonetanests considérable. Il se rendit plusieurs 

fois en Sicile en espérant installer a Syracuse, en la personne du tyran de Syracuse, Denys, 

puis de son fils Denys Il, un roi philosophe, conformément a sa théorie de la cité idéale pré- 

sentée dans La République. Ce projet échoua totalement. 

Platon mourut en - 348, a l'age de 80 ans. 

A LA RECHERCHE DE LA SCIENCE 

Platon a retenu de Socrate I'idée qu'il existe une science du Bien; et que nul ne saurait 

devenir bon et beau - vertueux - sans avoir atteint cette connaissance. Il s‘oppose ainsi a 

I'idée que le bien est relatif a l'opinion diverse que chacun peut s’en faire - ainsi que le sug- 

gere le relativisme d'un sophiste comme Protagoras - ou encore a I'idée que le bien ne 

consiste que dans le plaisir que procure la réussite dans la vie publique, fit-elle au 



detriment du strict respect des lois - comme le suggérent, dans le dialogue du Gorgias, les 
personnages comme Polos ou Calliclés. Affirmer qu'une telle science existe suppose que 

homme n'est pas la mesure de |’étre et du non-étre, comme I'affirmait Protagoras, et qu'il 

ne determine pas par son opinion ce qui est et ce qui n'est pas, et, par exemple, ce qui est 

bon, juste, beau et ce qui ne I’est pas. Si l'homme n'est pas la mesure du bien, du vrai, alors 

il se mesure a ce qui est bien, beau, vrai. Il conviendrait plutét de dire que Dieu est la 

mesure de ce qui est et de ce qui n'est pas. homme se mesure a une sagesse divine, aux 

réalités divines du bien, du beau, du juste, etc. 

LE SAVOIR COMME REMINISCENCE 

Platon ne s'en tient pas seulement a la legon de Socrate : la vertu réside dans la 

connaissance du bien, et nul ne fait le mal 

que par ignorance du bien. Platon est éga- 

lement influencé par le Pythagorisme. 

Pour les pythagoriciens, |'ame est prison- 

niére du corps, et il faut que l’'ame s’ef- 

force, par la recherche de la sagesse, de se 

libérer de l'emprise du corps. Mieux, la 

sagesse, la connaissance du Bien sont déja 

en nous, parce que notre dme a contemplé 

le Bien, avant de s'incarner dans un corps. 

Aussi, s'efforcer d’atteindre la sagesse, 

c'est s'efforcer de se ressouvenir d'une 

Citations 

«... De notre ami, de cet homme 

(Socrate), nous pouvons dire que, de 

tous ceux de notre temps qu’il nous a 

été donné de connaitre il fut le meilleur, 

le plus sage aussi, et le plus juste. » 

Phédon, 118a. 

« Si donc la vérité des choses est en 

nous dans |’ame, alors l’Ame est 

immortelle, de sorte qu’il faut avoir 

confiance : ce qu’on ne se trouve pas 
connaissance que nous avons acquise 

autrefois quand nous séjournions auprés 

des dieux. Telle est la théorie platonicienne 

de la réminiscence, qui s’allie avec une 

savoir maintenant, c’est-a-dire ce dont 

on ne se souvient pas, il faut s’efforcer 

de le chercher et de s’en ressou- 

venir. » Ménon, 85b. 

croyance en la réincarnation. Savoir c'est 

se ressouvenir d'une sagesse divine qui est en nous. 

OPINION ET SCIENCE 

La science est possible. La vérité existe. Elle n'est pas affaire d’opinion : elle s'impose a 

nous. Encore faut-il aller a elle. Voila la lecon essentielle du platonisme. Les mathématiques 

jouent un rdle exemplaire dans cette détermination de l’existence de vérités : il ne dépend pas 

de nous gue le carré de I'hypoténuse d'un triangle rectangle soit égal a la somme des carrés 

des cétés adjacents. Trouver la vérité en mathématique, c'est faire confiance dans les res- 

sources du /ogos, non pour mener un raisonnement et s‘amuser a le renverser, a la fagon des 

sophistes, mais pour atteindre des démonstrations et des vérités objectives et nécessaires. 

Si la vérité existe, c'est que des réalités vraies existent : la Justice existe, le Bien existe, la 

Beauté existe. On le comprend fort bien en mathématiques : par exemple, IUnité (I'idée de 

Un), la Dualité (l'idée de Deux) existent. Le cercle et ses propriétés existent, etc. Pris dans 

'absolu, ces réalités sont appelées Idées : ce ne sont pas des idées qui sont dans la téte du 

mathématicien; ce sont des réalités idéales qui existent indépendamment de I'esprit 



humain. Voila ce gu’il faut comprendre par le mot Idées (avec un | majuscule). C’est pour- 

quoi on parle a propos de la philosophie de Platon de réalisme : entendons par ce mot I'af- 

firmation de réalités idéales extérieures a l'esprit humain, ainsi de la réalité des nombres, 

ou plus exactement d'ldées fondamentales (comme celle de I'Un ou du Deux...) grace aux- 

quelles les nombres existent. 

LA THEORIE DES IDEES 
Ne Oe Citation 

Dire que ce sont des réalites idéales, 

cela signifie que ce ne sont pas des réali- « L’oeil de la pensée ne commence a 

tés visibles, sensibles, matérielles, connais- avoir un regard plus pénétrant que 

sables par nos sens ou par nos yeux, mais lorsque la vision des yeux commence a 
que ce sont des réalités intelligibles, PaCdre sie SOry Acuna? 
visibles seulement a I'intelligence. La force Le Banquet, 219a. 
de Platon c'est d’affirmer que les réalités 

intelligibles sont les véritables réalités, qu’elles existent davantage, avec plus de consis- 

tance et de plénitude, que les réalités concrétes que nous touchons ou voyons au quoti- 

dien, lesquelles ne sont, en comparaison des premiéres, que des apparences, des images 

fugitives. Comprenons bien : ce matériau solide, par exemple, ce morceau de pierre ou de 

métal, est en effet destructible; il n'a pas autant de réalité que le théoreme de Pythagore 

ou celui de Thalés qui restent indestructibles, ou plus exactement que les objets mathéma- 

tiques qui restent immuables. 

Nous disions plus haut que l'homme se mesurait a ce qui est beau, bon, juste. II existe 

ainsi des Idées - c'est-a-dire des réalités idéales, divines - de la Beauté, du Bien, de la 

Justice. Quand je suis attiré par tout ce qui est beau, y compris par les corps et les ames 

dont la beauté miattire, j'aspire en réalité a la Beauté idéale, j'apercois comme des images, 

des traces de cette Beauté dans cet étre dont je suis amoureux, par exemple (tel est un des 

themes du Banquet et du Phédre). De méme, quand je tente d’établir des lois et d'accom- 

plir la justice dans la cité, j'aspire a une justice idéale, méme si elle ne peut étre parfaite- 

ment réalisée ici-bas. 

Les idées sont les modéles auxquels on se référe nécessairement pour penser, pour 

parler et pour agir. Nous ne parlerions pas de lois justes, de cité juste si nous ne donnions 

un sens au mot juste. La Justice, ce n'est pas une affaire de mots ou d’opinion, de méme 

pour la Beauté. Les mots renvoient a une réalité, a un référent idéal (a I'ldée de Justice, a 
'l\dée de Beauté...) qui existe au-dela de l’esprit humain. 

MATHEMATIQUES ET PHILOSOPHIE 

ll existe donc deux aspects complémentaires de la philosophie de Platon : un aspect 

scientifique et un aspect politique. Platon renoue avec les préoccupations physiciennes et 
cosmologiques des philosophes présocratiques. Il se démarque de ce qu'on pourrait appe- 
ler leur matérialisme. Les présocratiques semblent, en dehors des pythagoriciens, se 
passer de l'existence d'une intelligence divine pour donner la raison de la bonté et de la 
beauté de I’ordre du monde. Anaxagore fait bien intervenir |'intelligence a l'origine de la 
formation de I'univers, mais uniquement en tant que force matérielle. Dans son dernier 



dialogue, Le Timée, Platon expose une cosmologie, inspirée par le pythagorisme, dans 
lequel les mathématiques apparaissent comme la clef de la compréhension de la structure 
organisée du monde. Dieu a créé le monde en géométre. 

Les mathématiques sont nécessaires a la formation du philosophe, et plus exactement 

a une pratique rigoureuse de la dialectique - de la méthode du dialogue en philosophie. Car 

la dialectique ne doit pas étre un jeu oU on s'amuse a dire tout et son contraire. Le but de la 

philosophie - de la dialectique - est bien d'atteindre des vérités solides, et non de se 

contenter d’opinions provisoires ou fugaces, et de toucher a I’essence des choses qui est 

indiquée par les mots. C'est pourquoi Platon serre au plus prés I'usage qu'on fait de tel ou 

tei mot, dans ses dialogues, pour aller au sens, a l'essentiel - a la facon de Socrate. Mais 

autant on peut penser que Socrate ne faisait qu’indiquer l’existence d'une sagesse en nous, 

et encore de facon aporétique - en semant le doute, en mettant son interlocuteur dans 

l'embarras - autant Platon définit la nature de cette sagesse. 

UNE CITE GOUVERNEE PAR DES PHILOSOPHES 

Cette sagesse concerne autant la nature divine du cosmos, que la conduite ou I’action 

des hommes. Il s'agit d’atteindre un véritable bien pour étre heureux. Or ce bien n’existe pas 

en dehors de la conformité avec l'ordre divin du cosmos, mais il n'existe pas non plus en 

dehors de l’ordre harmonieux de la cité. Il est impossible d'étre heureux, de réaliser sa per- 

fection (la vertu) en dehors de la vie de la cité, et d'une cité juste. Les vertus et, par exemple,, 

la vertu de justice, n'ont de sens que dans 

les relations avec autrui, au coeur de la cité. oe 

Platon condamne fortement la politique Citation 
de son temps devenue une affaire de 
démagogie - dans la vie démocratique « Les savants, Callicles, affirment que le 

d'Athénes en particulier - une affaire de pel et le terre, jee tien. et les hommes 
; < sont liés ensemble par l’amitié, le res- 

complaisance aupres du peuple pour pect et lordre, la modération et la jus- 

gagner ses suffrages et ce, grace a la puis- tice, et pour cette raison ils appellent 
sance de séduction de la parole. La poli- lunivers lordre des choses (cosmos); 

tique n’est pas une affaire de conquéte non le désordre ni le dereglement. Tu 
égoiste du pouvoir, de course a la richesse Bee ee ae eo ec eine 

a tvs : toute ta science, et tu oublies que l’éga- 

et aux honneurs, a n'importe quel prix, lité géométrique est toute-puissante 
mais une affaire de compétence : de parmi les dieux comme parmi les 

science de la justice, du bien. Aussi Platon hommes. Tu es d’avis qu'il faut travailler 

préconise-t-il dans La République que les a lemporter sur les autres : c'est que 
sages soient a la téte de la cité, que des eu negiges 2 geomeye..» 
philosophes authentiques, convenable- Gorgias 508a. 
ment formés, se consacrent a la politique. 

lls seront issus de la caste des gardiens (et des gardiennes), éduquée a vivre en commu- 

nauté (sans famille, sans propriété, sans argent), destinée a se donner entiérement a la cité. 

Cet idéalisme politique a ses revers. La politique est-elle affaire de science ? Affaire de 

morale ? Est-il vrai que les individus doivent sacrifier leur vie privée pour étre des citoyens 

parfaitement vertueux? Un philosophe anglais Popper faisait de Platon un des précurseurs 

du totalitarisme qui a sévi au XX° siécle. 



ARISTOTE 
_ Aristote est né a Stagire en 384 av. J.-C. Disciple de Platon, il ne prend pas 

sa succession 4a la téte de l’Académie. II fonde le Lycée, qui devint l’école 

« péripatéticienne ». Il y a élaboré et enseigné ses recherches et son ceuvre, 

d’une portée considérable, comparable a celle de Platon. il meurt en - 322. 

ARISTOTE, UN DISCIPLE ORIGINAL DE L'ACADEMIE 

C'est en - 367 qu’Aristote vient a Athénes et entre a l'Académie. II suit l'enseignement 

de Platon et y recoit sa formation scienti- 

fique et philosophique. A la mort de 
Platon, en 348 av. J.-C., Aristote quitte 

Athénes et s‘établit a Assos pour y diri- 

ger une école rivale de l'Académie. 

En - 343, il est appelé a la cour de 

Philippe de Macédoine (devenu le maitre 

de la péninsule grecque) pour étre le pré- 

cepteur de son fils Alexandre. Aristote 

reste a la cour de Macédoine jusqu’au 

départ d'Alexandre pour son expédition 

en Asie. C'est en - 335, de retour a 

Athénes, qu'il fonde le Lycée. A la mort 

Les ouvrages d’Aristote 

Lceuvre d’Aristote se répartit en diffé- 

rents domaines : 

- logique (Les Catégories, Les Analy- 

tiques) ; 

- physique (La Physique, Les Parties 

des animaux, L’Histoire des animaux, 

Les Météorologiques, Le Traité du Ciel, 

mais aussi Le Traité de I'Ame); 

— métaphysique, ainsi appelée parce 

qu’on a classé certains écrits «apres» 

d’Alexandre, Aristote est inquiété et doit [métal] le, physique; 
se réfugier dans I'ile d'Eubée, a Chalcis, 

ou il meurt un an aprés. 

L'ceeuvre d’Aristote est considérable. 

Une grande partie des ouvrages d’Aristote, 

ceux qui étaient destinés au grand public, et qui étaient constitués de dialogues (sur le 

modele de Platon), ont disparu. Ne restent que des ouvrages ésotériques qui étaient 

réservés aux disciples. 

- consacrés a la politique (La Poli- 

tique), a la rhétorique, a l’éthique 

(Ethique 4 Nicomaque) et a l'esthétique 
(La Poétique). 

SUBSTANCE ET ATTRIBUT 

Pour Platon, la science suppose une rupture compléte avec la connaissance sensible. 

Mais cette rupture pose une difficulté : comment les Idées - ces réalités vraies, non 

visibles ni sensibles - peuvent-elles avoir un effet sur le monde visible, si elles en sont 

tout a fait séparées ? 

Pour Aristote, la science commence avec la sensation. II n'est rien que nous ne 

connaissions d'abord par l'expérience sensible. Ceci est tellement vrai que c'est par la 
qu'on peut réfuter le plus radicalement des théses sophistiques, comme celle de 
Protagoras selon laquelle il y a autant de vérités que d'opinions. Car en ce qui concerne 
cette derniére these, si les désaccords sont en effet sans fin sur ce qui est beau ou laid, 



juste ou injuste, grand ou petit, amer ou doux, etc., ils ne portent que sur des attributs 

qui qualifient des étres mais non sur I’existence de ces étres (cet homme, cet arbre, etc.), 

sur ce qu’Aristote appelle des substances, que je connais et distingue par la sensation. 

CRITIQUE DE LA THEORIE DES IDEES: LES IDEES NE SONT PAS 
SUBSTANCES 

Une substance est le support d’attributs divers : de l’ordre de la qualité (cet homme 

est robuste, fréle, brun, blond, etc.), de la quantité (il a telle taille...), de la relation (cet 

étre est le maitre de ou le fils de...), du lieu (il se trouve a Athénes), du temps (il était hier 

a Athénes), etc. Une substance (un étre) ne peut étre I'attribut d'une chose (d'un étre). 

On ne peut pas dire que |’étre Socrate est I’attribut d'un étre qui s‘appellerait Callias. 

Socrate n'est pas Callias. Une substance est un individu déterminé, dont l’expérience 

atteste l’existence. On ne peut pas dire en revanche que les attributs (concernant la 

beauté, la grandeur, etc.) existent au méme titre que la substance. Il est donc absurde de 

dire, comme Platon, que le Beau, le Grand, le Juste - qui sont des qualités attribuables a 

des substances - existent en elles-mémes, telles des substances. Cet homme-ci existe. 

Quand je dis qu'il s‘agit d'un homme, je lui attribue la qualité d'homme. Mais peut-on dire 

que l'homme en général - que I'ldée d’Homme - existe, comme une substance ? 

« L'universel n‘est pas substance », dit Aristote. Et pourtant « il n'y a pas de science de 

‘individu, dit Aristote, il n'y a de science que de l'universel ou du général » (I'universel 

désignant ce qui se rapporte nécessairement a tous les individus, le général ce qui se 

rapporte 4 la plupart des individus). Est-ce a dire que la science ne porte pas sur des 

choses qui existent, si seuls les individus existent ? 

LA SCIENCE DE LA NATURE : LA THEORIE 
DES QUATRE CAUSES 

Les sciences portent sur des genres 

différents de |'étre : les mathématiques 

portent sur des étres immobiles, considé- 

rés du point de vue de la quantité 

(nombres et grandeurs), la physique sur 

les étres susceptibles de mouvement. 

Parmi les étres en mouvement, il faut dis- 

tinguer ceux dont le mouvement est 

nécessaire, a savoir les astres qui tour- 

nent éternellement autour de la Terre, et 

puis ceux qui sont tantdt en repos et tan- 

td6t en mouvement. Les premiers font 

partie du monde supralunaire, les 

seconds du monde sublunaire. Les pre- 

miers sont l'objet de l’'astronomie et de la 

théologie (car les astres sont des dieux). 

Les seconds sont l'objet de la physique. 

Citation 

« En toutes les parties de la nature il y a 

des merveilles; on dit qu’Héraclite, a des 

visiteurs étrangers qui, l'ayant trouvé en 

se chauffant au feu de sa cuisine, hési 

taient a entrer, fit cette remarque : 

“Entrez, il y a des dieux aussi dans la cut 

sine”. Eh bien, de méme, entrons sans 

dégoit dans l’étude de chaque espéce 

animale : en chacune, il y a de la nature 

et de la beauté. Ce n’est pas le hasard, 

mais la finalité qui réegne dans les 

_ ceuvres de la nature et a un haut degré; 

or, la finalité qui régit la constitution ou 

la production d’un étre est précisément 

ce qui donne lieu a sa beauté. » Les Par- 

ties des Animaux, I,5. 



« ll n'y ade science que du nécessaire », dit Aristote. L'expérience nous fait connaitre le 

fait (ce qui est), la science nous fait connaitre la cause (pourquoi ce qui est nécessaire- 

ment est comme il est). 

La nécessité de ce qui existe dans la nature ne saurait étre mécanique, c’est-a-dire 

aveugle - comme dans |'atomisme de Démocrite, par exemple. La nécessité releve d'un 

dessein de la nature. « La nature ne fait rien en vain. » La science s'efforce de connaitre 

la cause. Mais Aristote distingue quatre causes, et ce en comparant la nature a l'art. 

Considérons une statue de Vénus en airain. Quelle en est la cause ? L'art d'un sculp- 

teur. Il y a en réalité quatre causes qui rendent raison de l'existence de cette statue. 

|. La cause efficiente (le sculpteur qui a fait la statue). 

2. La cause matérielle (l'airain dans lequel a été faite la statue). 

3. La cause formelle (la forme que le sculpteur a concue et donnée a la statue). 

4. La cause finale (la statue a été faite afin d’orner un temple). 

MATIERE ET FORME: 
DEUX GRANDS PRINCIPES DANS LA NATURE 

Dans la nature, qui est « artiste », la cause formelle se trouve étre la cause efficiente 

et finale. Il n'y a alors que deux grands principes a I’ceuvre dans la nature : la forme et la 

matiére. La matiére en elle-méme n'est rien; la matiére a toujours un tant soit peu une 

forme. La forme la plus élémentaire de la matiére, ce sont les quatre éléments (feu, air, 

eau, terre) dont tous les corps dans la nature sont composés. 

Les diverses substances, formant la nature, des moins organisées (les minéraux) aux 

plus organisées (les hommes, dans le monde sublunaire, ou les astres divins, dans le 

monde supralunaire), recoivent une forme déterminée en fonction de la place et du rdéle 

qu’elles ont dans I’ordre de la nature. 

Végétaux, animaux, humains, dans le monde sublunaire, sont animés : les végétaux 

ont une dme nutritive, les animaux ont en plus une dme locomotrice, les hommes ont en 

outre une ame raisonnable. Lame donne a la matiére du corps sa forme, qui est sa fin. 

« L'ame est la forme du corps », dit Aristote. Et chaque organe, a |'intérieur du corps - 

par exemple l'oeil, la main - recoit, dans une matiére déterminée, une forme déterminée, 

afin de remplir la fonction qui est la sienne. La fonction crée l'organe. 

De facgon générale, une matiere déterminée est en puissance une forme déterminée. 

Tout passage de la puissance a I'acte est la manifestation de I'élan de la nature vers une 

fin intelligente, ou encore vers le souverain Bien : vers Dieu. 

IL N'Y PAS DE SCIENCE POSSIBLE DE L'ETHIQUE 
OU DE LA POLITIQUE 

La science s'éléve a la démonstration de la nécessité. Mais tout ce qui est objet 
d'étude ne peut étre l'objet d'une science démonstrative. Il est des domaines ot l'on ne 
peut atteindre que du probable ou du vraisemblable, lesquels relévent alors de raisonne- 
ments dialectiques. 

Ces domaines sont ceux de la morale et de la politique, par exemple. Lactivité des 
hommes est soit de l'ordre de la production (poiésis), soit de l'ordre de I'action (praxis); 



elle est soit technique, soit éthico- 

politique. Liactivité humaine n'est pas 

régie par une rigoureuse nécessité, 

comme le mouvement des astres, par 

exemple. Le contingent y régne : il est 

impossible de prévoir ce que les hommes 

aaa Ce Ee OCOC~S 

Citation 

« Toute discussion qui s’applique aux 

actions humaines ne peut étre qu’une 

esquisse assez vague et sans précision 

(...) parce qu’on ne peut exiger de 

rigueur dans les raisonnements qu’au- 

tant qu’en comporte la matiére a 

laquelle ils s’appliquent. Or, les actions 

et les intéréts des hommes ne peuvent 

recevoir aucune prescription immuable 

et précise pas plus que les conditions 

diverses de la santé (...) Mais quand on 

agit, c’est une nécessité constante de 

se guider selon les circonstances dans 

lesquelles on est placé, comme on le 

fait dans l’art de la médecine et dans 

lart de la navigation. » Ethique a Nico- 
maque, Il, 2. 

feront demain. « homme est principe 

du futur », dit Aristote. 

On ne peut donc donner des régles 

universelles et nécessaires d'action; on 

peut seulement décrire ce qui caractérise 

la vertu : le discernement de ce qu'il 

convient de faire au mieux - la juste 

mesure - dans des circonstances et des 

situations toujours particuliéres. Ce dis- 

cernement reléve d'une vertu de I'intelli- 

gence - « la prudence » - qualité éthique 

et politique, fort différente de la sagesse, 

purement théorique, des philosophes qui 

dirigent la cité idéale de Platon. 

IL N'Y A PAS DE SCIENCE DE L'ETRE EN TANT QU’ETRE 

Il est un autre domaine ou l'on doit procéder dialectiquement pour atteindre des véri- 

tés probables mais non absolument certaines, c'est celui de la philosophie premieére - tel 

est le nom qu’Aristote donne a ce qu'on a appelé ensuite métaphysique. Elle porte sur 

I'6tre en tant qu’étre. Il n'y a de science que de régions de |'étre (de |'étre en tant que 

nature, en tant que nombre, etc.), qui sont autant de genres de |’étre, et non de |'étre en 

tant que tel, ou de la totalité de |’étre. L'étre n'est pas un genre. 

L’'étre s'entend d’abord comme substance (cet astre est, cet homme est, cet animal 

est...). Une substance est individuelle. Or il n'y a pas de science de |'individu, mais seule- 

ment de ce qui est universel. Il n'y aurait donc pas de science de |'étre. Cette aporie est 

un des points de départ de la pensée de Heidegger. 

La science qui étudie l'homme, par exemple, porte sur ce qu'ont en commun tous les 

hommes, c’est-a-dire sur les caractéristiques de l'espéce humaine, sur la « forme » 

(humaine). L'humanité n'existe pas comme une substance individuelle, mais elle existe 

bien comme espéce qui se perpétue a travers la procréation, comme la méme forme qui 

demeure a travers des individus, sans cesse changeants. Autrement dit, la forme n'est 

autre que |'Idée platonicienne - il s‘'agit de deux traductions du méme terme grec eidos -, 

mais celle-ci n'est pas séparée des choses sensibles chez Aristote; elle agit au coeur des 

choses mémes : elle n'est pas transcendante, mais immanente a la nature. 

Dieu forme pure, sans matiére, est seul transcendant : au-dela de la nature, et cepen- 

dant cela méme vers qui la nature entiére est orientée. Dieu est |'étre supréme, objet de 

la science supréme qu’est la théologie. Mais la théologie n'est pas la science de la tota- 

lité des 6tres. 



LES SOCRATIQUES 

On appelle « socratiques » les disciples de Socrate a |’origine de diverses 

_ écoles philosophiques qui se sont développées au IV’ siécle av. J.-C., a l’ombre 

de Platon et d’Aristote. Les socratiques ont en commun un anti- 

intellectualisme : la vertu ne s’acquiert pas par la spéculation intellectuelle. 

L'ECOLE DE MEGARE 

Euclide était, comme Platon, un disciple de Socrate qui aurait accueilli Platon a Mégare 

aprés la mort de leur maitre. Euclide et ses disciples, appelés les Mégariques, auraient déve- 

loppé une philosophie critique condamnant d’avance toute spéculation intellectuelle, en 

montrant les limites du langage a pouvoir atteindre quelque vérité sur les choses sur ’étre, 

et ce un peu dans le prolongement des réflexions des Eléates et de Gorgias. 

En effet, dés lors qu’on veut parler 

d'une chose, on qualifie cette chose; or 

qualifier une chose, c'est la comparer a 

d'autres choses, soit a des choses sem- 

‘Citation — 

« Le Bien est une seule chose, quoiqu’il 
blables pour dire ce qu'elle est, soit a des soit appelé de différents noms : 

choses contraires pour dire ce qu'elle n'est science, dieu, intelligence ou autres 

pas. Mais si une chose est semblable a une noms encore. » Euclide de Mégare. 

autre, on a alors deux mots pour désigner 

la méme chose, et donc on a affaire a deux choses identiques. Si une chose secnblapid a 

une autre ne lui est pas identique, alors elle lui est contraire et, dans ce cas, elle ne désigne 

pas ce qu'elle est mais ce qu'elle n’est pas. Euclide condamne par avance les discussions pla- 

toniciennes et aristotéliciennes qui visent a penser a la fois I'unité du Bien et sa diversité, a 

montrer, par exemple, comment intelligence, science, dieu, plaisir, tout en étant différents du 

bien, sont cependant respectivement des biens, ordonnés selon une certaine hiérarchie, etc. 

Autrement dit la spéculation intellectuelle tend a la fois a rendre identique et a différencier 

des choses qui ne peuvent étre a la fois identiques et différentes entre elles. En ce sens les 

discussions philosophiques peuvent dire le tout et le contraire de tout. La vie est plus 

simple : on a alors affaire a des choses qui sont ce qu’elles sont ou ne sont pas ce qu’elles 

ne sont pas, au bien ou au mal, au bonheur ou au malheur. 

L'ECOLE CYNIQUE 

La vertu n'est pas de l'ordre d'un apprentissage intellectuel, mais de l'exercice (c'est-a-dire 

de la pratique) - tel est le maitre mot des cyniques. Les deux représentants de |’école cynique 

sont Antisthenes, disciple de Socrate, et Diogéne, lui-méme disciple d’Antisthénes. Le premier 

a écrit de nombreux ouvrages, Diogeéne n'a rien écrit. Dans ses ouvrages, Antisthénes exhibe 

les modeles traditionnels de vertu : les héros de la mythologie homérique (Achille, Ulysse...) et 
le héros par excellence, Hercule, qui, par son énergie et sa volonté, a su dompter tous les obs- 
tacles; et il fustige l'éducation intellectuelle (mathématique, dialectique...) comme Euclide de 

| 2a | 



Meégare. « La vertu est dans les actes; et elle n'a pas besoin ni de nombreux discours ni de 

sciences ». Certes la sagesse (l'intelligence) guide la pratique, mais cette sagesse est elle- 

méme le fruit d'une discipline rigoureuse de vie qui fortifie le jugement, et non le fruit de dis- 

cussions stériles : car ou on est d’accord, et dans ce cas la discussion est inutile, ou on est en 

désaccord, et la discussion ne met jamais fin au désaccord. 

La figure de Diogéne vivant dans son tonneau est plus connue. On raconte que Diogéne 

se promenait en plein jour avec sa lanterne allumée en disant : je cherche un homme (anér) 

- sous entendu « je n’en trouve pas ». Anér en grec signifie male : je cherche un mle, c'est- 

a-dire un homme aux qualités viriles fortes, capables de vivre sobrement et simplement, 

quasiment nu en hiver comme en été, d’affronter la rigueur des saisons, et de jouir aussi au 

mieux de la nature et de ce qu'elle nous offre. On raconte que Diogéne se masturbait parfois 

en public. Mais Diogéne préconisait plus un ascétisme qu'un hédonisme. 

C'est que Diogéne avait une maniére démonstrative, provocatrice de rejeter les artifices 

de la civilisation et les conventions qui sont autant d’obstacles a l'acquisition de la vertu. II 

revendiquait l'impudeur de vivre naturellement, a la maniére des chiens (kyon signifie 

chien en grec, et c'est de la que vient le 

mot cynique). La vertu s’acquiert en res- Citation 

tant au plus prés de la nature, et non en 

s'éloignant d'elle. La civilisation sépare les Alecandre: aibiegene’: «Mol cu: cus. le 

hommes en barbares et en grecs, en plus puissant des hommes, dis-moi ce 
maitres et en esclaves; Diogéne affirmait que tu veux, toi le plus sage des 

n’étre le citoyen d'aucune cité, mais « étre hommes, et je te le donnerai. » Dio- 
citoyen du monde ». Diogéne fit école. Et gene :.« Ote-toi de mon soleil. » 
on reconnaissait les cyniques a leur tenue 

volontairement rudimentaire : nu sous un simple manteau, barbe, cheveux longs, un baton a 

la main et la besace au dos... 

LES CYRENAIQUES 

Aristippe de Cyrene est également un disciple de Socrate dont la these essentielle est 

que la vertu réside dans la facon de savoir profiter du plaisir. 

ll est difficile de savoir quel était exactement la doctrine d’Aristippe. Le plaisir comme 

ingrédient du bonheur, ou comme obstacle au bonheur, ou comme identique au bonheur 

était un sujet de prédilection de discussion 

dans |'école de Platon (dans I'Académie) et 

chez Aristote. Il semble qu’Aristippe ait 

défendu la thése que le plaisir seul definit PR ator ben Ise Wetherftiquas, puis: 

le bien (le bonheur), méme s'il est difficile qu’elles ne parlent ni des biens, ni des 

de se le procurer au milieu de toutes maux. » Aristippe, d’aprés Aristote, 

sortes de douleurs, et méme si le plaisir Meétaphysique, B 2, 996a. 

est fugace et qu'il est en mouvement. Mais 

il s'agit de saisir le plaisir au moment ou il se présente, aussi éphémere soit-il, que ce plaisir 

soit celui du corps ou de I'ame. Le bonheur ne saurait simplement consister dans l’absence 

de douleurs, comme le préconisera Epicure, dans une sorte de repos sans vie, ou dans la 

suppression de quasiment tous les désirs. 

Citation 



Des sujets pour s‘entrainer, 

des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ des présocratiques 

e de Héraclite et de Parménide : 

e Peut-on parler du néant ? 

e Peut-on connaitre ce qui est 

changeant ? 

e Le temps n’existe-t-il que pour notre 

esprit ? 

e des pythagoriciens 

= Qu’est-ce que les mathématiques 

peuvent nous dire du monde ? 

e Le monde est-il connaissable parce 

qu'il est mathématique ? 

e des sophistes 

e Y a-t-il un pouvoir des mots ? 

e Le pouvoir passe-t-il par la maitrise 

du langage ? 

© Toute connaissance est-elle relative ? 

- Peut-on dire « A chacun sa vérité »? 

@ de Socrate 

e L'ironie est-elle une force ou une 

faiblesse ? 

e Peut-on parler de connaissance de soi ? 

= « Nul n'est méchant volontairement » 

e Peut-on vouloir le mal ? 

= de Platon 

e Est-il vrai que philosopher, c'est 

apprendre a mourir ? 

Pourquoi l'homme aime-t-il ? 

e Pour bien penser, faut-il ne rien 

aimer ? 

La beauté est-elle naturelle ? 

e Existe-t-il une beauté universelle ? 

e La vérité mathématique est-elle 

le modéle de toute vérité ? 

- La compétence politique existe-t-elle ? 

e Existe-t-il un gouvernement 

de l'opinion ? 

e Peut-on bien vivre sans politique ? 

 Qu’est-ce qu'un tyran ? 

e Peut-on critiquer la démocratie ? 

= Qu’est-ce qu'un démagogue ? 

gw d’Aristote 

e L'individu est-il inconnaissable ? 

e art doit-il imiter la nature ? 

e Est-ce la nature qui imite l'art ou l'art 

qui imite la nature? - 

e Vivre en société, est-ce seulement 

vivre ensemble ? 

La politique est-elle un art 

Ou Une science ? 

- En quoi peut-on dire que la politique 

est un art de la mesure ? 

e Etre juste, étre équitable, est-ce 

la méme chose ? 

« Le bonheur est-il la fin de la vie 

humaine ? 

m@ des cyniques 

e Peut-on faire aujourd’hui sienne la 

formule de Diogéne : « Je suis citoyen 

du monde » ? 

- De quel droit peut-on mépriser les 

conventions ? 

= Qu'est-ce qu'étre cynique ? 



LA PHILOSOPHIE ANTIQUE 
A LEPOQUE HELLENISTIGUE 
ET ROMAINE 

On appelle hellénistique la période de rayonnement de la civilisa- 

tion grecque (hellénique) gui a suivi les conquétes d’Alexandre. 

Les cités se trouvaient affaiblies par la guerre du Péloponnése qui 

les avait déchirées a la fin du V° siécle, et par la lutte de Thébes 

contre Sparte au début du IV° siécle. Philippe de Macédoine impose sa 

domination sur toute la péninsule grecque, et son fils Alexandre 

achéve d'imposer cette domination a l'ensemble du Proche-Orient. 

Alexandre emmena Grecs et Barbares conquérir I'Egypte, la Syrie, la 

Perse... pour atteindre le nord de I'Inde. 

Le bassin méditerranéen et le Moyen-Orient furent ainsi « helléni- 

sés », et Alexandrie en devint la capitale prestigieuse. Athénes a 

continué d'’étre un centre de philosophie aux IV et III* siécles : Zénon, 

le fendateur du stoicisme, Epicure y dispensérent leurs enseigne- 

ments. C’est ensuite a Alexandrie, aux IIIl° et Il siecle avant J.-C., que 

les grands noms de la science grecque s’illustrérent : Euclide, 

Eratosthéne (a qui on doit la correcte mesure de la circonférence ter- 

restre), Aristarque de Samos (qui émit I'hypothése que la Terre tour- 

nait autour du Soleil), Archiméde enfin. 

Les Romains ont été fascinés par la richesse culturelle du monde 

grec qu’ils ont conquis au II° siecle avant J.-C. Les plus lettrés d’entre 

eux ont été attirés par l’épicurisme (Lucréce) et par le stoicisme 

(Cicéron, au I* siécle avant J.-C., Sénéque, Epictéte, au I* siecle apres 

J.-C., et l'empereur Marc Auréle au III* siécle). Platon et Aristote conti- 

nuent d’exercer une influence - dans la partie orientale de lI’'Empire 

romain, mais aussi 4 Rome - sur une élite intellectuelle plus res- 

treinte, a travers une tradition de commentaires qui s'achéve dans les 

doctrines néoplatoniciennes de Plotin, Proclus... au IV° siécle. 

En marge des écoles néoplatonicienne, stoicienne et épicurienne, 

de nombreuses sectes promettaient le salut - le déja trés ancien 

orphisme, le gnosticisme, le manichéisme, etc. L'une d’entre elles voit 

son influence et son rayonnement croitre irrésistiblement - le christia- 

nisme - et gagner I'élite intellectuelle, comme en témoignent les pre- 

miers «peres de l’Eglise », Origéne, Tertullien, Clément d’Alexandrie et 

l'illustre saint Augustin, qui a mis toute sa culture gréco-latine au ser- 

vice de la théologie chrétienne. 



LES STOICIENS | 

Le stoicisme est devenu synonyme de sagesse et de résistance face aux aléas de 

existence, voire de résignation. Si cette premiére approche n’est pas fausse, il 

n’en demeure pas moins que le stoicisme constitue un véritable systeme philoso- 

phique complexe qui parcourt plus de cinq siécles de l'histoire de la pensée. 

LE STOICISME : UNE COMPREHENSION DU MONDE 

Selon la célébre formule d'Epictéte, étre stoicien, c'est savoir faire la différence entre 

ce qui dépend de nous et ce qui ne dépend pas de nous, et pouvoir alors accepter l’ordre 

de I'univers. On distingue ainsi trois grandes périodes : 

e ancien stoicisme (période de la stoa poikilé, le terme stoicien vient du grec stoa 

signifiant portique, lieu sous lequel les philosophes se retrouvaient pour professer leur 

doctrine) avec Zénon de Citium, Cléanthe ou Chrysippe au Ill* siecle avant J.-C. ; 

e le moyen stoicisme avec Diogéne le babylonien ou Panétius de Rhodes au Il° siecle 

avant J.-C. ; 

e le stoicisme tardif ou impérial qui s'intéresse essentiellement a la morale avec 

Sénéque, Epictéte ou Marc Auréle aux I* et II? siécles aprés J.-C. 

Le stoicisme n'est pas une simple doctrine morale et ne prescrit d’ailleurs aucun 

devoir, il consiste tout d’abord a comprendre l'ordre du monde. Comme dans |'épicu- 

risme, cette compréhension de l’ordre du monde que constitue la logique et la physique 

vont permettre de constituer une morale. 

Mais si l’6picurisme demande a I'homme de vivre en accord avec la nature en se sou- 

mettant a la sensation, critérium de vérité, le stoicisme demande a I'homme de vivre en 

accord avec la nature en acquiescant a l’ordre des événements qui manifestent le destin 

et la providence divine. 

LA LOGIQUE 

Pour Aristote, la logique consiste a classer en posant des relations entre le particulier 

et le général : « Socrate est mortel. » La proposition stoicienne n'est pas du type qui attri- 

bue un prédicat a un sujet, tout d’abord parce que selon les stoiciens, le général n'est 

qu'un mot vide. N’existent que des individus particuliers. Le raisonnement stoicien porte 

donc sur des implications temporelles du type : s'il fait jour il fait clair, or il fait jour donc il 

fait clair. Il ne s'agit donc pas de relations entre des concepts, mais d'implications d’événe- 

ments; et ceci parce que le temps est I’expression du dynamisme de la vie. Connaitre, 

c'est 6tre en coincidence avec le principe actif qui est a l'ceuvre dans I'univers. Ainsi, l’en- 

chainement rigoureux des propositions doit rendre compte de I'enchainement des phéno- 

menes de la nature. Dés lors, les stoiciens vont analyser le langage afin de définir les 

conditions de validité d'un énoncé. Cette conception de la logique est inséparable de la 

sagesse. En effet, si 6tre sage consiste a se soumettre a l'ordre des choses, la connais- 

sance doit permettre une compréhension du monde afin de s'y soumettre. Elle doit donc 

> 



Etre fidéle a l’ordre du monde qui est soumis au temps. En ce sens, tenir des raisonne- 

ments cohérents, c'est saisir l’ordre du monde, l'ordre de la vie et c'est déja faire de la phi- 

losophie. 

LA PHYSIQUE 

Le terme de nature se dit physis en grec, d’ot le terme de physique. Or, qui dit nature, 

dit vie. Le monde entier est pareil 4 un immense étre vivant dont les individus sont les 

organes et dont Dieu est I’ame. La physique va donc étre consacrée a la description de 

ce principe actif et a ce tout que constitue I'univers. II s'agit d'abord de comprendre 

pourquoi l’univers et chaque organisme gardent une unité et ne se disloquent pas. Quel 

est ce qui maintient I'unité de tout étre vivant ? Une force, un souffle ou encore ce que 

les stoiciens nomment pneuma qui empéche la dissipation. Le monde est ainsi composé 

de deux principes : le principe passif qui est la matiére dépourvue de toute qualité et le 

principe actif qui est ce qui donne forme aux choses. Tant que ce souffle est présent, 

individu conserve son unité. 

Chaque individu posséde une tension propre qui maintient son unité, une maniére 

d'étre : une structure chez le minéral, une nature chez le végétal, |'ame chez I'animal et 

esprit chez l'homme. Pour un étre humain, la disparition de ce souffle correspond a la 

mort qui va s'accompagner d'une dissipation de la matiére. Ce souffle c'est aussi ce que 

nous nommons ame; c'est pourquoi les stoiciens parleront d'ame du monde pour dési- 

gner ce qui garantit l'unité de l’univers. Tout comme chaque étre humain est animé par 

un souffle garantissant son unité, l'univers est animé par ce méme souffle dont |’ame 

humaine n'est qu'une partie. S'inscrivant dans la tradition d'Héraclite, les stoiciens assi- 

milent ce souffle au feu, car le feu est ce qui met en mouvement la matiére et la 

faconne. Dés lors, cette ame, ce souffle n'est pas immatériel, il est aussi matiére. 

LES PRINCIPES DE LA PHYSIQUE 

On peut alors en déduire les éléments suivants : 

* il n’existe que la matiére. II n'y a pas 

de monde immateériel, pas de monde des 

Idées comme chez Platon, par exemple. Citation 

Le monde ne renferme que des corps. 
Inutile donc de juger le monde par rap- « Toutes les choses sont entrelacees les 

port a un monde idéal extérieur au nétre; eee ee 
ae ; _ est saint, et presque aucune n’est étran- 

* ce souffle unificateur est aussi ce _ gére a lautre, car elles ont été ordon- 

que les stoiciens nomment logos, raison _ nées ensemble et contribuent ensemble 
ou Dieu puisqu'il est un feu créateur qui _ aflordonnance du méme monde. » Marc 

garantit I'unité. Dieu n'est donc pas exté- Auréle, Pensées pour moi-méme. 
rieur au monde, il est le monde vivant. II 

est actif alors que les dieux d'Epicure sont oisifs. Le stoicisme est ainsi un matérialisme 

et un panthéisme; 

* puisque l'univers entier est animé par ce souffle, cette tension, cette ame, nous pou- 

vons donc dire que toutes les choses sont liées entre elles. Mais puisque |’ame fait partie 



de ce feu créateur, cela signifie qu'il y a quelque chose de divin en l'homme; 

- la raison universelle est une loi par laquelle toutes les choses sont liées entre elles. 

Cette loi s'appelle aussi destin. Le monde n’est pas le fruit du hasard comme pour Epicure. 

Le monde est continu et le moindre fait a une conséquence sur l'ensemble du monde. 

LA MORALE 

Si la logique nous montre comment les événements sont impliqués, la physique com- 

ment ils sont liés, la morale va nous ensei- 

gner comment nos actes doivent se suivre. 

Notre malheur vient du fait que nous 

considérons que le monde n’est pas satis- 

faisant, qu'il est imparfait. Nous posons « De toutes les choses du monde, les 

alors comme désordre ce qui ne corres- unes dépendent de nous, les autres ne 
pond pas a l'ordre que nous désirons. gependept. nas. de, nous. Cakes iies 

: : K dépendent sont nos opinions, nos mou- 

Nous imaginons alors a tort un monde vements, nos désirs, nos inclinations, 

Citations 

autre que nous Nous représentons comme nos aversions; en un mot nos actions. 

meilleur, plus conforme a nos désirs, au Celles qui ne dépendent point de nous 

lieu d'utiliser notre raison pour com- sont le corps, les biens, la reputation, 
les dignités ; en un mot toutes les 

choses qui ne sont pas du nombre de 

nos actions. » Epictéte, Manuel. 

prendre notre monde. Or, nous l'avons vu, 

il n'existe pas d’autre monde que le ndétre 

et ce monde est soumis a une nécessité . 

universelle, a une raison. L'homme doit se « Tout me convient.qui te convient O 
saisir comme appartenant a l'ordre univer- monde. Mare Aurete (2. 

sel, comme appartenant a un tout. Au lieu 

de souhaiter un autre monde il faut donc vouloir notre monde tel qu'il est. La morale va 

donc étre une acceptation de l’ordre du monde. Etre sage et étre heureux c'est ne pas se 

perdre dans des délires de l'imagination en souhaitant ce qui ne sera jamais, mais c'est 

comprendre ce qui est et le vouloir. Pourquoi? Parce qu'il est inutile de prétendre agir sur 

ce qui ne dépend pas de nous. Or, ne dépendent de nous que nos jugements et ce sont de 

faux jugements qui nous conduisent a prétendre pouvoir changer |'ordre du monde, a vou- 

loir que les choses soient autres. La liberté est alors dans la maitrise des représentations. 

La maitrise des événements passe par la maitrise des représentations. 

VIVRE SELON SA RAISON 

Ainsi, comme le dit Epictéte, ce n'est pas la mort qui est a craindre, mais la représen- 

tation qu'on s’en fait. Accepter l'ordre des choses, c'est simplement remettre les choses 

a leur vraie place. C'est notre opinion qui nous conduit 4 accorder une importance aux 

choses. La vie n'est en soi ni un bien ni un mal, les choses ne sont ni mauvaises ni 
bonnes en dehors de notre pouvoir. Inutile de se lamenter. II n'y a aucune punition. Ni la 
santé ni la maladie ni la mort nen sont et je peux méme choisir la mort par le suicide. 
C'est ainsi qu'on raconte l'anecdote suivante : sortant de son école, Zénon serait tombé 
et se serait brisé le doigt. Y voyant un présage il aurait frappé le sol de sa canne en 
disant : « Je viens, pourquoi m’appelles-tu ? » et se serait étranglé. Vivre selon sa raison, 



c'est ainsi vivre selon la nature en accord avec ce tout que constitue Iunivers c'est-a-dire 
avec le monde, avec soi puisque nous faisons partie de |I'univers mais aussi avec les 
autres qui en font également partie. C’est pourquoi les stoiciens vont développer le 
concept de citoyen de I'univers ou de cosmopolitisme. Toutefois, s'il s'agit de se sou- 

mettre a l'ordre du monde, reste-t-il une place pour la liberté, faut-il accepter le mal 

comme une nécessité ? Cette idée d'une absence de liberté fera l'objet de moquerie de 

la part des €picuriens. Mais selon les stoiciens, cette absence n'est qu'apparente : le fou 

est celui qui croit que la liberté consiste a désirer que tout arrive selon ses désirs. Or, la 

véritable liberté consiste a vouloir que les choses arrivent comme elles arrivent (voir 

Epictéte). De méme, si des choses nous paraissent mauvaises, elles ne le sont également 

qu’en apparence puisqu’elles contribuent en réalité a I'harmonie de l'ensemble. 

VIVRE SANS PASSIONS 

Le sage est libre, parce qu'il est affranchi des passions. Les stoiciens ont un point commun 

avec les €picuriens : le sage connait « l'ataraxie », c'est-a-dire l'absence de troubles. Le sage 

n'est pas troublé, tourmenté par les passions. Pour les stoiciens, les passions sont un prolon- 

gement déréglé de nos tendances. Les tendances sont dans la nature : une plante tend vers la 

lumiére, un animal tend naturellement vers les nourritures qui lui sont utiles, etc. De méme, 

l'homme recherche ce qui lui est utile et fuit ce qui lui est nuisible. Les passions prolongent 

nos tendances, mais en leur donnant un cours déréglé, déraisonnable; elles résultent d'un 

mouvement naturel, mais qui se retourne contre la nature. « La passion est un mouvement 

de I’'ame qui s'écarte de la raison et qui est contraire a la nature », dit Zénon. 

Les passions ne proviennent pas de notre passivité mais bien de notre activité; elles sont 

un méme emportement excessif qui dépasse les bornes de la nature. Le sage recherche rai- 

sonnablement ce qui lui est utile, il trouve sereinement du plaisir dans l'obtention de ce qui 

lui est utile, et prend garde a ce qui lui est nuisible. Linsensé donne un cours excessif a ses 

désirs, a la jouissance de ses plaisirs, a ses craintes, et il se laisse vaincre par la douleur. Les 

quatre passions sont ainsi le désir, le plaisir, la crainte, la douleur. Les passions viennent d'une 

erreur de jugement, d’appréciation des biens et des maux : je désire ardemment la gloire ou 

la richesse, par exemple, et deviens ainsi victime de ma passion, étant malheureux dés lors 

que mes désirs sont décus. Le sage peut bien ne pas dédaigner le pouvoir (Marc Auréle était 

empereur), l'argent, la santé, mais en sachant que ce sont la bien peu de choses. Et ainsi en 

étant maitre de la représentation de la juste valeur des choses, et de la place de chacun, je 

suis entiérement libre, sans jamais étre en proie a la passion. 

CONCLUSION : LE SAGE, HOMME LIBRE ET HEUREUX 

Le sage ne rencontre aucune chose qui lui est contraire, il jouit donc d'une infinie liberté 

et d'un véritable bonheur. Mais il ne faut pas croire que ceci suppose une passivité. Etre 

sage, c'est vivre selon sa raison en chassant les passions, ce que les stoiciens nomment 

apathie. Or, l'apathie n'est pas passivité. Elle n'implique pas une indifférence généralisée au 

monde, bien au contraire, elle suppose une sympathie avec le monde, un exercice de la rai- 

son et de la volonté. Vivre, c'est jouer le personnage qui nous a été attribué, c'est faire l'ex- 

périence d'une harmonie entre soi et le monde, entre soi et les autres. 



L’EPICURISME 

Si Epicure a laissé son nom dans histoire, c ’est parce qu'il évoque une philo- 

sophie du plaisir et de la joulssance. Etre épicurien, c’est savoir profiter de la 

vie. Pourtant, si ’'épicurisme est une pensée du plaisir et du bonheur, para- 

doxalement elle se présente comme une morale ascétique fondée sur le plaisir. 

PHILOSOPHER POUR ETRE HEUREUX 

Epicure est né en 341 avant J.-C. et vécu jusqu’a sa mort a Athénes en - 270, ou il fonda 

une école dans un jardin qu'il cultivait Iui-méme. Ses cours dont il ne nous reste que trois 

lettres et quelques maximes, consistaient en des conversations amicales a l'ombre des arbres. 

Deux siécles plus tard, Lucréce, poéte latin exposa cette doctrine de I’école dite du jardin dans 

un poeme, De /a nature. Epicure assigne a la philosophie une fin précise : nous rendre heu- 

reux. C'est la philosophie qui peut nous permettre de jouir. Comment peut-elle nous rendre 

heureux? En n’étant pas simplement un savoir, mais une médecine de I'ame qui nous permet 

de chasser les angoisses qui nous hantent et qui sont un obstacle a notre bonheur, parce que 

nos angoisses viennent d'une fausse conception de I'univers et de nous-mémes. La philoso- 

phie va donc se diviser logiquement en trois moments : la canonique, la physique et la morale. 

LA CANONIQUE OU LES MOYENS DE PARVENIR A LA VERITE 

La sensation est le critére et le fondement de la vérité. Si la sensation est vraie c'est 

parce qu'elle nous provient des objets tels que nous les percevons. Epicure s‘oppose ici 

radicalement a Platon : les idées de la raison viennent de la sensation. Comment? En se 

répétant, la sensation laisse une empreinte dans notre mémoire et l'idée est produite dans 

notre esprit par le mot qui désigne l'objet correspondant. Si parfois nous commettons des 

erreurs, c'est tout simplement parce que nous interprétons mal nos sensations. Toute sen- 

sation est vraie et de cette vérité de la sensation affirmée par la canonique, nous pouvons 

déduire les principes de la physique. 

LA PHYSIQUE OU THEORIE DE LA NATURE 

Rien ne vient du néant. En effet, si les choses venaient du néant, n‘importe quelle chose 

pourrait venir de n'importe quelle chose, ce qui est démenti par les faits. L'univers est donc 

éternel, sinon il serait né du néant, et infini, sinon il aurait une extrémité. En outre, la sensa- 

tion nous apprend que I'univers est composé de corps, mais aussi de vide, sinon les corps 

n'auraient rien ou résider ou se déplacer. Ainsi, si rien ne vient du néant, c'est que les corps 

sont composés de corps plus élémentaires qui ne peuvent pas étre dissous : les atomes. 

N’existent alors que les atomes et le vide. Tous les corps résultent d'une combinaison 

d'atomes. Notre esprit aussi est composé d’atomes. En d'autres termes, notre Ame est 
matérielle et meurt avec le corps. En quoi cette conception du monde permet-elle a 
l'homme d'atteindre le bonheur ? 



LA MORALE OU LES BUTS A POURSUIVRE DANS LA VIE 
ET LES MOYENS DE LES ATTEINDRE 

Nos deux craintes essentielles sont celles des dieux et de la mort, et ces craintes nous 

conduisent a verser dans la superstition. Savoir ce qu’est le monde va donc nous per- 

mettre de rejeter ces angoisses qui ne reposaient que sur une ignorance. 

Notre crainte des dieux vient dU fait Eanes 

que nous leur attribuons une intervention 2 . 

dans le monde. Or la physique, en nous Une philosophie du bonheur 

montrant que le monde n’est qu'une com- 

binaison d’'atomes et non une création 

divine, nous apprend que les dieux n’inter- 

viennent pas dans le monde. Le tonnerre, 

la foudre ou les tempétes peuvent étre 

expliqués sans faire appel aux dieux. Cela 

ne signifie pas que les dieux n’existent pas, 

mais ils n'ont rien a faire de notre monde. 

Ce sont des @étres éternellement bienheu- 

reux; nous en avons la sensation dans nos 

réves ou en imagination, mais ils ne se préoccupent en rien de notre reconnaissance. Les 

priéres, les louanges ne sont donc que superstition. 

A la crainte des dieux est liée celle de la mort. Nous redoutons la mort parce que nous 

nous imaginons morts et nous nous demandons alors ce qui va nous arriver. Or, la mort 

opposée a la vie est absence de sensation : nous ne vivrons donc jamais notre mort. 

Jamais nous ne dirons « je suis mort ». Dés lors, la mort n’a rien de redoutable puisqu’elle 

ne sera jamais pour nous un présent. Notre ame, en tant que corps, est un composé 

d’atomes qui se dissoudra dans la mort. 

Ces craintes écartées, I'ame peut atteindre cette tranquillité qu'Epicure nomme ata- 

raxie, absence de trouble, état que connait le sage, homme comblé. Qu’est-ce qu’étre com- 

blé? C'est savoir distinguer les désirs 

vains des désirs naturels et parmi ces 

derniers ceux qui sont nécessaires et 

ceux qui ne le sont pas. Etre sage ne 

consiste pas a rechercher tout plaisir 

immédiat car certains peuvent étre cause 

Vivre heureux, devenir sage est pos- 
sible pour tout homme grace a un 

entendement sain capable de régler 

justement en toutes circonstances ses 

désirs et ses aversions. L’épicurien 

nest donc pas le jouisseur débridé, 

mais l'homme qui grace a la philosophie 

connait un bonheur veritable et durable 

et peut vivre « comme un dieu parmi 

les hommes ». 

Citation 

500 ans aprés la mort d’Epicure, un de 
ses disciples, Diogéne d’Oenoanda, gra- 

vera ainsi sur le mur d’un portique ce 
de douleur ou devenir une drogue qui 

nous rend dépendants. Certaines dou- 

leurs parfois sont nécessaires (se faire 

soigner pour rester en bonne santé, par 

exemple) quand elles permettent de pro- 

curer un plus grand plaisir, mais certains 

plaisirs sont trompeurs, quand ils nous 

quadruple remeéde : 

« Il n’y a rien a craindre des dieux 

Il n’'y a rien a craindre de la mort 

On peut atteindre le bonheur 

On peut supporter la douleur. » 

rendent esclaves et produisent en nous un manque. Le sage est donc I'‘homme heureux qui 

connait la paix de |'ame et du corps parce qu'il ne redoute alors aucune privation. II vit sans 

souffrance et sans crainte. 



LE SCEPTICISME 
ANTIQUE 

Faisant partie du vocabulaire courant, le scepticisme évoque le doute, le refus d’une 

adhésion définitive. La philosophie sceptique consiste en une suspension du juge- 

ment dans un but moral : procurer la tranquillité de l’ame en laquelle consiste la 

sagesse, mais s’accompagne aussi d’une mise en question radicale de la philosophie. 

UNE REMISE EN CAUSE DE LA VERITE 

Le terme sceptique, qui provient du grec skeptikos (qui observe, réfléchit) renvoie en 

fait A une doctrine dont I'un des fondateurs fut Pyrrhon d’Elis (365-275 avant J.-C.) 

contemporain des stoiciens et des épicuriens. 

En s‘opposant a Platon, les épicuriens et les stoiciens accordent une réalité aux corps, 

mais font de la connaissance une activité qui repose entiérement sur la sensation. Or, c'est 

une telle position qui conduit au scepticisme, affirmant alors que nous ne pouvons jamais 

€tre sdrs d’atteindre la vérité. A partir de la question de la connaissance, le scepticisme 

développe ainsi une morale. 

PYRRHON 

Pyrrhon n‘a rien écrit et nous ne possédons comme trace que la mise en forme de sa 

doctrine par son disciple, Timon de Philonte. Pyrrhon fut en son temps un personnage tres 

populaire, réputé avant tout pour sa sagesse. Sa participation aux missions d’Alexandre lui 

a fait rencontrer les gymnosophistes indiens dont la sagesse et l'impassibilité ‘ont beau- 

coup frappé et ont sans doute fortement influencé sa pensée. Il incarne alors a son tour la 

figure du sage détaché des biens du monde et pratiquant un absolu renoncement. Cette 

position se fonde sur l'idée d'une indifférence des choses. 

LE PYRRHONISME OU L'INDIFFERENCE 

Les doctrines des sages ne cessent de se contredire. Certains, tel Platon affirment 

que la sensation est source d’erreur, d'autres comme les stoiciens et les épicuriens affir- 

ment que la sensation est vraie. 

Face a ces contradictions doctrinales il faut éviter tout dogmatisme : nos sensations 

ne sont ni vraies ni fausses, toute perception est relative a la fois au sens et au sensible. 

ll est donc vain de prétendre se prononcer sur l'essence des choses et sur ce qu’elles 

pourraient étre en soi. 

Les choses sont également indifférentes, instables et indéterminées, et parce que les 

choses sont indifférentes, tout individu doit s'efforcer de parvenir lui-méme a I'indiffé- 

rence. Dés lors, nous pourrons connaitre l'aphasie (nous n’affirmerons rien) puis |'ata- 

raxie (l‘'absence de trouble). 

Ainsi, parce que tout est relatif, nous ne pouvons rien dire quant a l'objet en soi et 
nous ne pouvons que suspendre notre jugement, cesser d'imaginer et éviter que toute 



sensation se transforme en croyance. L'aphasie, le silence, est donc avant tout un silence 

de notre imagination qui nous permet d’éviter |'erreur : il s'agit de refuser de se confor- 

mer a toute doctrine philosophique dogmatique qui prétend connaitre les choses et ne 

prendre pour guide que la vie. 

SEXTUS EMPIRICUS 

C'est surtout Sextus Empiricus qui, au Il° siecle aprés J.-C., rassemble de maniére systé- 

matique les arguments de I'école sceptique. Cette mise en forme constitue sans doute la 

mise en question la plus radicale que la philosophie a pu subir. 

En tant que médecin, Sextus Empiricus prétend s’appuyer uniquement sur l'observation 

personnelle grdce a, par exemple, les autopsies. Il va alors s'efforcer d'appliquer cette 

méthode empirique a la philosophie. 

Pour cela, il va reprendre les arguments des autres auteurs dans leurs discussions afin 

de faire ressortir les contradictions ou les réfutations mutuelles. 

Ceci va le conduire a énoncer 5 « tropes » ou modes de discours : 

* la contradiction des opinions : les opinions sont contingentes et il nous est toujours 

possible de penser le contraire. Le réel est changeant et n'est que pure apparence. La seule 

issue est donc la suspension du jugement; 

¢ la régression : toute affirmation a besoin d'une preuve et toute preuve a besoin a son 

tour d'une nouvelle preuve et ceci a l'infini; 

* le postulat : si on veut échapper a 

cette régression a I'infini, il est nécessaire 

de formuler une hypothése invérifiable; 

* Le dialléle : chaque proposition est 

toujours démontrée par d'autres proposi- 

tions ce qui nous inscrit dans un cercle 

vicieux comme lorsque l'on prétend prou- 

ver l'existence de la raison par des raison- 

nements; 

- la relativité : toute opinion est relative 

et dépend de chacun. Dés lors, tout juge- 

ment est imprudent lorsqu’il prétend s'éri- 

ger en jugement vrai. 
Tous les grands sceptiques de la 

Renaissance puiseront alors dans ces 

tropes les moyens de réfuter tout dis- 

cours. Néanmoins, cette critique constante 

que Sextus Empiricus adresse a la philoso- 

phie ne conduit pas nécessairement a une 

négation de la croyance et de la science, 

elle consiste a les fonder I'une et l'autre 

sur des phénomeénes rencontrés dans I'ex- 

périence. La encore seule l’expérience 

peut nous servir de guide. 

Conclusion 

Ainsi, en réaction aux contradictions 

des philosophies présentées comme 

dogmatiques, le scepticisme va s’impo- 

ser comme une négation de toute posi- 

tion théorique prétendant énoncer une 

vérité sur le monde ou les choses. 

Néanmoins, en prénant ainsi un doute 

radical, le sceptique ne peut-il pas étre 

conduit a douter de sa propre philoso- 

phie? Telle est, entre autres, la réfuta- 

tion que fait Socrate a Protagoras dans 

Le Théététe. 

En affirmant alors que tout jugement 

doit étre suspendu, le risque est grand 

_ de ne suivre que les coutumes et de 

revendiquer un certain conformisme. 

Néanmoins, aux dogmatiques qui repro- 

chaient a Sextus Empiricus son indiffé- 

rence, il répondit qu’il était faux qu’a la 

demande d’un tyran de trucider son 

pére il obéirait car la suspension du 

jugement, l’ataraxie qu’il atteindrait, 

serait la meilleure arme pour résister. 



a PLOTIN ET 
[> LES NEOPLATONICIENS 

Les philosophes « néoplatoniciens » redonnent au platonisme une vigueur nouvelle ; 

ils puisent dans la relecture de Platon les fondements d’une sagesse veritable. Le 

plus connu est Plotin (204-269 aprés J.-C.) qui enseigna a Rome. Son disciple 

Porphyre a retranscrit et regroupé ses lecons orales dans le traité des Ennéades. 

LE NEOPLATONISME, UNE SYNTHESE ENTRE PLATON ET ARISTOTE 

Dans les premiers siécles aprés Jésus-Christ, au milieu de l'influence des stoiciens, 

des épicuriens et des premiers chrétiens, les philosophies de Platon et d’Aristote conti- 

nuaient d'exercer leur rayonnement sur I’élite intellectuelle. Un philosophe juif, comme 

Philon d’Alexandrie, croyait trouver dans Platon les vérités dites sous forme métapho- 

rique dans la Bible. Plotin tente d’élaborer une synthése entre Aristote et Platon, mais 

pour retrouver l'aspiration platonicienne d'une élévation au monde intelligible. La sagesse 

consiste a s'éloigner des vicissitudes de ce monde visible, a se libérer des entraves du 

corps et de la matiére. Mais Plotin met moins l'accent sur ce qui sépare le monde visible du 

monde intelligible que sur ce qui les relie. « Notre monde n'est pas séparé du monde spiri- 

tuel ». Le monde sensible est une image du monde intelligible; la lumiére du monde intelli- 

gible des Idées (ou de ce que Aristote appelle « les Formes ») Here la matérialité des 

choses a qui Sait la voir et la recueillir. 

L'ELEVATION DE L'AME HUMAINE VERS LE DIVIN 

La philosophie de l'amour de Platon (voir Le Banquet et Phédre), par exemple, aide a 

comprendre le lien entre le monde visible et le monde intelligible : lorsque j'aime un étre, y 

compris en étant attiré par la beauté de son corps, ce n'est pas son corps en lui-méme qui 

me fascine, mais la lumiére qui I'habite et lui donne son rayonnement, son charme : cette 

lumiére vient de l’ame qui l’'anime et dont le regard est, par exemple, une manifestation 

(« les yeux sont les fenétres de I’'ame », dit Plotin). Mais cette lumiére elle-méme vient de 

plus loin, d'un principe immatériel (intelligible) qui est au-dela du corps et de I'ame aimés : 

du Bien (de Dieu), source de fa vie et de la beauté de |'étre aimé; c'est Lui que je désire, 
sans méme le savoir, en désirant |'6tre aimé. 

Plotin décrit a nouveau cet élan dont I'ame est capable vers le divin, sans pour autant 

faire de l'amour, comme Platon, une voie privilégiée d’accés vers le divin. Car l'originalité de 

Plotin est plutdt d'inviter I'ame a se recueillir, a contempler la lumiére divine qui est au fond 

d'elle-méme et qui ne fait qu'un avec l'intelligence qui anime et gouverne le monde lui- 

méme. « Je m'efforce de faire remonter ce qu'il y a de divin en moi a ce qu'il y a de divin 

dans I'univers. » (Vie de Plotin par Porphyre). Le monde sensible et visible, depuis la 

matiére la plus informe (les minéraux...), jusqu’aux étres les plus organisés (les hommes, 

les astres, qui sont pour les néoplatoniciens comme pour les stoiciens, des étres vivants 

divins), en passant par les végétaux et les animaux, comporte une continuité et une unité 
vivante résultant d'une méme source divine, que Plotin appelle justement « |'Un ». 



LE MONDE PROCEDE DE L'UN 

Citations 
La doctrine de Plotin se résume a 

existence de trois principes éternels, « Celui qui parvient a ne plus faire 

hierarchisés, appelés « hypostases » : qu’un avec lui-méme, sans plus se 

I'Un (Dieu), I'Intelligence, l'Ame. L'Un dédoubler, est en méme temps tout 
un avec le Dieu qui est présent en lui désigne le principe divin dont le monde 2 
dans le silence. » Ennéade V, 8, 77. 

proceéde. L'Un (ou Dieu) ne peut étre un 

objet de connaissance pour un sujet, 

sinon I'Un ne serait plus un, puisqu’il 

« Tous nous ne faisons qu’un. Mais nous 

ignorons cette unité, parce que nous 

regardons vers l’extérieur, au lieu de tour- 
serait scindé en objet et en sujet. Aussi ner nos regards vers le point ou nous 

Dieu ne peut étre connaissable a la fagon sommes attachés. » Ennéade V, 7, 8. 

d'un objet possible de discours ou de « Le Bien est la chose a laquelle tout 

science. Dieu est donc ineffable : je ne est suspendu, mais qui n’est suspendu 
peux dire ce qu'il est: je peux seulement a rien (...) Il doit donc rester immobile 

et toutes choses doivent se tourner 
dire ce qu'il n'est pas. Atteindre I'Un, c'est Sere nn coHune un Garcle sa tourne 

tout au plus ne plus faire qu'un avec lui vers le centre d’ou émanent les 

dans l’extase, dans une expérience rare, rayons. » Ennéade I, 7, 17. 

elle-méme ineffable. La richesse infinie 

de Dieu (de I’Un) est telle qu'il abonde de générosité et qu'il se diversifie sans jamais 

perdre de son unité. Dieu n‘a pas créé le monde comme dans le judéo-christianisme. || 

est intimement logé au coeur du monde, en lui donnant son unité dans sa diversité. Ce 

Dieu n‘a pas délibéré pour savoir comment le monde devait étre pour qu'il fat le meilleur 

possible. Le monde procéde nécessairement de I'Un, comme la riviére d'une source ou 

les rayons d'un soleil. 

DES DEGRES DE L’'ETRE JUSQU’AU NON-ETRE (LA MATIERE) 

Ce dont procéde I'Un c'est d’abord I'Intelligence. Mais I'Intelligence alors n'est plus 

une, elle est dédoublée en réalités intelligibles (en Idées ou Formes) objets de contem- 

plation, et en une intelligence qui les contemple. De I'Intelligence procéde 'Ame, tant 

l'Ame individuelle qui habite chaque étre vivant (dieu, homme, animal...), que l’ame uni- 

verselle qui régit le monde dans sa totalité. L'Intelligence, en contemplant les Formes (ou 

idées), anime la matiére dont est composé chaque étre et le monde en général, en fai- 

sant participer la matiére de ces Formes. 

La matiére peut étre considérée comme le degré le plus bas de |'étre, comme un 

principe opposé a |'Un, comme ce qui résiste a la vie, a la lumieére, a l'organisation de 

Dieu ou du Bien; elle est synonyme de chaos, de mal. Mais contrairement aux sectes 

gnostique et manichéenne - populaires a |'époque - le mal n'est pas un principe luttant a 

égalité avec le Bien. La matiére, c'est ce que ne parvient pas a percer, a transformer l'ac- 

tion divine de I'Un. Comme telle, elle se réduit a la nuit du néant, a du non-étre; car ce 

qui est totalement dépourvu d'ordre et de vie ne peut venir a l'étre. 

La sagesse consiste a ne pas s'attacher a ce qui est matériel et corporel, a ne pas se 

disperser hors de soi, a ne pas se laisser prendre par les sollicitations du monde sensible, 

car cela reviendrait a se perdre dans le néant, a mourir au monde. 



AUGUSTIN (SAINT) 

Augustin est le premier grand théologien du christianisme. Il propose une admi- 

rable synthése entre la philosophie antique et la dogmatique chretienne, a tra- 

vers une ceuvre qu'il réussit 4 mener dans une vie en premiére ligne dans la lutte 

du catholicisme contre les hérésies qui le menacaient a la fin de l’antiquite. 

UNE VIE TRANSFORMEE PAR UNE CONVERSION 

Né en Numidie (‘actuelle Tunisie), en 354, d'un pére paien et d'une mere chrétienne 

-Monique - il recoit une solide formation latine. Aspirant a devenir avocat, il ouvre une 

école de rhétorique a Carthage. Il est appelé a enseigner 4 Rome et a Milan (en 384), ou il 

méne une vie mondaine et brillante. Attiré par de nombreux courants philosophiques (la 

doctrine de Manés ou le manichéisme, le scepticisme, puis Platon et Plotin), il se convertit 

au christianisme en 388. Nommé en 396 évéque d'Hippone (‘actuelle Anaba en Algérie), il 

‘met tout son talent 4 défendre la cause du christianisme - contre le manichéisme, le gnos- 

ticisme... et les hérésies chrétiennes comme le donatisme ou le pélagisme - tout en trou- 

vant chez Platon et Plotin une spiritualité qui nourrit sa réflexion chrétienne. Les 

Confessions et La Cité de Dieu restent ses écrits les plus célebres. Augustin meurt en 430, 

alors qu'Hippone est assiégée par les Vandales. 

UNE REFLEXION ORIGINALE SUR LE MAL 

Le néoplatonisme présente le Mal comme un non-étre, le manichéisme comme un étre, 

une réalité a part entiére en opposition avec le Bien (la lumiére). Augustin conserve de 

Plotin l'idée que le mal ne procéde pas de Dieu : le mal s‘identifie avec la matiére. Dieu crée 

des étres, et tout 6tre a une forme déterminée dans une matiére susceptible de la recevoir. 

La matiére comme telle, en tant qu'elle n'a regu aucune forme, n'est pas. (Plotin est inspiré 

ici par Aristote). Mais Augustin retient de sa foi chrétienne l'idée que I'homme est seul l'au- 

teur du mal, que le mal (moral) provient de l'homme. Comment cela est-il conciliable avec 

le platonisme ? homme, comme toute créature, est attiré par le bien. Dieu est le souve- 

rain Bien. Le péché consiste alors a se laisser séduire et aveugler par des biens inférieurs et 

ainsi a nous éloigner du bien véritable; de Dieu. Le péché est dans le frein que l'on met a 

notre élan vers Dieu, en s'arrétant a des biens inférieurs (richesse, plaisirs, honneurs, etc.). 

TOUT AMOUR A POUR PRINCIPE ET FIN DIEU 

Ceci se trouve déja dans la doctrine du Banquet et du Phédre de Platon : l'amour - de 

beaux corps, de belles ames... - doit 6tre conduit jusqu’a son principe : l'amour du Beau en 

soi (de Dieu) qui n'est ni dans un corps, ni dans une ame, ni dans une chose quelconque. Or 

l'amour est précisément au centre de la doctrine chrétienne : tout amour a sa source et sa 

fin en Dieu. Pécher, c'est aimer un bien d'ici-bas au lieu du seul bien digne d’étre aimé, c'est 

préférer soi a Dieu. Aimer un étre c'est aussi aimer a travers lui Dieu qui en est le créateur. 



Se perdre dans les plaisirs de l'amour, ce n'est pas aimer : c'est s'aimer soi et aimer son plai- 

sir, d’ou la fameuse formule qu’Augustin emploie a propos de ses débauches de jeunesse : 

« Je n'aimais pas, j‘aimais l'amour. » 

LA GRACE SEULE LIBERE DU POIDS DU PECHE 

Si pécher c’est faire passer l'amour de soi avant l'amour de Dieu, c'est que tout péché est 

péché d’orgueil. Adam et Eve ont péché par orgueil, par désobéissance a Dieu. Depuis lors, le 

péché originel entrave inéluctablement |’élan qui nous éléve par ailleurs spontanément a 

Dieu : il nous entraine a nous laisser séduire par des biens temporels. Seul l'amour de Dieu 

nous donne la force d’aller jusqu’a Lui : il nous a envoyé son fils le Christ pour notre salut. Et 

la grace, qu'il nous accorde par I’Esprit saint, peut seule nous sauver et perpétuer en nous la 

parole libératrice du Christ. Nous ne pouvons nous sauver nous-mémes. La foi - et la conver- 

sion - est un effet de la grace. Augustin a combattu en effet la doctrine des Pélagiens qui 

attribuaient au seul mérite de l'homme la condition de leur salut. C’était nier le rdle et la 

nécessité de I'intermédiaire de I'Eglise, nier le salut par la foi. Sur les traces de Paul, Augustin 

met l’accent sur I'importance de la grace, et la doctrine calviniste et janséniste s‘appuieront 

sur (Saint) Paul et (saint) Augustin. 

Citations 
L'AME EST RICHE DE DIEU 

; : a . f 5 « Comprends pour croire, crois pour 
Dieu est identifié au Bien, mais aussi au comprendre. » 

Vrai. Dieu est la source des réalités vraies, « Dieu mest’ plus intime. A mormame 

des idées et des nombres qui structurent le que moi-méme. » 

monde. Comme pour Platon, la connais- 

sance de l'ordre du monde, de I'harmonie mathématique méme qui structure la musique 

comme elle structure la révolution des planétes, nous éléve a la connaissance de |'auteur de 

cet ordre. Toute la création porte, pour une intelligence qui sait la lire, la marque de son créa- 

teur. Cependant, il y a une différence avec Platon : le Dieu d'Abraham et de Jésus est une 

personne et non un principe impersonnel ou une pure intelligence. Il est présent, non pas 

seulement en tant qu’dame du monde, mais au plus profond de mon ame. Et c'est donc par 

un effort de transparence de soi a soi, un effort de détachement par rapport a ce qui est 

corporel et matériel, que je peux lire les vérités (les idées) qui sont la lumiére de Dieu, que 

je peux étre illuminé par Dieu. En ce sens mon ame est riche de Dieu : elle est a la fois 

attente de Dieu et souvenir de Dieu. Dieu seul est éternel, c'est-a-dire éternellement pré- 

sent. Il n'y a de passé et de futur que pour une ame en manque d’éternité. 

LA FOI ECLAIRE LA RAISON 

La raison est au service de cet élan vers Dieu, de ce désir de lumiére. Le péché originel 

obscurcit la raison. La foi la libére, elle lib@re la raison obstruée par le péché qui l'aveugle. 

Ainsi la foi éclaire |'intelligence et permet a la raison de redoubler de vigueur pour s'élever 

a la connaissance des vérités placées en mon ame par Dieu. La philosophie et la théologie 

ne sont pas séparables chez Augustin, comme elles seront séparées dans le Moyen Age 

tardif et chez saint Thomas d’Aquin. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

— des stoiciens et des épicuriens 

e Peut-on vivre sans se soucier de la 

mort ? 

e La crainte est-elle le commencement 

de la sagesse ? 

e La sagesse a-t-elle pour fin de nous 

délivrer de la crainte ? 

Le bonheur réside-t-il dans l'absence 

de souffrance ? 

e Le bonheur consiste-t-il a ne plus rien 

désirer ? 

= Vaut-il mieux changer ses désirs que 

l'ordre du monde ? 

= Faut-il se conformer a ce qui est ? 

e Etre libre est-ce vouloir la nécessité ? 

e Le désir est-il compatible 

avec la liberté ? 

e Faut-il 6tre raisonnable pour étre libre ? 

e Peut-on se donner pour régle de suivre 

la nature ? 

e Existe-t-il des plaisirs qui soient 

seulement naturels ? 

e Est-il vrai que ce qui est a craindre n’est 

pas la mort mais I'idée que nous nous 

faisons d’elle ? 

e Peut-on se délivrer du désir 

de l'immortalité ? 

@ des sceptiques 

= Peut-on douter de tout ? 

© Peut-on soutenir que tout est relatif ? 

e La tolérance est-elle un aveu 

de scepticisme ? 

= La philosophie conduit-elle 

au scepticisme ? 

e Faut-il renoncer a la certitude absolue ? 

~ 

@ de Plotin 

= Ouest le mal ? 

e Peut-on faire du mal un non-étre ? 

e Pourquoi fuit-on le mal ? 

La matiére n’est-elle pour l'homme 

qu'un obstacle ? 

e La conscience est-elle un obstacle 

au bonheur ? 

e La beauté de l'art peut-elle étre 

supérieure a la beauté de la nature ? 

e Ce qui nous unit aux autres est-il plus 

important que ce qui nous différencie 

d'eux ? 

e Lineffable. 

@ de saint Augustin 

homme est-il un animal désespérant ? 

e existence du mal remet-elle en cause 

nos croyances ? 

e Peut-on vouloir le mal pour le mal? 

~ Peut-on aimer sans passion? 

e Peut-on s'aimer soi-méme ? 

e Lidée de Dieu est-elle incompatible avec 

notre liberté ? 

- Peut-on mériter le salut, si nous 

obtenons le salut par la grace ? 

 Est-il vrai que seul le présent existe ? 

= Qu'est-ce que le temps ? 



LA PHILOSOPHIE 
AU MOYEN AGE 

En principe le Moyen Age commence avec la fin de la chute de 

Empire romain (476) et finit avec la chute de Il'Empire byzantin 

(1452). La chute de l’Empire romain a plongé |'Europe occidentale 

dans une longue période de chaos, qui a connu seulement quelque 

répit avec le regne de Charlemagne (au début du IX° siécle). Seuls les 

monastéres en Europe occidentale ont maintenu une vie intellectuelle 

minimale; mais on ne connaissait alors que trés peu de textes 

d’Aristote et encore moins de Platon. 

En revanche, il n'y a pas eu de rupture entre la philosophie antique 

et la diffusion du christianisme du cété de l'Empire romain d’Orient 

(de Byzance), ot on a continué a cultiver le néoplatonisme et a com- 

menter Aristote. L'empereur chrétien d'Orient, Justinien, en fermant 

‘Académie d’'Athénes au VI° siecle et en condamnant le néoplato- 

nisme, a contraint nombre de philosophes a se réfugier, entre autres, 

du coté d’Harran (en Iran). 

Quand les Arabes (au VII° siécle) conquiérent le Proche-Orient, et 

deviennent les voisins des Byzantins, les philosophes musulmans 

prennent connaissance des textes de Platon, d’Aristote, de leurs com- 

mentateurs néoplatoniciens. Ils en ont approfondi a leur tour la lec- 

ture, en développant toute une philosophie originale. Bagdad est 

devenu alors un centre intellectuel de premier plan de I'islam oriental 

(entre le VIII* et le XI° siécle) au XI et XII® siécles, Fés, Cordoue, 

Grenade (ol cohabitaient musulmans, juifs et chrétiens) furent des 

foyers culturels de l'islam occidental. 

C'est d’ailleurs principalement par le sud de l'Espagne (mais aussi 

par le biais des croisades et du commerce avec le Proche-Orient) que 

les chrétiens ont fini par avoir une connaissance plus précise des philo- 

sophes anciens, d’Aristote, de leurs commentateurs orientaux, arabes, 

juifs. Il y eut ainsi une circulation des études (translatio studiorum) 

d'Orient en Occident. La théologie et la philosophie chrétiennes, en 

Europe occidentale, ont commencé a sortir de l’ombre aux XI°-XII° siécles, 

avant de prendre un essor considérable au XIII* siecle avec la naissance 

des universités (a Paris et Oxford), pour s'achever aux XIV°-XV° siécles 

dans les discussions logiques et théologiques de la scolastique. 



) AVICENNE 
| Avicenne est, parmi les nombreux hommes de science et de la philosophie de la civi- 

- lisation islamique proche-orientale, l'un des plus grands; son influence a été consi- 

dérable, et il fut beaucoup discute, que ce soit dans la tradition arabe (Averroés le 

_ critique) ou chrétienne (Thomas d’Aquin, Duns Scot reprennent ses theses). 

UNE PHILOSOPHIE SPIRITUALISTE 

Né en Iran en 980, Ibn Sina - dit en latin Avicenna - fut fortement influencé par 

Aristote, en particulier par La Métaphysique d’Aristote et par le commentaire qu’en fit le 

philosophe arabe Farabi (872-950), et par une lecture néoplatonicienne d’Aristote 

venant des commentateurs byzantins (Alexandre d'Aphrodise, Thémistius). Il exercait 

par ailleurs la médecine, écrivit le livre connu sous le titre Livre de la guérison, rédigea 

une gigantesque encyclopédie philosophique et scientifique - dont une grande partie a 

été perdue. Il participa activement a la vie politique de son temps. 

Un idéalisme et un profond spiritualisme caractérisent la philosophie d’Avicenne. 

Avant Descartes, Avicenne pense démontrer la distinction radicale de |'étre de |'ame 

avec |'@€tre du corps. L'homme peut en effet avoir conscience de lui-méme, alors méme 

qu'il n’aurait plus aucune sensation corporelle ou physique : tel est l'argument célebre 

de I'homme volant. II suffit d'‘imaginer un homme qui volerait dans le vide, sans pouvoir 

méme ressentir la résistance de I'air et dont les yeux seraient voilés, qui ne verrait donc 

ni ne sentirait rien du monde extérieur ou des parties de son corps; cependant, il saurait 

qu'il existe. Et il aurait une idée de son existence, aussi immatérielle soit-elle. 

UNE ONTOLOGIE ORIGINALE 

Parmi les problémes les plus discutés de la philosophie du Moyen Age restent ceux 

laissés par La Métaphysique d’Aristote. Aristote tente d'y définir la science de I'étre, non 

de tel étre déterminé (le nombre en mathématique, l‘animal, le végétal, etc., en physique), 

mais de l'étre en tant qu’étre. La quéte de cette science demeure problématique chez 

Aristote. 

L'étre désigne-t-il l'individu concret (par exemple, Socrate), ou bien l'essence qui le 

définit (I'humanité) ? Lindividu singulier est ou existe. Mais I'humanité qui définit son 

essence existe-t-elle ? L'humanité est un universel. L'universel existe-t-il dans |'ame 
comme concept ou bien existe-t-il dans la réalité ? 

Avicenne résout cette question de fagon originale en séparant la notion d'essence de 

celle de l'universel ou de I'individu singulier. 1. Lhumanité peut qualifier un individu déter- 

miné : « cet homme-ci, Socrate ou Callias... »; I'humanité alors n'existe pas comme univer- 

sel mais dans un individu. 2. Lhumanité peut se rapporter a de nombreux individus 

différents : c'est un « prédicable », qui existe alors dans |'ame et qui peut s'appliquer a plu- 

sieurs individus. 3. L'humanité en tant qu'essence existe par elle-méme et, comme telle, 

n'est ni singuliére, ni particuliére, ni universelle : elle n'est alors ni dans |'Ame ni dans le 



monde; elle est simplement. Cette indépendance de l'essence par rapport a I'€me et aux 
choses (par rapport au sujet et a l’objet) fait songer au statut des essences chez Husserl. 

L'EXISTENCE EST DISTINCTE DE L'ESSENCE 

L’essence est également indifférente par rapport a I’existence. L'essence d'une chose 

n‘implique pas nécessairement son existence (je peux connaitre l'essence du triangle; ce 

n'est pas pour cela que le triangle existe dans la nature). L'essence définit la substance 

(une chose) dans ce qu'elle est; elle nous dit quid est (sa quiddité) non quod est : ce 

qu'elle est, mais non qu'elle est. L'existence n’est qu’un possible. L'existence s'ajoute a 

essence. Il faut qu’‘a l'essence « humanité », par exemple, s‘ajoute l'existence pour qu'un 

homme ou des hommes réels existent. 

Le passage du possible au réel (de la puissance a l’acte), de l’existence possible a 

l'existence effective est dd a l'action divine, il est « nécessité » par une cause 

supérieure : Dieu. Dieu est lui-méme au-dela de l'essence. S'il n'était qu'une essence, son 

existence serait un possible. L'existence de Dieu est nécessaire et c'est d'elle que pro- 

céde la nécessité d’existence de toute chose. 

UN UNIVERS HIERARCHISE TOURNE VERS DIEU 

Pour Avicenne, l'existence des choses n'est pas l'effet d'une volonté, d'un caprice de 

Dieu. Elle résulte d'une nécessité inhérente a l'activité intelligente de Dieu. 

Comme chez Aristote, la pensée 

divine se pense elle-méme. Et comme 

dans le néoplatonisme, de cette contem- 

plation procéde toute une série d’effets 
Citation 

en cascade dans |'organisation du ciel et A propos de l'homme volant dans le 

des différentes sphéres divines qui tour- vide, qui ne sent rien ni ne voit rien du 

nent autour de la terre, et dans l'anima- monde extérieur, et qui ne sentirait pas 
ses membres : 

« S’il fait abstraction de ce qui n’est pas 
tion des mouvements du monde ici-bas. 

L’action de la contemplation divine agit the Gactre) Rorarns “aateetcir de, luk 

comme un « aimant », comme le méme que létre de l’'ame n’est pas la 

supréme désirable; toute dme aspire a _ méme chose que I’étre du corps. Bien 
‘ordre d'un état supérieur, et ce désir est _ mieux, il saura qu'il n’a pas besoin d'un 

a l'origine des mouvements du monde Pie no peleewoln son. ome, et savor, 
qu'elle anime, et l'univers dans son qu'elle existe. » Avicenne de Anima. 

ensemble est désir de Dieu, depuis les 

végétaux et les animaux jusqu’aux anges animant les spheres supérieures tournant 

autour de la Terre et portant planétes, ou étoiles... 

Et |'intelligence humaine d'un individu dans son effort pour s'élever a la contempla- 

tion de I'intelligence divine qui est au-dela du monde est ainsi capable d'immortalité. Car 

'Ame intelligente n'est pas « la forme du corps », unie a lui pour l’'animer, comme le dit 

Aristote. Elle peut étre pensée indépendamment du corps, chez un individu - comme le 

montre l'argument de I'homme volant. Averroés, plus proche d’Aristote, pensera |'ame 

intelligente séparée du corps, comme universelle, mais non comme ame individuelle. 



AVERROES 
Averroés - Abu al-Walid ibn Ruchd - est la grande figure de la philosophie arabe de 

| Fislam occidental. Averroés s’est consacré 4 commenter rigoureusement Aristote, 

et les chrétiens ont beaucoup appris de son commentaire. II voulait donner toute sa 

place a lactivité rationnelle philosophique, au détriment du pouvoir des théologiens. 

LA PHILOSOPHIE ET LE CORAN 

Averroés est né a Cordoue en 1126, d'une lignée de juristes. Il eut de hautes responsabili- 

tés juridico-religieuses (a la téte de la grande mosquée de Marrakech, puis de Cordoue); il 

exerca aussi la médecine; il se consacra a la philosophie, encouragé dans son activité et 

protégé par le pouvoir politique en place (entre 182-1193). A partir de 1195, il tombe en dis- 

grace, contraint de quitter Cordoue; il meurt a Marrakech, en 1198. 

Averroés défend la philosophie contre les attaques de théologiens, et, par exemple, 

contre les écrits de Ghazdli qui visaient a montrer « I'incohérence » des philosophies de 

Farabi et d'Avicenne (dot I'écrit L’Incohérence de I'incohérence). Dans le Traité décisif, 

entre autres, Averroés s'attache a montrer que la philosophie, loin de s'‘opposer a la loi 

divine est au contraire requise par la loi divine : « Le vrai ne peut contredire le vrai ». 

La loi divine (Coranique) a un sens extérieur et un sens intérieur, un sens littéral et un 

sens caché. La masse doit se contenter du sens extérieur, les philosophes seuls sont habili- 

tés a atteindre le sens intérieur. Ce que Averroés rejette, c'est qu'on tente d’écarter la 

masse du sens littéral pour prétendre lui révéler le sens caché sans utiliser de méthode 

rationnelle, sans étre philosophe : et telle est la maniére pernicieuse de faire des théolo- 

giens. D'autant qu'un usage rigoureux de la raison permet de mesurer les limites de notre 

intelligence pour saisir le contenu entier de la révélation et pour atteindre la science divine 

elle-méme. 

LA PHILOSOPHIE CONTRE LA THEOLOGIE 

ll existe trois manieres d'atteindre ou de prétendre atteindre la vérité : soit par des argu- 

ments oratoires, soit par des raisonnements dialectiques, soit par des raisonnements 

démonstratifs. Les raisonnements dialectiques tirent des vérités probables de prémisses 

incertaines, et les raisonnements démonstratifs tirent des vérités nécessaires de prémisses 

certaines - comme le dit Aristote. 

La masse est sensible aux arguments oratoires, car elle n'est pas capable d’accéder a la 

vérité cachée, mais la vérité littérale du Coran lui suffit. Les philosophes sont habilités a 

entreprendre une exégese rationnelle des textes sacrés et sont capables de résoudre par 

des raisonnements démonstratifs les difficultés ou les contradictions qu'on peut y rencon- 

trer. Les théologiens, quant a eux, recourent a des arguments dialectiques pour tenter de 

dévoiler un sens caché du Coran en s'appuyant sur des interprétations ou des allégories 

incertaines; ils jettent le trouble et pervertissent une approche littérale du Coran, suffi- 

sante pour le peuple et pour la paix civile; ils sont source de désordre et de fanatisme. 



LA CONNAISSANCE ET LE BONHEUR PAR LA CONNAISSANCE 

Averroes critique aussi la philosophie antérieure (d'Avicenne, par exemple) pour reve- 

nir rigoureusement a Aristote, tout en conciliant Aristote et le Coran. L'univers d'Aristote 

est éternel et n'a pas été créé. Pour le Coran, I'univers est I'ceuvre de la volonté de Dieu. 

Le philosophe ne peut prendre le mot volonté au sens littéral, car Dieu n'agit pas selon 

le mode d'étre d'une créature douée de volonté. La science divine nous échappe, et sa 

science est inséparable de sa puissance créatrice. 

La science divine ne ressemble en rien a la connaissance des hommes. La connais- 

sance humaine est soit connaissance seulement des individus par les sens, soit science 

de I'universel par un effort d'abstraction; |'€tre - qu'il s'agisse des individus sensibles ou 

des essences universelles - est connaissable, mais reste au-dela de nous. En revanche, 

étre et connaitre ne sont qu'une méme chose en Dieu et, de méme, connaitre et donner 

la puissance d'étre. De méme, c'est pour notre imagination que le monde a commencé: 

mais la science divine, coextensive a l'existence du monde, est nécessairement éternelle. 

Ainsi Averroes harmonise le Coran avec Aristote. 

L'IMMORTALITE DE LAME... UNIVERSELLE 

Les intelligences different selon les individus, a proportion de leur dépendance par 

rapport a la matérialité de leur corps (de 

leur sens, de leurs images...). Lintellect 

reste chez chacun d’entre nous entaché 

de matérialité, d'images, et, comme tel, il 

est passif. Lintellect n’est actif que lors- 

qu'il est totalement séparé du corps. Mais 

cet intellect actif s’élevant a l'intelligence 

de J'universel est nécessairement iden- 

tigque a son objet : il est donc universel, et 

non placé dans |’ame qui anime le corps 

d'un individu. 

Aristote disait « I'ame est la forme du 

corps » : elle lui donne sa forme détermi- 

née, son organisation, sa vie. Si l'ame, ici- 

bas, est consubstantielle a un corps, alors 

elle meurt avec le corps. Cette affirma- 

tion d'Aristote, reprise par Averroés, 

revient a nier |'immortalité d'une dame 

individuelle. Mais pour Averroés, |'intelli- 

gence humaine dans son effort pour sai- 

sir les formes intelligibles séparées se 

joint a l'intellect agent; et dans cette 

jonction il s’éleve, non certes a Dieu lui- 

Citation 

« Il incombe [au philosophe] de choisir la 

meilleure religion de son temps - méme 

si, selon lui, toutes sont vraies; et 

d’étre persuadé que la meilleure [a une 

époque donnée] est abrogeable par une 

meilleure qu’elle. C’est pourquoi les 

sages qui enseignaient a Alexandrie 

lorsque leur fut parvenue la révélation 

de lislam, se firent musulmans. Et les 

sages qui se trouvaient au pays des 

Rum (de l’empire byzantin), lorsque leur 

fut parvenue la Révélation de Jésus - 

paix sur lui — se firent chrétiens. Au 

demeurant, nul doute qu’il se fat trouvé 

de nombreux sages parmi les juifs, 

comme cela se constate dans les livres 

qui existent parmi eux, attribués a Salo- 

mon. » Averroés, extrait de L’Incohé- 

rence de I'Incohérence. Commentaire 

du Livre des Proverbes, de L’Ecclésiaste 

et du Cantique dans la Bible. 

méme, mais a quelques lumiéres de la science divine. Et dans cette jonction, il connait la 

plus parfaite béatitude qu'il soit donné a I'homme de connaitre. 



hc) ANSELME (SAINT), 
: ) ABELARD 
Du Vie au IX siécle, l'Europe occidentale vit une période d’invasions et de 

désordre qui empéche toute vie culturelle. Seuls les monasteres permettent un 

enseignement et une activité intellectuelle, maintenant une tradition de commen- 

—taire des Ecritures et des Anciens qui élargit ses sources a partir du XI° siécle. 

BOECE : DES DEBUTS NEOPLATONICIENS 

On ne possédait pas dans le haut Moyen Age des textes de Platon ou d’Aristote. On 

disposait seulement de textes de commentateurs chrétiens, nourris de Platon et de néo- 

platonisme, comme ceux, aprés Augustin, de Denys I'Aréopagite et de Boéce. Denys 

'Aréopagite (début du VI* siécle) use des thémes plotiniens de l'unité avec Dieu - au- 

dela de toute connaissance et au-dela de |'€tre - pour développer les théses d'une théo- 

logie mystique chrétienne. 

Célébre pour son livre écrit avant sa mort Consolation philosophique, Boéce a traduit 

en outre le texte de logique d’Aristote - Catégories - et fait connaitre le commentaire qu’en 

avait donné le disciple de Plotin, Porphyre. Ces textes ont réussi a alimenter une vie polé- 

mique, appelée plus tard « querelle des universaux ». 

LA QUERELLE DES UNIVERSAUX 

Aristote posait une distinction fondamentale entre substances et attributs. Un individu 

peut recevoir des attributs variables (étre jugé beau, laid, grand, petit, etc.); mais en tant 

que sujet d'attributs, il est ou existe. C'est une substance, qui ne peut étre elle-méme attri- 

but de rien. Si je dis que cet individu est laid, chauve, ou blanc, les attributs (ou prédicats) 

sont accidentels. Si je dis en revanche que cet individu est un homme (ou méme un ani- 

mal), cet attribut est essentiel, puisque cet individu a nécessairement les caractéristiques 

de l'espéce humaine (et celles du genre animal auquel appartient l'homme). Llespéce et le 

genre sont dits « universaux », qui définissent la nature commune d'individus. 

« Homme » ou « animal » qualifient en général des individus; mais seuls les individus 

existent concrétement. L'universel n'est pas substance, dit Aristote contre Platon. Car le 

genre et l'espéce n’existent pas a la fagon dont les idées de Platon existent comme réalités 

intelligibles; l'esp@éce humaine se réalise dans des individus concrets : la forme humaine 

commune est engagée dans la matiére de multiples individus (il existe aussi des formes 

sans matiére dans le monde divin supralunaire, comme les anges, pour les musulmans ou 

les chrétiens, qui animent les mouvements des astres du monde supralunaire). 

opposition a travers le Moyen Age se fait entre ceux qui, en Platoniciens, accordent 

une réalité a l'universel, et ceux qui n'accordent de réalité qu’a individu et pour qui I'es- 

pece et le genre ne sont que des concepts de l’esprit, des noms. On appelle les premiers 

« réalistes » ~ tel Guillaume de Champeaux (1070-1121) - les seconds « nominalistes » tel 

Roscelin de Compiégne (1050-1120), lequel disait que les universaux ne sont que des mots : 
flatus vocis, un souffle de la voix... 



ANSELME (SAINT) (1033-1109) 

Anselme, archevéque de Canterbury, 

donne toute sa place ala Philosophie, dans Citation 

la mesure ou la foi est en quéte d'intelli- 

gence (Fides quaerens intellectum) - dit « Tu es si véritablement, Seigneur mon 
Anselme. I! distingue, en bon logicien, dans Dieu, que tu ne pourrais méme pas étre 

De grammatico, appellation et significa- pensé n’étre pas. » Proslogion, chap. Ill. 

tion. appellation « grammairien » se 

référe a une qualité qui n'a de sens que rapportée a un individu, et l'appellation 

« homme », rapportée a une pluralité d'individus, signifie ce que ces individus ont en com- 

mun. Un référent peut donner sens a une appellation sans étre une réalité (une substance) 

- comme « grammairien » ou « homme », méme si especes (comme |’espéce humaine) et 

genres constituent des essences communes concues et créées par Dieu. 

Anselme a laissé une démonstration célébre de la nécessité d’affirmer l'existence de 

Dieu (appelé plus tard « argument ontologique ») qu’il présente dans Proslogion. Contre 

l'insensé qui prétend qu'il n'y a pas de Dieu, on doit objecter que tout homme a en lui l'idée 

d'un étre tel que rien de plus grand que lui n'existe. Or, « cet étre tel que rien de plus grand 

nexiste » ne peut étre seulement dans mon esprit. En existant effectivement il est encore 

plus grand que ce que je congois seulement dans mon esprit comme étant ce qu'il y a de 

plus grand. Par fa foi, j’ai en moi l'idée d'un étre infini, de Dieu; I'intelligence me démontre 

que ce Dieu dont j'ai 'idée existe nécessairement. 

ABELARD (1079-1142) Citation 

Abélard est connu pour ses malheurs 

qui ont suivi sa liaison passionnelle avec 

Héloise, mais il marqua fortement son 

« Imaginez un religieux enchainé et 

contraint de s’étendre au milieu de 

femmes sur un lit douillet. Il est clair que 
temps de son empreinte intellectuelle, par le contact de ces corps féminins déclen- 

son enseignement a l'université pari- chera en lui un plaisir, mais non un 

sienne, attirant sur lui des haines redou- consentement a ce plaisir. Qui osera 
alors appeler péché le (simple) plaisir 

auquel la nature nous contraint (si) iné- 

luctablement ? » Pierre Abélard, Ethique. 

tables, dont celles de Bernard de 

Clairvaux. Son rationalisme conséquent 

insupporte : par exemple, il souligne que la 

faute réside essentiellement dans I’inten- 

tion, non dans I'acte commis, dans le consentement a l'acte, non dans les effets de I'acte. 

Mais n’était-ce pas faire reposer sur l'individu, sa libre volonté, la responsabilité du péché, 

oublier le poids du péché originel et le rdle de la grace? Dans la querelle des universaux, 

Abélard rejette l'idée d’attribuer une réalité a l'espéce et au genre; il y a certes une cause 

qui fait qu'un méme nom (homme, par exemple) est imposé a une pluralité d'individus. 

Mais la cause n’est pas une chose. II y a certes une cohérence du monde, qui a une cause 

(divine). Les espéces et les genres qui ordonnent le monde ne sont pas pour autant des 

choses, des réalités; seuls existent les individus. Mais si cause n'est pas chose (res), n’est-ce 

pas prendre le risque de penser une cause intelligente de l'ordre du monde sans attribuer 

une réalité effective a cette cause? 



THOMAS D’AGUIN (SAINT) 

_ Le XIllr siécle, apogée du Moyen Age, voit la création de l’université, et donc 

_ une légitimation de la philosophie, ainsi que l’arrivee de la traduction des textes 

d’Aristote, de leurs commentaires arabes et juifs. L’ceuvre de Thomas d’Aquin 

offre une synthése magistrale entre Aristote et la théologie chrétienne. 

FRANCISCAINS AUGUSTINIENS CONTRE DOMINICAINS 
ARISTOTELICIENS 

La référence des grands théologiens-philosophes comme Anselme et Abélard, était 

Augustin et, a travers Augustin, Platon. Pour Augustin, la foi - regue de Dieu par la grace - 

permet d'élever I'intelligence jusqu’a Dieu (et la vision des Idées en Dieu). La foi dynamise 

et éclaire la raison, et la raison renforce la foi. Philosophie et théologie se completent. 

‘ordre des franciscains et, au sein de cet ordre, la figure de saint Bonaventure (1221- 

1274) étaient attachés a saint Augustin et au primat que celui-ci accordait a la grace, qui 

prédispose a une conduite sainte pleine d’humilité, mais aussi a |'illumination de la raison. 

Mais voila que les XIl° et XIII? siecles sont ceux de la découverte d’Aristote, de leurs com- 

mentaires arabes - en particulier d'‘Averroés - et juifs - par exemple de Maimonide. Aristote 

offrait une vaste synthése philosophique, allant de la physique a la métaphysique, en pas- 

sant par la psychologie, |’éthique, la politique, sans oublier la logique, tout en proposant 

une conception modeste des pouvoirs de la raison, proche de l'expérience. 

L'ordre des dominicains, fortement versé dans les études philosophiques, allait s‘empa- 

rer de la connaissance d’Aristote, non sans susciter au départ de vives oppositions. 

ARISTOTE ET LE CHRISTIANISME 

Car autant on comprend comment il a été possible pour Augustin de tirer Platon et 

Plotin du cété du christianisme, autant il parait difficile de concilier Aristote et le chris- 

tianisme. Il n'y a pas de place en effet pour un dieu créateur dans le monde d’Aristote. 

Le monde est éternellement md (mis en mouvement) par une cause premiére (par un 

premier moteur). Dieu est la fin vers laquelle est orienté le monde, et non son commen- 

cement créateur. 

Par ailleurs, la conception aristotélicienne de |'ame comme forme du corps est 

incompatible avec la foi en l'immortalité personnelle : l'ame unit, organise, dirige le 

corps, mais semble devoir disparaitre avec lui. Si une partie de |'ame - I'intellect agent 

(voir page 45) - est capable d'une connaissance des formes séparées des corps (les 

astres divins, Dieu), alors elle est universelle au méme titre que ce qu'elle contemple. 
Son éternité est impersonnelle. 

Selon Aristote, la forme (l'espece) est commune a une multiplicité d'individus; ce qui 

distingue les individus entre eux provient de la matiére dans laquelle la forme se réalise 

et s'individualise. Les différences individuelles sont alors accidentelles. Pour le christia- 

nisme, l'individualité de l'ame est essentielle; le salut de I'€me est personnel. 



Lordre de la nature est bon chez Aristote, puisque tout étre désire - inconsciemment 
ou consciemment - le souverain Bien (Dieu). Tout homme désire le bien, et ne fait le mal 

que par une déficience de |'éducation et un manquement de la raison pour se donner 

les moyens de I'atteindre. Cet ordre nest pas entaché par le péché. L'homme peut comp- 

ter sur les bienfaits de l'éducation et les ressources de la raison pour étre vertueux 

-sans le secours de grace. 

THOMAS D'AQUIN 

Né en 1227 en Italie, dominicain en 1243, il fut éléve d'Albert le Grand qui enseigna 

Aristote a Cologne et a Paris, avant de devenir a son tour maitre a I'université de Paris en 

1257. Son enseignement fut entrecoupé de voyages en Italie et en Europe. II meurt en 

1274, alors qu'il se rendait au concile de 

Lyon. Thomas d’Aquin a laissé une ceuvre 

considérable, dont une énorme Somme 

théologique, monument de rigueur et de 

clarté. Alors que chez Averroés la philoso- 

phie est au-dessus de la théologie, en tant 

que celle-ci se livre a une interprétation 

insuffisamment fondée du texte du Coran, 

chez saint Thomas d’Aquin, la philosophie 

est limitée par la théologie. La philosophie 

- c'est-a-dire la philosophie d’Aristote - 

peut se suffire a elle-méme tant qu'elle 

n'entre pas en conflit avec les dogmes 

La somme théologique 

La somme théologique réunit des ques- 

tions sujettes a disputatio. Les ques- 

tions sont divisées en articles. Chaque 

article présente une thése, les argu- 

ments contre la these, puis les argu- 

ments pour, et finalement la réfutation 

des arguments contre. La somme théo- 

logique est ainsi une école rigoureuse 

de dialectique. 

s'appuyant sur la révélation. La philosophie est souveraine dans les limites qui sont les 

siennes et qui sont celles de la raison, une vérité rationnelle étant connue par expérience 

ou par démonstration. Les vérités connues par la foi sont révélées et non découvertes 

par la raison; mais elles ne peuvent entrer en contradiction avec la raison. 

DES LIMITES DE LA RAISON 

Pour Thomas d’Aquin, comme pour 

Aristote, la connaissance humaine 

s'éléve de l'expérience sensible aux 

formes intelligibles et éternelles qui orga- 

nisent le monde, par un effort d’abstrac- 

tion : on tire du sensible (et des images) 

ce qu'il contient en puissance d’intelli- 

gible et d’universel. Mais nulle connais- 

sance directe de Dieu par expérience ou 

par démonstration, nulle vision possible 

de Dieu, sinon pour les intelligences des 

anges ou celle des élus dans |'au-dela. 

Citation 

« Une connaissance, si imparfaite soit- 

elle, quand elle porte sur ce qu'il y a de 

plus noble, procure a l’ame sa plus 

haute perfection. C’est pourquoi, bien 

que la raison ne puisse saisir adéquate- 

ment ce qui la transcende, il est bon 

pour elle d’en recevoir, par la foi, une 

certaine connaissance. » Somme contre 

les Gentis, livre I, chap. V. 

Mais s'il y a discontinuité sur le plan de la connaissance - puisque les vérités révélées ne 



peuvent étre atteintes par la raison - en revanche, il y a une profonde continuité sur le 

plan de l'étre, depuis les créatures inférieures jusqu’a Dieu en passant par I’homme, les 

anges... La raison peut ainsi s'élever de la connaissance sensible, non jusqu'a la connais- 

sance intelligible de Dieu, mais jusqu'a la connaissance rationnelle de |'ordre intelligent 

de la nature et de la cause de son existence (Dieu). 

Thomas d’Aquin rejette l'argument d’Anselme selon lequel on peut démontrer |'exis- 

tence de Dieu a partir de l'idée de son essence. On peut s'élever a l'idée de la nécessité 

de l'existence de Dieu, non pas a partir de I’idée méme de Dieu, mais seulement a partir 

du monde, « a partir des effets » - des effets de son existence et de sa puissance dans le 

monde. II n'y a donc pas de démonstration de l'existence de Dieu, mais des voies - cing - 

qui nous élévent a l'idée nécessaire de son existence. 

LES CINQ VOIES 

- La premiére voie consiste 4 remonter du mouvement qui existe dans le monde a 

son principe. Car tout ce qui est md I’est par un moteur antécédent, mais il est néces- 

saire de remonter a un premier moteur qui ne soit md par aucun autre (Dieu). Il est éter- 

nel. Mais on ne peut démontrer ni que le monde est éternel (qu'il a toujours été), ni non 

plus qu'il a commencé (on est ici proche de Kant). Seule la foi permet de trancher. 

* La deuxiéme voie consiste de méme a admettre une premiére cause qui ne soit la 

conséquence d'une cause antérieure. 

* La troisieme voie consiste a admettre que tout ne peut étre contingent dans le 

monde (est contingent ce qui peut étre ou aussi bien ne pas étre). Si tout ce qui existe 

dans le monde aurait pu aussi bien ne pas @tre, si tout était contingent, alors il n'y aurait 

que du possible, jamais rien de réel. Il faut donc qu'il existe au moins un étre absolument 

nécessaire dont dépend ce qui existe réellement, et, dans ce qui existe, ce qui est néces- 

Saire ou contingent. 

* La quatriéme voie conduit de |'idée de la notion de vérité (et de son contraire |'er- 

reur) a l'idée d'une vérité absolue susceptible de la fonder. Il n'y a pas de vérité si elle est 

relative au seul jugement relatif des hommes. 

* La cinquiéme voie conduit de l'idée de I'unité d'un ordre dans la nature, en dépit de 

la diversité des étres qui la composent, a celle d'un gouvernement providentiel d'un étre 

vers lequel l'ensemble de la nature est tourné. 

Seule la foi donne un contenu déterminé a l'idée de Dieu a laquelle la raison nous 

conduit. 

DIEU, CREATEUR DE L'EXISTENCE 

Pour Aristote, le monde, l'ensemble des substances, sont, existent de toute éternité. On 

ne se demande pas pourquoi le monde est la plutdt qu'il n'est pas. En revanche, Avicenne 
distinguait entre la question de I'essence et celle de I'existence : ce n'est pas parce que je 
sais ce qu’est une chose que je sais qu'elle est et pourquoi elle est (existe). Thomas d’Aquin 
reprend cette distinction. 

existence ne peut étre expliquée seulement par la facon dont le monde est (consti- 
tué). Ce qui chez Aristote donne l'existence a un individu (du moins dans le monde sub- 



lunaire), c'est le passage de ce qu’est un individu en puissance a ce qu'il est achevé (en 

acte) : la forme actualise, individualise, dynamise une matiére qui est en puissance telle 

forme (un foetus humain est une matiére appelée a devenir un homme, a recevoir forme 

humaine). 

Pour Saint Thomas d’Aquin, l'existence des étres (des substances) vient, non du seul 

passage d’un étre de la puissance a I’acte 

sous l’action de la forme déterminant 

une matiére, mais directement de I’acte 

créateur de Dieu. 

La substance, chez Thomas d’Aquin, « Et puisque tout ce qui est par un 

tient son essence, comme chez Aristote, autre se résout en ce qui est par soi, 
de la composition de la matiére et de la Pe eRe cenzs ere Laue 

qu’il y ait une réalité, qui soit source 
forme (ou de la forme seule chez les d’existence pour toute chose, et qui soit 

étres du monde supralunaire); mais elle elle-méme pure existence. » L’Etre et 

tient son existence (son esse) de Dieu. Essence, chap. V. 

L'essence des étres n'implique pas 

leur existence. Toutes les créatures sont en puissance d’étre, y compris les créatures 

immatérielles (du monde supralunaire) comme les anges. Elles tiennent l’actualité de 

leur existence de Dieu. Dieu est le seul é6tre dont l'essence implique l'existence, dont |’es- 

sence est d’exister. Dieu existe par soi, et les créatures existent par Dieu. 

Citation 

L'N\UTONOMIE RELATIVE DE LA RAISON ETHICO-POLITIQUE 

Thomas d’Aquin tente de se séparer d’Aristote et de contrer Averroés pour reconnaitre 

a l'ame humaine une individualité. Les Ames sont individuées selon les corps dont elles 

sont la forme, car la forme est commune a l'espéce et c'est la matiére (le corps) qui est 

principe d'individuation. Mais dit Thomas, proche ici d’Avicenne, « puisqu’elle s'est acquise 

une individualité du fait qu'elle est devenue la forme de tel corps, son existence demeure 

toujours individuée » (L’Etre et L’Essence, chap. VI), y compris une fois séparée du corps 

au moment de la mort. 

Toute dame tend nécessairement vers le bien, et faillit, non dans ses intentions d’atteindre 

le bien, mais dans les moyens d'y parvenir (Thomas d’Aquin suit ici L'Ethique a Nicomaque 

d’Aristote). 

Tout homme veut nécessairement le bien que son entendement lui fait connaitre. La 

volonté et la raison ne sont pas mauvaises en elles-mémes, mais elles ont été affaiblies par 

le péché. La grace soutient I'ame dans son élan pour s’élever jusqu’a Dieu. 

La raison nous donne a connaitre une loi naturelle a méme de fonder un ordre juri- 

dico-politique, mais cet ordre, aussi raisonnable soit-il, ne se suffit pas a lui-méme. Cet 

ordre reste inférieur a I’ordre spirituel institué par I'Eglise pour le salut des ames, et 

subordonné a lui s’il entre jamais en contradiction avec lui. 

La raison a été limitée par le péché originel; il nous reste des lumiéres de cette raison 

pour déterminer ce qui est juste. Mais la charité dépasse infiniment la justice qu'un 

ordre raisonnable est capable d'instituer, tout comme le salut de |’ame qui nous 

conduira a la béatitude dépasse infiniment la paix civile que la politique peut instaurer 

ou la félicité que la philosophie peut nous procurer. 



Hk) Ouws scor, 
GUILLAUME D’OCKHAM 

Le XIlle siecle a abouti a une synthése remarquable entre le rationalisme 

herité de l'antiquité, et les données de la foi. Le XIV° siécle en révele la fragi- 

lité; le thomisme est ébranlé, en particulier par des philosophes et theolo- 

giens d’outre-Manche, qui séparent davantage rationalite et foi. 

DUNS SCOT 

Né en 1266 en Ecosse, John Duns Scot, dit « le docteur Subtil », enseigna a Oxford et a 

Paris; il mourut a Cologne en 1308. Son ceuvre - dont son commentaire des Sentences - le 

rendit vite célébre, et suscita de vives polémiques. 

© Une approche originale de « I’étre » 

Alors que pour Augustin et Anselme Ia foi éclaire la raison, et que pour Thomas d’Aquin 

la foi ne peut entrer en contradiction avec la raison, Duns Scot affirme que l’acte de la créa- 

tion, les mystéres de |'incarnation, de la rédemption, de la trinité, ne peuvent étre qu'objets 

de foi, et non des vérités accessibles a notre faible raison. La création est un acte libre de 

Dieu par lequel le monde a commencé et nulle raison nécessaire ne peut en étre donnée. 

L'étre de Dieu ne peut étre connu ni a partir de l'idée de son essence (Comme chez 

Anselme), ni en remontant de degré en degré des étres inférieurs a l'6tre supérieur (selon 

une tradition néoplatonicienne). Le créateur est, les créatures sont : |'6tre a un sens uni- 

voque. Je sais par la foi que Dieu est, j’essaie par la raison de connaitre |'étre infini de Dieu 

a partir de l'étre que Dieu a attribué a tout ce qui est. 

© Philosophe de I'individualité 

Duns Scot donne toute sa place a |'in- 

dividualité des étres. Pour Aristote, pour 

Averroes, mais aussi pour Thomas 

d'Aquin, la forme est commune a l’espece 

(ainsi la forme humaine), l'individualité est 

différenciée accidentellement par la 

matiére recevant la forme. Autrement dit, 

la différence entre les individus est seule- 

ment numérique, quantitative, comme si 

des individus différaient entre eux a la 

facon de multiples exemplaires, d'un 

modéle commun (d'une forme, d'une 

espéce). La différence entre les individus est essentielle pour Duns Scot. Quand je percois 

Socrate, je percois un homme - disait Aristote (je percois l'universel homme dans |'indi- 

vidu Socrate; le sensible est en puissance l'intelligible). Duns Scot dit : je percois a la fois 

la forme homme en Socrate et cet homme qu'est Socrate. Comme disait Avicenne, I'es- 

sence homme n'est ni de soi universelle, ni particuliére, elle est; je la saisis dans cet 

Citation 

Dieu a dit & Moise : « — Je suis celui qui 
suis. — Tu es l’étre véritable, tu es l’étre 
tout entier. Cela je le crois, cela si je le 

pouvais, je voudrais le savoir. Aide-moi, 

Seigneur, quand je cherche a savoir 

quelle connaissance de |’étre véritable 

que tu es, peut atteindre notre raison 

naturelle en prenant comme point de 

départ l’étre que tu t’es attribué. » 

Traité du premier principe, |, 1. 



homme existant. Duns Scot va plus loin : quand je percois Socrate, je percois I’essence 

unique de cet homme Socrate. C’est ce que Duns Scot appelle I’« haeccéité » (du démons- 

tratif latin féminin haec). Cet homme singulier - Socrate - ce cheval unique, ce chien 

unique : la forme (homme, animal, plante) est réalisée dans une matiére en acte - car 

pour Duns Scot, la matiére existe en acte, et n'est pas seulement en puissance telle forme 

déterminée - pour que se réalise cet individu, son haeccéité. L'unicité d'un individu est 

aussi essentielle que l’espéce a laquelle il appartient. 

GUILLAUME D’OCKHAM 

Guillaume d'Ockham, de I'ordre des franciscains, né vers 1285, mort en 1349, étudiant de 

'université d'Oxford, est devenu célébre par son nominalisme, dont le radicalisme en fait un 

précurseur de la philosophie analytique, qui s’est précisément illustrée a Oxford au XX° siecle. 

© Le nominaliste 

D'Ockham reprend les arguments traditionnels du nominalisme : l'universel ne peut étre 

substance et peut étre seulement prédiqué (c'est-a-dire attribué a) d'une substance; et si 

on en fait une substance (une chose), alors l'universel devient un individu, ce qui est contra- 

dictoire en soi. Mais d'Ockham infléchit ce nominalisme vers l’empirisme et le rejet de l'abs- 

traction inutile. C'est que les universaux ne sont pas simplement des mots; ce sont des 

signes dotés de signification qu'on met a la place des choses. Les mots utilisés dans une 

proposition sont des signes qui renvoient soit a des choses réelles, soit sont purement 

conventionnels et renvoient, non a des choses, mais a des propriétés supposées com- 

munes a plusieurs choses. Il n'y a donc de connaissance possible que des choses dont on 

peut faire concrétement l'expérience, et de connaissance générale (des universaux) que si 

elle est susceptible d’étre effectivement rapportée a des choses singuliéres concréetement 

existantes. Dés qu'un terme générique n'est pas susceptible d'étre rapporté a des choses 

singuliéres qu'il qualifie, il convient de le supprimer : « tel est le rasoir d’'Ockham ». Inutile 

de multiplier les formes; par exemple I'haeccéité de Duns Scot - qui est une essence qui 

s'ajoute inutilement a celle de l'espece et du genre... 

© Le rejet de la métaphysique 
Si les choses nous sont connues par expérience singuliére, elles ne sont pas connues 

par la seule expérience externe, mais elles le sont aussi par l'expérience interne de choses 

non sensibies : ainsi l'intellection, la volonté, la joie, la tristesse, etc. Mais tout ce qui n'est 

pas connu par cette expérience extérieure ou intérieure ne procure aucune certitude. La 

connaissance de Dieu, de ses attributs, dépasse notre raison. Comme pour Duns Scot, les 

mystéres qui sont a la base de la dogmatique chrétienne, sont des articles de pure foi. 

Et comme pour Duns Scot, la loi divine est de l'ordre d'un commandement divin (les dix 

commandements), dont on ne saurait donner les raisons. Largumentation de Scot est juri- 

dique : la loi est la loi, une fois statuée. Largumentation d'Ockham est métaphysique : le 

bien n'est pas tel parce qu'il est conforme a un ordre rationnel nécessaire de la création; 

car il n'edt pas été impossible 4 Dieu que cet ordre fit différent. La puissance et la liberté 

de Dieu sont en effet infinies. La seule raison d’obéir a la loi divine c'est qu'elle résulte de la 

libre volonté de Dieu, sans que Dieu ait été obligé, quant a lui, a quelque acte que ce soit. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ d’Avicenne 

e Peut-on soutenir avec raison que 

l'homme c'est l'ame ? 

De quoi dépend la conscience 

humaine ? 

e L'dame peut-elle étre sans le corps ? 

e L'existence est-elle toujours 

individuelle et concrete ? 

e Qu’est-ce qui existe ? 

e Les mots disent-ils l’essence 

des choses ? 

@ d’Averroés 

e La foi exige-t-elle le sacrifice 

de l'intelligence ? 

e Toute adhésion sans preuve 

est-elle crédulité ? 

e Est-il irrationnel de croire ? 

e Y a-t-il d'autres remédes au 

fanatisme que !'esprit philosophique ? 

e La vérité peut-elle engendrer 

la terreur ? 

e Le fanatisme est-il une peur 

de la vérité ? 

e Le fanatique est-il motivé 

par l'amour de la vérité ? 

@ d’Anselme 

e La Foi est-elle l'ennemie de la preuve ? 

e Y a-t-il des preuves de l’existence 

de Dieu ? 

g d’Abélard 

e L'individu est-il connaissable ? 

= Le mal est-il seulement dans 

intention ? is 
e Est-ce pécher que faire le mal 

malgré soi ? 

e L'erreur et la faute. 

@ de Thomas d’Aquin 

e La foi religieuse et la raison 

s‘opposent-elles ? 

e Est-il nécessaire de croire en Dieu ? 

e Peut-on croire sans raison ? 

e Avons-nous des raisons de croire 

que le monde a été créé? 

e La foi interdit-elle le doute ? 

e Peut-on étre heureux sans Dieu ? 

e Est-ce 6tre juste que de pratiquer 

la charité ? 

@ de Duns Scot et Guillaume d’Ockham 

e Peut-on parler pour ne rien dire ? 

Pourquoi faut-il se méfier des mots ? 

e Est-il vrai que seuls les individus 

existent ? 

- La foi est-elle l'ennemie de la preuve ? 

Pourquoi fait-on le bien plutét que 

le mal ? 

Donner des raisons au bien que l'on 

pense faire est-ce déja ne plus faire 

le bien ? 

e La croyance est-elle une affaire 

personnelle ? 



Chapitre 4 

LA PHILOSOPHIE 
ET LA NAISSANCE 
DE LA SCIENCE MODERNE 

La modernité se caractérise par un événement majeur : la découverte 

du Nouveau Monde (fin XV° siécle). Les dimensions de la planéte s’élar- 

gissent : des hommes ont vécu dans I'ignorance de la civilisation euro- 

péenne et dans I'ignorance du Christ. Voila qui a porté un coup a notre 

vision ethnocentrique du monde. 

Cet événement doit étre associé 4 un autre événement majeur : la 

découverte (par Copernic) que la Terre n'est plus au centre du monde 

mais tourne autour du Soleil avec les autres planétes. Mieux, ni le Soleil, 

ni la Terre ne sont au centre d'un monde clos par la sphére des astres 

fixes (des étoiles) tournant éternellement autour de ce centre - telle est 

la conséquence des nouvelles lois de la physique établies par Galilée. 

Nous n’avons plus affaire a un monde clos mais a un univers infini. 

« Le silence de ces espaces infinis m’effraie », dit Pascal. 

Avec l'ethnocentrisme et le géocentrisme ainsi ébranlés, c'est l'an- 

thropocentrisme qui est mis en cause. Le monde n’a pas été nécessaire- 

ment fait pour qu'il corresponde aux désirs des hommes. Le monde n’est 

pas tel qu'il est parce qu’il correspondrait a des intentions divines, 4 une 

intelligence qui le gouverne pour qu'il corresponde a ce que I'homme 

imagine qu'il devrait étre... En d’autres termes, le monde n’apparait plus 

comme finalisé (créé en vue d'une fin). 

Le nouveau regard qui se pose sur le monde est moins celui d'une ima- 

gination délirante (religieuse, fantastique), que celui d'un ingénieur froid 

qui se demande non pourquoi mais comment les choses sont comme elles 

sont, comme s'il avait affaire 4 une machine dont il interroge le fonction- 

nement : comment les planétes tournent autour du Soleil, comment un 

organisme fonctionne (Harvey a découvert ainsi le principe de la circula- 

tion du sang, en se demandant, non quelle était la fonction du coeur, mais 

comment le coeur fonctionnait, et en comparant le coeur 4 une pompe). 

D'une facon générale la représentation qu'on a de la nature a |'époque 

moderne - jusqu’au XVIII° siecle - est celle d’une machine. La nature 

devient de ce fait quelque peu désenchantée. Dieu s'en est éloigné. La 

nature se soumet alors a la puissance de la raison scientifique et tech- 

nique. Dieu n'est plus au centre de la philosophie, mais l'homme prenant 

conscience de lui-méme, comme sujet, capable par la pensée et la raison 

de comprendre les lois de I'univers. 



¢ 6 | LA REVOLUTION SCIENTIFIQUE : 
Sy COPERNIC ET GALILEE 

lest + inposeibic d’aborder la philosophie moderne si on la sépare de Il’apparition 

de la science moderne qui nait avec Copernic et Galilee : on passe d’une repre- 

: sentation d’un monde clos ot homme est au centre a celle d’un univers infini ou 

_Phomme est a la fois perdu et cependant a méme d’en comprendre les lois. 

DU GEOCENTRISME A L'HELIOCENTRISME 

© La terre immobile au centre de l'univers 
Au Moyen Age, la théologie est la science premiére qui prime sur la philosophie, ta 

médecine ou le droit. La conception du monde qui prévaut largement concilie la théologie 

chrétienne et la philosophie d’Aristote véritable autorité qu’on désigne par le terme 

d'Ecole. Ce dernier, avec son ouvrage de Caelo (du Ciel), en particulier le chapitre 4 du livre 

5 consacré a la gravité et a la légéreté, a établi les principes qui vont conduire jusqu’au XVI° 

siecle notre conception du monde et de la nature. Il y distingue les corps lourds comme la 

terre et l'eau, des corps légers comme l'air et le feu et montre ainsi que les corps lourds 

tombent suivant une qualité qui leur est propre et que les corps légers montent suivant 

également leur essence. 

Parmi ces corps, la terre est le lourd absolu et le feu, le léger absolu. Lorsqu’ils ont 

atteint leur lieu propre, les corps deviennent immobiles. Ainsi, une pierre jetée arrétera de 

tomber lorsqu’elle aura atteint le sol. 

En d'autres termes, c'est a partir de la cause finale, c'est-a-dire du but, que le mouve- 

ment est expliqué : le feu monte pour rejoindre son lieu propre et la terre tombe pour 

rejoindre le sien. Une fois ce but atteint, les corps sont au repos. Or, nous pouvons observer 

que la Terre, notre planéte, ne tombe pas et que, en revanche, les corps lourds tombent 

perpendiculairement au sol. De la nous pouvons conclure que la Terre est immobile au 

centre de l'univers. 

© Le monde céleste et le monde terrestre 

L'observation nous montre également que le monde céleste est animé d'un mouvement 

régulier et uniforme, celui des astres, alors que sur la terre, tout est soumis a la génération 

et a la corruption, a la naissance et a la mort. Ceci conduit a distinguer deux mondes diffé- 

rents par nature : le monde céleste, monde de la régularité, ordre cosmique inaltérable qui 

démontre la perfection de la création divine, et le monde terrestre, monde de I'altération, 

du changement constant. Entre ces deux mondes, un astre, la lune. De la, cette distinction 

entre un monde supralunaire et un monde sublunaire. 

On peut saisir pourquoi cette conception aristotélicienne du monde sera reprise par la 

théologie chrétienne qui y voit une justification des textes sacrés : la terre est au centre de 

univers et cette distinction entre un monde céleste, image de la perfection, et un monde 

terrestre, image de l'altération, va de pair avec ce dogme qui voit dans le monde terrestre 

le lieu de la corruption. 

Au Il? siecle apres J.-C., un mathématicien et astronome grec, Ptolémée va corrobo- 

rer cette these du géocentrisme. Inspiré par les travaux de I'astronome Hipparque, 



Ptolémée va, grace a la trigonométrie, parvenir a localiser des astres vagabonds. 

Toutefois, cette astronomie reste toujours tributaire de la physique d’Aristote : le ciel est 

considéré comme une vaste sphére qui tourne autour d’un axe fixe et la Terre est située 

au centre des cieux; plus exactement au centre des orbites circulaires concentriques 

que parcourent le Soleil et les planétes. Elle est sohérique mais immobile. 

Trois principes vont donc nourrir l'astronomie pendant quatorze siécles : le géocen- 

trisme, la séparation de deux mondes et l'idée selon laquelle le mouvement circulaire 

uniforme est le seul mouvement possible des corps célestes. 

© Copernic et I’héliocentrisme 

Nicolas Copernic, chanoine polonais, nait en 1473 et meurt en 1543, année de la publica- 

tion de son ceuvre, Le Livre des révolutions des orbes célestes. Son travail va avant tout 

consister a remettre en cause I'idée selon laquelle la terre est immobile au centre de |'uni- 

vers. 

Il n'est certes pas le premier, car 

Aristarque de Samos, au IV* siécle avant 

J.-C., avait déja soutenu cette these, mais Meo peubena! suck abelrde queria 

il va la défendre en opérant une critique théorie du mouvement de la terre ne 

du systeme de Ptolémée. paraisse aujourd’hui a la plupart, elle 

Ptolémée faisait I'hypothése que Mars nen provoquera que d’autant plus d’ad- 
et Jupiter décrivaient leurs orbites a des en oe feconnaiesence loreque 

: : é par suite de la publication de mes com- 
vitesses variables mais telles que le mou- mentaires ils verront les nuages de lab- 

vement angulaire des planétes soit uni- surdité dissipés par les plus claires 
forme par rapport a un point d’égalité démonstrations. » Copernic, De la révo- 
symétrique de la terre par rapport au lution des ordres célestes, préface. 

centre des orbites. 

C'est une telle hypothése que Copernic va d’abord remettre en cause. Au chapitre 10 du 

livre |, il présente alors sa conception du monde : au centre se trouve le Soleil qui est fixe, 

alors que la Terre qui a le statut de simple planéte accomplit un périple annuel et tourne 

sur elle-méme. 

La Terre est donc en mouvement et de méme nature que les autres planétes. Copernic 

substitue donc au géocentrisme I'héliocentrisme et fait disparaitre l'opposition aristotéli- 

cienne entre deux mondes. 

Or, sila Terre n'est pas le centre du monde, s'écroulent déja toutes les théories d'Aristote 

selon lesquelles il y aurait une différence entre les corps lourds et les corps légers, car il 

devient impossible de considérer le lieu naturel de la Terre comme le bas absolu et celui du 

feu comme le haut absolu. C'est pourquoi Copernic subira des attaques en dénoncant la 

tradition aristotélicienne soutenue par I'Eglise, méme si contrairement a Giordano Bruno 

(1548-1600) qui avait soutenu I'héliocentrisme et l'infinité de I'univers, il ne sera pas 

condamné a mort pour hérésie. 

Citation 

GALILEE ET LA NAISSANCE DE LA SCIENCE PHYSIQUE 

Si, contrairement a ce que nous pensons Galilée n'est pas celui qui va énoncer en pre- 

mier les théses héliocentriques, son apport a la science moderne va étre essentiel quant 



4 la théorie du mouvement et a I'astronomie puisqu’il va remettre en cause la théorie 

physique d’Aristote qu’avait officiellement adoptée |'Eglise. 

© Galilée copernicien, fondateur d'une physique mathématique 

A I'époque de Galilée, trois systemes du monde s‘opposent : celui de Ptolémée, celui 

de Copernic et celui de Tycho Brahe, qui est un compromis entre les deux : la Terre est 

immobile au centre, mais les autres planétes tournent autour du Soleil en l'accompa- 

gnant dans son mouvement autour de la Terre. De grandes remises en cause du sys- 

téme d'Aristote ont donc déja eu lieu. S'il n'est pas le premier auteur des theses 

héliocentriques, Galilée va néanmoins étre a l'origine de la fondation d'une véritable 

science de la nature, la science physique. 

Trés tdt, il est convaincu de I'héliocentrisme et manifeste également un grand intérét 

pour les théses d'Archiméde. En effet, si les lois de I’équilibre des corps flottants sont 

vraies, alors s'écroulent déja toutes les constructions de Caelo : suivre Archimede, c'est 

saisir que monter et descendre dans un milieu déterminé pour un corps est un phéno- 

mene qui exprime une certaine relation et qui n'est pas a comprendre, comme le faisait 

Aristote, a partir d'une nature cachée des corps, lourds ou légers. Aristote soutenait 

alors que la vitesse de chute d'un corps était proportionnelle au poids de ce corps. Or, 

Galilée remarque que la résistance de I’air ralentit la chute des objets tels que les feuilles 

alors que des objets lourds compacts tombent tous a la méme vitesse. C’est ainsi qu'il va 

énoncer la loi de la chute des corps selon laquelle un corps en chute libre tombe a une 

vitesse uniformément accélérée proportionnelle au temps de la chute (h = 1/2 gt’). Il ne 

s'agit donc plus d'une approche qualitative (le lourd, le |éger) mais d'une approche quan- 

titative. 

En d'autres termes, la révolution galiléenne consiste a mesurer les phénomenes 

naturels, a appliquer les mathématiques a la nature, a faire une science physique. 

© L’unité de I'Univers 

Cette introduction de la mesure dans I'étude de la nature constitue une rupture fon- 

damentale dans notre approche et notre conception du monde. Jusqu’alors, on considé- 

rait essentiellement que seuls les astres étaient soumis a la régularité. Distinguant deux 

mondes, on distinguait un monde céleste régulier auquel on pouvait appliquer les 

mathématiques (et faire des sciences telles que l'astronomie), d'un monde terrestre, lieu 

du changement qui était un monde imprécis, irrégulier. 

En appliquant les mathématiques a la nature, Galilée accomplit |'unité de I'Univers en 

considérant que les deux mondes sont de méme nature. II ne s'agit plus alors d’expliquer 

les phénomeénes par des causes finales, mais de décomposer, de déchiffrer des phéno- 

menes, d’établir des hypothéses et de les vérifier, d’énoncer des lois c'est-a-dire des rap- 

ports nécessaires et constants entre des phénoménes (Si X... alors nécessairement Y...), 

en faisant abstraction des causes. 

La grande révolution consiste alors a appliquer au réel les notions rigides précises et 
exactes des mathématiques et a passer, selon l’expression de Koyré « du monde de |'a- 
peu-pres a l'univers de la précision. » Les mathématiques deviennent le langage 
capable de déchiffrer la nature et l'espace, quant a lui, devient totalement indifférencié. 
Disparait ainsi la notion de lieu privilégié. 



© Le principe de relativité galiléen 

Quelle raison y a-t-il alors de maintenir une Terre immobile si elle n'est plus le lieu pri- 

vilégié? A ses détracteurs qui lui soutiennent alors que si la Terre tourne, un objet laché 

du haut d'une tour ne devrait pas tomber au pied de cette tour, il répond par la relativité 

du mouvement. 

En effet, une pierre lachée du haut du mat d'un navire qui avance tombe toujours au 

pied de ce mat. Si la pierre tombe au pied de la tour, c'est qu'elle subit deux mouve- 

ments différents, le mouvement vertical de la chute et le mouvement circulaire de la 

Terre. Si nous ne percevons que le premier, c'est que le second est commun 4a la pierre 

et a nous-mémes. 

Galilée anticipe ainsi Einstein dont la théorie de la relativité montrera I'invariance des 

lois physiques dans n'importe quel systeme de référence. Ainsi, il ne faut pas se fier a la 

simple observation et l'expérience acquiert un nouveau statut. L'expérience est ce qui 

doit étre décomposé, compris et qui vient surtout valider ou invalider une hypothése. 

Cc La mise au point de fa lunette astronomique 

En 1609 Galilée apprend qu’en Hollande une lunette vient d’étre inventée et va élaborer 

son propre instrument grdce auquel il observe le ciel. Il découvre alors des étoiles jamais 

vues, confirme que des planétes, comme le montrent les phases de Vénus, ne reflétent que 

la lumiére du Soleil en tournant autour de lui; que Jupiter a des satellites, que la Lune, 

satellite de la Terre, posséde des reliefs et que le Soleil a des taches. 

Il s'agit alors d'un nouveau coup porté a la théorie d’Aristote selon laquelle le ciel (« le 

monde supralunaire ») est parfait alors que sur la Terre (dans le « monde sublunaire ») 

régnerait le désordre. 

© La condamnation de Galilée 
Galilée a marqué notre histoire pour avoir subi les foudres de I'Inquisition et la |égende 

raconte que devant abjurer face a ses juges, il aurait dit a genoux « et pourtant elle 

tourne ». Il a su donner les arguments 

physiques en faveur du mouvement de la 

Terre. Il faudra attendre Newton et les lois 

de la gravitation universelle pour donner Ce nase cee ccrive dane cee 

une expression mathématique au mouve- immense livre qu’est l’'univers, toujours 
ment des astres. — ouvert a notre égard. Mais ce livre (...) 

Mais avant tout, il incarne une idée nou- est écrit dans le langage des mathéma- 

velle de la science en montrant que la tiques. » LEssayeur. 
nature obéit a une nécessité rationnelle et 

peut devenir l'objet d’une science. En refusant de se soumettre a I’autorité des livres, en 

imposant un recours raisonné a l’expérience, il rompt définitivement avec toute forme de 

dogmatisme. En fondant une science nouvelle du mouvement et de la nature, il ouvre un 

espace a l'intérieur duquel les progrés des mathématiques vont désormais marcher de 

pair avec ceux de la physique. 

En transformant alors de maniére radicale notre rapport a la nature, il nous dévoile un 

monde dans lequel I‘homme n’a plus de place privilégiée, un monde que certains qualifie- 

ront alors de désenchanté. 

Citation 



DESCARTES 

: Descartes est une figure si importante de la pensée francaise et de I’histoire de 

la philosophie que son nom qualifie désormais une attitude, une maniére de pen- 

ser. On parle ainsi d’esprit cartésien pour désigner une certaine rigueur, une 

position rationnelle, un souci de clarté, un refus des croyances et des préjuges. 

LA METHODE 

Si René Descartes a tant marqué nos esprits, c'est parce qu'il fut le fondateur de ce 

qu'on a appelé la philosophie moderne, opérant cette révolution qui place le sujet comme 

fondement de notre connaissance et instaurant une méthode selon l'ordre des raisons. 

Descartes nait en 1596 dans le village de La Haye, en Touraine. De l'enseignement qu'il 

suivit ensuite au college de La Fléche, chez les jésuites, il ne conserve d’admiration que 

pour les mathématiques qui lui apparaissent comme la seule science fournissant des certi- 

tudes et reposant sur |'évidence. Il en conclut que toute connaissance devrait ainsi suivre 

cette science qui s‘impose par la clarté de ses idées et la rigueur de ses raisonnements. En 

effet, toutes les autres connaissances qu'il a acquises jusqu’alors ne semblent constituées 

que d’opinions contradictoires et incertaines. Comment étre assuré de ses connaissances ? 

Tout d'abord en définissant une attitude rationnelle, en constituant une méthode qui va 

étre exposée dans le célébre Discours de la méthode (1637) écrit alors en frangais pour 

étre accessible au plus grand nombre. Ces régles sont au nombre de quatre : 

1. '6vidence; 

2. l'analyse; 

3. la synthese; 

4. le dénombrement. 

Cette méthode a pour but de rompre avec les préjugés de l’enfance. En effet, « pour ce 

que nous avons été enfants avant que d’étre hommes » nous avons I'esprit encombré 

d'opinions, de préjugés contradictoires et de connaissances acquises par oui-dire, trans- 

mises par nos précepteurs et nos nourrices. Il devient donc nécessaire de construire les 

principes de notre connaissance sur un véritable fondement qui soit cette fois solide et 

débarrassé de toutes nos croyances. 

LE DOUTE ET L'EVIDENCE DU COGITO 

Rompre avec l'enfance c'est d'abord ne plus se soumettre a ce qui vient de l'extérieur. 

Ceci exige alors de remettre en cause tout ce que nous croyons savoir. Telle va étre l’en- 

treprise du doute. Douter va consister a étre fidéle a la premiére régle de la méthode, 

'évidence, puisqu’il s'agit de rechercher s'il existe une chose indubitable, une chose qui 

ne peut étre remise en cause et qui s'impose comme évidente a l'esprit. Descartes 

entreprend donc un doute méthodique rejetant tout ce dont il ne peut étre assuré, tout 

ce qui peut étre suspecté d'erreur. Comme il arrive que nos sens nous trompent, nous 

pouvons remettre en cause tout ce que nos sens nous apprennent et nous ont appris; 



puisque lorsque nous révons nous ne 

Savons pas que nous révons, nous pou- 

vons douter de la réalité du monde qui 

nous entoure. Parce qu'il nous arrive de 

nous tromper dans nos raisonnements 

mathématiques, doutons des vérités 

mathématiques. Pourtant, lorsque nous 

révons 2 + 2 ne font-ils pas toujours 4? 

Certes, mais il se pourrait bien qu'un 

malin génie s’évertue a nous tromper... 

Nous pouvons donc douter de nos sens, 

de la réalité de notre corps, de celle du 

monde et méme des vérités mathéma- 

tiques. Que reste-t-il alors d’indubitable ? 

Lorsque je veux douter de tout, il faut 

bien que demeure cette chose qui doute, 

le « je » qui est en train de douter. De la 

cette évidence qui s'impose a l'esprit, 

celle du « je » qui doute, celle du « je 

pense ». Une vérité résiste ainsi au 

doute, celle du « cogito ». 

Nous atteignons donc une premiére 

évidence : je suis une chose qui pense. 

Descartes n’a pas pratiqué ici un doute 

sceptique qui consisterait a affirmer que 

rien n'est certain, mais un doute métho- 

dique lui permettant de saisir la seule 

évidence indubitable, celle de notre exis- 

Citations 

« Tout le secret de la méthode consiste 

a chercher en tout avec soin ce qu'il y a 

de plus absolu. » Régles pour la direc- 

tion de l'esprit VI. 

La liberté : « Elle consiste seulement en 

ce que, pour affirmer ou nier, pour- 

suivre ou fuir les choses que |’entende- 

ment nous propose, nous agissons de 

telle sorte que nous ne sentons point 

qu’aucune force extérieure nous y 

contraigne. » Méditations métaphy- 

siques IV. 

« C’est Dieu qui a établi ces lois en la 

nature, ainsi qu’un roi en son royaume. 

Or, il n’y en a aucune en particulier que 

nous ne puissions comprendre si notre 

esprit se porte a la considérer, et elles 

sont toutes “innées dans notre esprit” 

ainsi qu’un roi imprimerait ses lois dans 

le cceur de tous ses sujets. » Lettre a 

Mersenne, 1630. 

« Tacher de se former une morale qui 

puisse suffire pour régler les actions de 

la vie, € cause que cela ne souffre point 

de délai, et que nous devons surtout 

tacher de bien vivre. » Préface aux prin- 

cipes de la philosophie. 

tence en tant que pensée. Nous sommes donc avant tout une pensée, une ame et ceci, 

dans l’ordre des raisons, avant d’étre un corps. Voila également découvert le fondement 

de toute connaissance. Un renversement essentiel vient d’étre opéré : il ne s'agit plus de 

régler notre connaissance sur |'extérieur mais de la faire reposer sur I'unité d'un sujet 

qui pense. Voila accompli le premier passage de l’enfance a I’'age d'homme. 

LE MONDE 

Qu'en est-il alors du monde qui nous entoure? A ce moment du doute, il ne reste 

comme évidence que I’existence de notre pensée. Et pourtant, nous continuons a saisir, 

par nos sens, des corps, des objets qui nous entourent et surtout notre propre corps, 

méme si ce dernier est distinct de notre 4me qui est immatérielle. Que sont donc ces 

corps qui nous entourent ? Descartes prend ici un exemple simple et commun, celui d'un 

morceau de cire. Nous pouvons le décrire selon sa forme, sa couleur, son odeur, sa tex- 

ture... mais si nous l’'approchons du feu, sa couleur change, son odeur et sa forme se 

transforment... Qu’est-ce donc alors que ce morceau de cire? Il ne se définit pas par ses 

qualités que nous venons de décrire et que Descartes nomme « qualités secondes », 



mais par son essence et I’essence des corps est I’étendue. Nous ne connaissons pas le 

morceau de cire par nos sens, mais par une « inspection de l’esprit ». Toutes les qualités 

ont disparu sauf I'étendue. La qualité essentielle de la matiére est donc I'étendue. Il y a 

de I’étendue 1a ot il y a des corps, la ou il n'y a pas de corps, il n'y a pas d'étendue. 

Contrairement a ce que prénait Aristote, le monde est purement matériel, dénué de 

qualités occultes et méme d'intention. On ne trouve dans I’étendue que le mouvement 

transmis de l'extérieur. Il n'y a pas de mouvement parce que la nature est dotée d'une 

intention, mais il n'y a de mouvement que parce qu'il y a une impulsion extérieure. C'est 

en ce sens que Descartes, en physicien, énonce la loi de l'inertie qu'un corps en mouve- 

ment tend a perservérer indéfiniment en son mouvement en ligne droite a moins qu'une 

force extérieure ne modifie sa vitesse ou sa trajectoire. 

DEVENIR « COMME MAITRE ET POSSESSEUR DE LA NATURE » 

Tous les corps sont donc soumis aux lois mécaniques du mouvement. Dans la conti- 

nuité de la révolution accomplie par Galilée, Descartes fait donc de la nature un objet 

que nous pouvons connaitre grace aux mathématiques. homme considéré du point de 

vue du corps peut aussi étre expliqué mécaniquement, et expliquer les mouvements 

corporels consiste a montrer en quoi ils sont une conséquence de la seule disposition 

des organes, tout comme un horloger pourra expliquer le fonctionnement d'une montre 

a partir de l'agencement des rouages. 

Le coeur, par exemple, est ainsi assimilé a une pompe. Les animaux, dénués de pen- 

sée, sont de pures machines et leurs comportements se réduisent a une suite d'automa- 

tismes étrangers a toute inventivité. Telle est la these de ce que Descartes nomme les 

« animaux-machines ». Dés lors,.si la nature, le monde ne se réduisent qu'a une étendue 

en mouvement, il devient entigrement connaissable. Une fois encore, l'homme n’est plus 

soumis face a l'extériorité, il n'est plus un enfant face a une nature capricieuse et animée 

d'intentions, et il peut s'en rendre « comme maitre et possesseur ». Nait alors le réve 

d'un développement de la technique qui nous permet de ne plus subir la nature et de 

mieux vivre. Mais puisque nous avons douté de tout, qu’est-ce qui nous assure que ce 

monde existe, que les corps existent ? 

DIEU 

En effet, au point ou nous en sommes du processus du doute, la seule évidence est 

celle du « je pense », mais nous restons encore enfermés en nous-mémes. Tel est ce 

qu'on nomme le solipsisme. Comment sortir de cet enfermement ? Par un approfondisse- 

ment de la connaissance que nous avons de nous-mémes. « Je suis une chose qui 

pense », cela signifie que j'ai des idées. Or, parmi ces idées, se trouve |'idée d'infini dont on 

ne peut nier la présence dans I'esprit. Se trouve alors en nous une idée qui ne parle pas 

de nous puisque nous sommes des étres finis, limités et imparfaits. Cette idée provient 

donc d'un @tre infini et parfait, Dieu. Se découvre alors une nouvelle évidence, celle de 

l'existence de Dieu. 

Or, si Dieu est parfait, il ne peut vouloir nous tromper, il est nécessairement vérace. 

Nous pouvons donc croire en la réalité du monde et comprendre pourquoi la nature est 



régie par des lois car Dieu a mis des « lois dans la nature comme un roi en son 

royaume ». (Descartes établira d'autres preuves de |'existence de Dieu, qui a chaque fois 

va €tre posé comme garant de la vérité et du monde.) II nous arrive pourtant de nous 

tromper, et c'est d’ailleurs a partir d’un tel constat que Descartes a commencé son entre- 

prise du doute. Si Dieu est garant de la vérité, comment comprendre I'erreur ? 

LA LIBERTE 

Nous nous trompons parce que nous sommes libres. La liberté est le pouvoir de refu- 

ser le vrai. En effet, notre volonté est infinie et il nous est possible de vouloir des choses 

que nous ne comprenons pas. Ainsi, notre entendement, notre pouvoir de connaitre est 

limité alors que notre volonté n’‘admet aucune limite. Se tromper, c'est se prononcer au- 

dela des limites de notre entendement, c'est en quelque sorte parler a tout prix de ce 

qui nous dépasse ou encore parler quand on ne sait pas. 

Des lors, Dieu n’a rien a voir avec nos erreurs, nous en sommes pleinement respon- 

sables. L'erreur est un acte de liberté parce que ma volonté a le pouvoir de décider sans 

raison. La vérité est le résultat d'un choix de notre volonté, du choix de ne pas s‘aventu- 

rer au-dela des limites de notre entendement. Bien exercer sa volonté suppose donc 

également comme condition la connaissance. Telle est alors, une fois encore, la place 

centrale de la méthode. En d'autres termes, notre volonté doit suivre l'ordre de la raison 

pour ne pas se tromper. 

LA MORALE Les quatre maximes 
Si dans l'ordre de la connaissance, il de Descartes 

ne faut pas se précipiter mais bien suivre 

un ordre et une méthode en ne se lais- 

sant pas guider par l'immédiateté de nos 

sens, il en est tout autrement dans le 

domaine de I’action. En effet, dans l’ordre 

1. Obéir aux lois et aux coutumes de 

son pays. 

2. Etre ferme et résolu dans ses 
actions. 

3. Tacher toujours plut6t a me vaincre 
de l'action, les choses n’attendent pas. 

Voila pourquoi, aprés avoir établi ce fon- 

dement et principe de la connaissance 

qu’est le « je pense », Descartes établit 

que la fortune et a changer mes désirs 

que l’ordre du monde. 

4. Faire choix de la meilleure occupation 

possible. 

dans Le Discours de la méthode une 

morale provisoire, qui consiste en quatre maximes a suivre pour notre conduite. Si cette 

morale est provisoire, c'est tout simplement parce qu'elle ne peut attendre que toute la 

philosophie soit construite. Le doute met en suspens toute la philosophie, mais en atten- 

dant, il faut agir, toujours guidé par notre raison. 

L'objet d'une morale plus définitive sera la connaissance des passions ou affections 

de |'4me en vue du bonheur et sera abordée dans Les Passions de I'ame. Descartes 

montre alors que la passion résulte des mouvements involontaires de la mécanique cor- 

porelle et sont subies par |’ame alors que dans le cas de mouvements volontaires, c'est 

'Ame qui agit. La connaissance des passions n'a pas alors pour but de supprimer les 

passions, mais de les utiliser au mieux en vue du bonheur. 



SPINOZA 
_ Au nom de Spinoza sera longtemps associée l’image d’athéisme, quand sa phi- 
__ losophie he sera pas condamnée pour immoralité. Pourtant, son ceuvre 

‘majeure s‘intitulant L’Ethique prend pour point de départ Dieu et se propose 

-d’assurer le salut de homme. Comment comprendre ces accusations ? 

DIEU 

Baruch Spinoza ne va cesser de s'attacher a fonder une éthique sur la connaissance : 

celle de Dieu et celle des hommes. Liobservation des comportements humains nous 

montre que les hommes sont en permanence nourris de sentiments contradictoires, 

tiraillés entre l'espoir et la crainte. Face a cette situation, ils trouvent bien souvent une com- 

pensation imaginaire dans la religion. Ils se représentent alors une ou des divinités a leur 

image, chargées de rendre compte des bonnes comme des mauvaises choses et versent 

dans la superstition. Ils s'imaginent ainsi a 

que toute chose est la et agit en vue d'une Une philosophie 

fin, d'un but, que le monde lui-méme pour- oo 

suit un but, comme ils le font en agissant. controver see 

Ainsi, face a chaque événement, les 

hommes vont remonter de cause en cause 

jusqu’a l’idée d'un Dieu concu a l'image de 

l'homme, doté d'une volonté et d'un 

entendement infinis et agissant conformé- 

ment a des buts. Spinoza commence bien 

L'Ethique en parlant de Dieu, mais Dieu ne 

signifie pas cet étre imaginaire que les 

Spinoza est né en 1632 dans le quar- 

tier juif d’Amsterdam a une époque ou 

les Pays-Bas vivent une époque pros- 

pere aussi bien au niveau économique 

qu’au niveau intellectuel. Issu d’une 

famille de commercants d’origine espa- 

gnole ou portugaise, il étudie le Talmud 

et se destine d’abord a devenir rabin, 

puis fréquente une école juive tenue 
hommes vénérent traditionnellement 

dans leurs religions et leurs superstitions, 

mais tout simplement ce qui est. Dieu n'est 

pas présent, il est partout. Dieu, c'est tout 

par des ex-jésuites. Mais suspecté 

d’athéisme, il va étre excommunié le 
27 juillet 1656 et exilé de la ville pour 

avoir blasphémé les Ecritures. 

simplement le monde, la nature. D'ou cette 

formule de Spinoza : « Deus sive natura », Dieu ou la nature. La nature désigne I'univers 

infini des modernes : elle posséde les propriétés infinies qu'on réservait jusqu'ici a Dieu. II 

ne s'agit donc pas de dire que Dieu n’existe pas, mais de commencer par affirmer que Dieu 

n'est pas a l'image d'un homme tout-puissant. Connaitre la nature, Dieu et les hommes 

consiste donc a commencer par chasser les préjugés et les illusions qui nous encombrent. 

Ce ne sera donc pas la foi qui sera le moyen du salut, mais la connaissance rationnelle. 

LES ILLUSIONS DE LA CONSCIENCE 

Des lors, les theses de Spinoza peuvent surprendre lorsqu’elles nous conduisent a 

nous demander ce qui lui permet d’affirmer que Dieu n'est pas ce que les hommes 



habituellement honorent, qu'il n'est pas une personne. Comment ne pas considérer quiil 

s'agit ici d'une affirmation discutable ? En partant simplement des illusions que l'homme 

se fait. La toute premieére est I'illusion de la liberté de la volonté. 

Nous avons tendance a penser, comme l'affirme Descartes, que notre liberté réside 

dans une libre disposition de notre volonté. Nous pensons alors librement vouloir ou 

librement désirer. Or, quand nous affirmons cette liberté nous confondons l'acte et sa 

cause. Ainsi, nous sommes conscients de nos désirs mais non des causes qui nous 

déterminent a désirer. Par exemple, nous pensons que nous voulons boire parce que 

nous avons soif et nous considérons la soif comme la cause de notre désir. Mais nous 

oublions ici que la soif s'impose a nous et qu'une véritable connaissance de la cause 

consiste a savoir pourquoi nous avons soif. La liberté de la volonté n'est donc qu’une 

illusion. 

Par ailleurs, nous agissons toujours en vue d'une fin qui est notre utilité. De la, une 

fois encore, nous ne nous interrogeons pas sur les causes et nous considérons alors la 

nature comme un moyen au service de nos désirs. Nous disons par exemple que nous 

avons des yeux pour voir alors que nous voyons parce que nous avons des yeux. 

Considérant la nature comme un outil nous imaginons alors qu'il y a un étre ou des 

étres qui l’ont créée pour nous, agissant également en poursuivant un but, et qu’ils 

reglent les choses pour notre usage. 

Ne pouvant nous empécher de constater qu'il y a des choses nuisibles, nous les expli- 

quons par la colére des dieux. D’ot le culte et les louanges que nous adressons a Dieu 

ou aux dieux. Ces deux illusions sont l’'anthropomorphisme (imaginer un Dieu a notre 

image) et l’'anthropocentrisme (imaginer que tout existe pour nous). Seule la connais- 

sance peut alors nous libérer de I'illusion et elle sera une connaissance des véritables 

causes. 

MORE GEOMETRICO 

Ce sont les mathématiques qui nous apprennent a parler des choses telles qu’elles 

sont au lieu de les imaginer. Quand le géométre parle du triangle, il étudie sa nature et 

ses propriétés. Parler de Dieu va donc consister a faire de méme. C'est pourquoi toute 

L'Ethique se présente comme une suite de propositions, de théorémes et de scolies, et 

commence par Dieu. 

Comme le mathématicien part de l'essence du triangle et déploie ensuite ses proprié- 

tés, le philosophe va partir de ce qui est Dieu, la nature, et va déployer ses propriétés 

selon les lois de la nécessité. 

Il y a donc ce qui est, ce que Spinoza nomme Dieu ou la nature, puisque Dieu est 

défini comme une substance qui existe selon la seule nécessité de sa nature, puisqu’il 

est par définition le seul étre qui n’ait besoin de rien d’autre que lui-rméme pour exister. 

Ce qui n'est pas le cas de I'homme, méme si nous avons I'habitude de nous considérer 

comme des « petits dieux ». 

En tant qu'homme, nous dépendons de la nature et de ses lois nécessaires, mieux, 

nous n’en sommes qu'une partie - « l'homme n'est pas un empire dans un empire » - et 

notre libération passera donc par une connaissance de la nature ou de Dieu et de ses 

lois nécessaires. 



LA CONNAISSANCE VRAIE 

Or, comment parvenir a cette connaissance ? Il ne s'agit pas de penser qu'il suffirait 

de combattre I'imagination qui est la cause de nos illusions. Il n'y a pas d’un cété les 

mauvaises facultés et de l'autre les bonnes. En tant qu’hommes, nous imaginerons tou- 

jours. De méme, quand nous voyons le Soleil a une distance de 200 pas, méme si nous 

savons qu'il est beaucoup plus éloigné, nous le verrons toujours a cette distance. 

En d'autres termes, la connaissance sensible n'est pas fausse et nos sens ne’sont pas 

trompeurs, elle n'est qu'une connaissance partielle, incomplete, inadéquate. La connais- 

sance sensible n'est une illusion que si nous ignorons sa vraie nature. La connaissance 

adéquate correspond a la véritable nature de l'objet et explique la cause méme de nos 

erreurs (on sait que le Soleil est a une distance considérable et qu’il apparait nécessaire- 

ment proche). 

Contrairement a Descartes, l’erreur n'est pas pour Spinoza affaire de volonté, de 

choix, elle est l'effet d'une connaissance incomplete. 

ON NE SAIT CE QUE PEUT UN CORPS 

Si l'homme est alors une partie de la nature, il n'y a aucun sens a le condamner en 

partie. Toute une tradition distingue ainsi |'ame et le corps en voyant dans ce dernier le 

lieu de notre déchéance. Or, il n'y a qu'une substance, Dieu, et l'homme est un individu 

qui est corps et ame, deux faces d’une seule et méme réalité, et toute modification du 

corps correspond a une modification de |'ame. 

Spinoza récuse ainsi le dualisme de Descartes qui voit en l'homme deux substances. 

La réalité humaine consiste en une conscience, laquelle est conscience d'un corps. Il n'y 

a pas d'un cété une réalité matérielle et de l'autre une réalité spirituelle, il n'y a qu'une 

seule réalité qui tantét peut étre considérée comme corps, tantdt peut étre considérée 

comme ame; la conscience est nécessairement conscience d'un corps. Le corps n'est 

pas, comme le disait Platon, « le tombeau de |'ame », et il n'est pas non plus, comme le 

pense une tradition chrétienne, le lieu du péché. La vie de I'individu est simultanément 

vie de la conscience et vie du corps. 

Mais conscience ne veut pas dire connaissance. Nous avons pu le voir, la conscience 

peut étre confuse et tomber dans I'illusion. esprit n'a donc pas immédiatement une 

pleine connaissance de soi, « on ne sait ce que peut un corps ». La conscience de soi est 

d'abord conscience des modifications du corps, c’est-a-dire de ce qu'on nomme les 

affects, et cette conscience n'est pas toujours claire. C'est de cette confusion que nais- 

sent les passions. 

LES PASSIONS 

La passion est avant tout naturelle et nécessaire. Patir, c'est éprouver une affection 

dont nous ne sommes pas nous-mémes la cause, par exemple : la soif, la peur, l'amour, la 

haine, etc., sont des passions. L‘homme agit lorsqu’il est la cause de ses actes et patit 

lorsqu’il n'est pas la cause complete de ses actes. Etre la cause complete consiste a avoir 
une connaissance claire, adéquate de la cause. lhomme dominé par la passion est celui 



qui subit comme des contraintes des forces extérieures. Mais il est nécessaire de distin- 

guer nos passions : la joie et la tristesse (je dirais plutét : deux sentiments distincts 

accompagnent nos passions : la joie et la tristesse). La joie est une augmentation de 

notre puissance d’agir et la tristesse est une diminution de cette puissance. Par exemple, 

manger un bon plat peut étre une joie mais en manger avec excés devenir source de 

tristesse. Les passions ne sont donc pas condamnables, sont bonnes celles qui augmen- 

tent notre puissance d'action et mauvaises celles qui la diminuent. 

Connaitre ce que nous sommes, notre essence, va donc permettre de distinguer 

entre les affections utiles et les affections inutiles. Ainsi, la connaissance méne a la joie. 

Pourquoi? Parce que nous sommes des étres de la nature et en tant que tels, comme 

tous les étres, nous sommes animés par cette force qui conduit 4 nous préserver malgré 

les obstacles qui se présentent a nous. 

Cette force est ce que Spinoza nomme le conatus. L'homme cherche donc a persévé- 

rer dans son étre en tant qu’il est une partie de la nature. Le désir n'est alors ni un péché 

ni un manque. Il est affirmation de la puissance. La vie concréte du désir est le passage 

a une perfection supérieure ou a une perfection moindre. Le désir devient alors créa- 

teur de valeur. « Nous ne désirons pas une chose parce qu’elle est bonne, nous la trou- 

vons bonne parce que nous la désirons. » 

Spinoza opére donc deux renversements essentiels : c'est a partir du désir, conatus, 

que se déterminent les passions utiles et inutiles et se trouve alors rejetée toute concep- 

tion morale de la passion. 

Si une affection est utile, elle est bonne, si elle est inutile, elle est mauvaise. C'est ainsi 

la raison cui permet de choisir les affections qui sont utiles. 

LA JOIE ET LA SAGESSE 

Le bonheur que procurent les pas- 

sions joyeuses, qui correspondent a une 

augmentation de notre puissance, reste 

passager. 

Seule la connaissance méne a la joie 

véritable. Ainsi, si nous voulons la joie | ! ¢ 
2 m ; : Pobjet de tant de condamnations. Assi- 

éternelle plutot os un bonheur passage", il milant la croyance religieuse a la super- 
nous faut alors nous orienter vers la stition, il nous montre en quoi il n’y a 

connaissance et non nous contenter de la rien a attendre d’un autre monde. Philo- 
vie passionnelle. sopher ne consiste pas a juger notre 

Nous déterminer a cette joie éternelle monde a l'aune d'un monde ideal afin de 
rs le condamner ou de s’en plaindre, mais 

suppose alors de connaitre notre essence, Mretnaiercndre *ia Gumprenenaich 

de reconnaitre que nous sommes des devient alors ce qui conduit au salut 
étres de la nature. Comprendre cette possible dans notre monde. C’est pour- 

nécessité, telle est la liberté. quoi la philosophie n’est pas une médita- 

Connaitre notre nature, connaitre tout tion sur la mort mais sur la vie. 
ce qui nous détermine consiste alors a 

connaitre Dieu et a atteindre la béatitude. Notre salut ne se trouve donc pas dans un 

autre monde mais dans notre monde. 

Conclusion : « Ni rire ni 
pleurer, mais comprendre » 

On peut saisir en quoi Spinoza a pu faire 



LEIBNIZ 

Leibniz (né en 1646, mort en 1716), philosophe et mathématicien de génie {il 

fut 'inventeur, en méme temps que Newton, du calcul infinitésimal), laissa une 

ceuvre considérable. Il déploya par ailleurs une grande activité diplomatique 

(en vue, entre autres, de réconcilier les Eglises catholique et protestante). 

DIEU A CREE LE MEILLEUR DES MONDES POSSIBLES 

Gottfried Leibniz est considéré avec Spinoza comme un « cartésien ». Spinoza et Leibniz 

ont en commun avec Descartes d’étre des rationalistes, de tenter de construire des systemes 

du monde ot Ion puisse rendre raison de toute chose, sur le modéle de cette physique nou- 

velle entigrement mathématisée. On a vu que tout ce qui existe dans la nature selon Spinoza 

asa nécessité, se confondant avec la raison divine. Pour Leibniz, la nature est I'ceuvre raison- 

née de la création divine. Dieu a fait le monde en le calculant : en calculant mathématique- 

ment les moyens d'obtenir, de facon la plus élégante et la plus économique possible, un 

monde qui - aussi imparfait soit-il, puisque le monde n’est pas Dieu lui-méme - posseéde le 

maximum de perfection possible. Dieu suit deux principes pour créer le monde : non seule- 

ment un principe logique de non contradiction (A ne peut étre non A) ou principe d'identité (A 

est A), mais encore un principe de raison suffisante : eu égard a la beauté et la bonté du 

monde voulue par Dieu, il convient pour A d’étre ce qu'il est et d’avoir l'ensemble des attributs 

qu'il posséde. 

UNITE ET DIVERSITE 
OPTIMALE DE L'UNIVERS Citation 

Chaque étre (chaque substance) com- 

porte nécessairement les attributs qui lui 

sont propres, non seulement pour des rai- 

« On peut dire que, de quelque maniére 

que Dieu aurait créé le monde, il aurait 

toujours été régulier et dans un certain 
sons logiques (conformes au principe de 

non-contradiction) qui font que, par 

exemple, les trois angles d'un triangle 

sont nécessairement égaux a deux droits, 

mais encore pour des raisons morales 

(conformes au principe de raison suffi- 

sante) qui font qu'il fallait, par exemple, 

que César franchit le Rubicon et edt fina- 

lement le destin que l'on connait pour que 

ordre général. Mais Dieu a choisi celui 

qui est le plus parfait, c’est-a-dire celui 

qui est en méme temps le plus simple en 

hypothéses et le plus riche en phéno- 

ménes, comme pourrait étre une ligne 

de géométrie dont la construction serait 

aisée et les propriétés et effets seraient 

fort admirables et d’une grande éten- 

due. » Discours de Métaphysique, § 6. 

le monde soit aussi bon que possible. Chacun d’entre nous ne peut donc avoir un autre 

destin que celui qu'il a. Dans I’absolu, le destin de chacun ou le destin du monde aurait pu 

étre autrement, mais il est ce qu'il est parce qu'il est le meilleur que Dieu a su et voulu 

composer. De ce principe de raison suffisante, découlent deux autres principes : 1. Le prin- 

cipe des indiscernables : il n'y a pas, dans I'univers, deux étres identiques; l'infinie variété 



des individus contribue a la perfection du monde. 2. Le principe de continuité : il y a une 

infinité de degrés de perfection possible, 

sans discontinuité, de sorte qu'il existe 

tous les degrés de maux et de biens pos- 

sibles; car sans le mal, le bien ne saurait 

se faire valoir, de méme que sans l’'ombre 

la lumiére ne saurait ressortir. 

UNE CONCEPTION ORIGINALE 
DE L'INFINI 

Leibniz donne une portée nouvelle a la 

notion d'infini. Le cosmos des Anciens 

était fini, i'univers des modernes est infini. 

Mais comment concevoir cet infini ? 

L'homogénéité de l'espace est telle 

qu'une figure donnée (par exemple, un 

triangle déterminé) conserve les mémes 

rapports (les mémes rapports angulaires 

pour le triangle), aussi petite que soit 

cette figure. L'équation d'une courbe peut 

étre donnée ainsi par la définition d'un 

point de cette courbe. Eh bien, de méme 

a partir de chaque étre infinitésimal dont 

est composé l'univers, on peut définir la 

richesse de l'univers entier. Le monde est 

en effet composé de substances mini- 

males, appelées monades, exprimant cha- 

cune l'infinité de l’'univers. Une monade 

a SaaS ee a ee ea ~~~ 

Citations 

« La matiére est un esprit instantané, 

c’est-a-dire dépourvu de mémoire. » 

« ... Comme tous les corps de I’univers 

sympathisent, le nétre recoit l’impres- 

sion de tous les autres, et quoique nos 

sens se rapportent a tout, il n’est pas 

possible que notre ame puisse attendre 

a [avoir de l’attention pour] tout en par- 

ticulier; c’est pourquoi nos sentiments 

confus sont le résultat d’une variété de 

perceptions, qui est tout a fait infinie. Et 

c’est a peu prés comme le murmure 

confus qu’entendent ceux qui appro- 

chent du rivage de la mer, vient de I’as- 

semblage des répercussions des vagues 

innumérables [innombrables]. » 

Discours de Métaphysique, § 33. 

«Et comme une méme ville regardée de 

différents cétés parait tout autre, et est 

comme multiplige perspectivement ; il 

arrive de méme que par la multitude infi- 

nie des substances simples, il ya comme 

autant de différents univers, qui ne sont 

pourtant que les perspectives d’un seul 

selon les différents points de vue de 

chaque monade. » Monadologie § 57. 

n'est pas un atome matériel fini, mais comme un atome spirituel. Chacune percoit a sa 

facon l'infinité de l'univers, chacune est un point de vue sur la totalité de |’univers. 

UNE CONCEPTION DYNAMIQUE ET SPIRITUALISTE DE L'UNIVERS 

ll existe une hiérarchie entre ces monades : chacune percoit a sa facon l'ensemble du 

monde, mais les perceptions ne sont conscientes d'elles-mémes que chez des étres rai- 

sonnables comme les hommes (les étres raisonnables sont doués d’aperception, ils 

s'apercoivent de leurs actions). Elles sont totalement inconscientes d’elles-mémes dans le 

monde minéral et végétal; elles sont accompagnées d'un sentiment de soi et d'un début 

de mémoire chez les animaux. Chaque monade est aussi un centre de force; chacune 

désire percevoir plus et mieux et ainsi étre plus active - le désir devenant volonté réflé- 

chie chez l'homme. Les monades interagissent. Tout, dans le moindre détail, est en rela- 

tion avec tout le reste. Mon destin implique celui des autres et réciproquement. Les 

perceptions, aperceptions, désirs, volontés de tout étre concourent a une harmonie 

réglée de toute éternité par Dieu (« I'harmonie préétablie »). 



La philosophie de John Locke, né en 1632 en Angleterre, se partage entre 

une réflexion politique (voir page 80) et une réflexion sur la connaissance. En 

effet, pour discuter des grands problémes politiques et religieux, il semble 

nécessaire de s’interroger : que pouvons-nous savoir et comment ? 

L'EMPIRISME 

C'est a une telle question qu'essaye de répondre L'Essai sur I’entendement humain. En 

effet, toute interrogation sur la morale, sur la politique, sur la religion, tout grand pro- 

blame métaphysique suppose au préalable une théorie de la connaissance, la capacité de 

déterminer ce dont nous pouvons parler de maniére certaine. La philosophie de Locke 

est donc avant tout issue de préoccupations pratiques. C'est d'abord en tant que médecin 

qu'il travaille auprés de Sydenham dont la méthode consistait a déterminer les espéces 

des maladies en fonction de leur histoire. Cette approche impliquait d’observer les symp- 

tomes tels qu’ils se manifestent a l'expérience sensible en refusant toute forme d’hypo- 

these. Eviter les erreurs signifie alors a rejeter toute explication a priori qui, par définition, 

ne se fonde pas sur l'expérience et qui consiste avant tout en un produit de l'imagination. 

Si cette démarche est essentielle pour comprendre la pensée de Locke, c'est parce qu'elle 

le conduit a fonder une philosophie empiriste selon laquelle la source de nos connais- 

sances est dans |'expérience. 
en ae 

LE REFUS DE L’INNEISME Citation 

Locke commence par s'opposer a la « Mais quoique les mots, considérés 

théorie cartésienne des idées innées. dans I'usage qu’en font les hommes, ne 
L'innéisme part d'une prétendue connais- puissent. signifier proprement et immé- 

: ae ; : dia i utre idé 
sance immediate interne. Nous aurions en Feel denghial lage! wast stg Aa) ve nee 

qui sont dans I'esprit de celui qui parle, 
notre esprit des idées innées. Contre cette cependant les hommes leur attribuent 
théorie, Locke prend essentiellement dans leurs pensées un secret rapport 

comme argument les coutumes et la rela- aux autres choses. » Essai philoso- 

tivité des cultures. Si nous avons des phique concernant I’entendement 
idées innées, pourquoi alors certaines mene eine I 
idées ne se trouvent pas chez certains 

hommes et pourquoi peuvent-elles différer d'une culture a une autre? 

Si I'innéisme était vrai, on devrait trouver les mémes principes chez tous les hommes, 

ce qui n'est pas le cas. Par exemple, certaines peuplades sont privées de I'idée de Dieu. Or, 

Descartes démontrait, entre autres, l'existence de Dieu a partir de l'idée innée d'infini (voir 

page 62). Loin de nous conduire a la vérité, la théorie des idées innées nous conduit plu- 

tot aux préjuges en affirmant des vérités sans fondement. Locke montre ainsi que c'est 

‘esprit de l'homme qui élabore ses propres idées suivant les données fournies par |'expé- 

rience sensible. Il ne s'agit alors pas de dire que Dieu n’existe pas, mais de prouver son 

existence a partir de l'expérience : l'existence de I'étre contingent que je suis suppose un 



étre éternel tout-puissant. Contrairement aux théses de Descartes, I’expérience montre 

que l’esprit s'éléve dans sa formation, du particulier au général. 

L'ESPRIT : TABULA RASA 

Si nos idées viennent de I’expérience, I’esprit est donc a I'origine une table rase. 

Comment notre esprit se forme-t-il alors les idées qu'il a des choses ? Les idées sont I'ef- 

fet de processus corpusculaires dans les organes des sens et le cerveau. Toutes nos 

idées proviennent de deux sources : la sensation et la réflexion qui est l'acte par lequel 

l'esprit connait ses propres opérations. 

Locke n’est donc pas sensualiste puisqu’il note l’existence d'un pouvoir interne d'orga- 

nisation. II distingue les idées simples, celles qui ne peuvent étre communiquées si nous 

ne les tenons pas de I’expérience, des idées complexes qui naissent d'une activité de cor- 

rélation de l'esprit entre les idées simples. Par exemple, l'idée d'infini nait de la représen- 

tation d'une certaine quantité d'espace ou de temps : d'un certain nombre, nous pouvons 

ajouter indéfiniment une quantité de méme nature. Linfini n'est donc pas, comme le pen- 

sait Descartes, une idée innée, mais une construction numérique. L'existence des idées 

simples marque les limites de notre connaissance : puisqu’elles sont directement issues 

de l'expérience, nous ne pouvons nous-mémes en engendrer de nouvelles. C'est simple- 

ment a partir d’elles que l’esprit combine ou associe. Toute connaissance reléve ainsi de la 

saisie d'une convenance ou d'une disconvenance entre des idées : le vert n'est pas le 

rouge et deux carrés qui ont leurs quatre cotés égaux sont égaux. 

LES IDEES, LES MOTS ET LES CHOSES 

Mais les idées que nous avons représentent-elles les choses ? Locke reprend ici la dis- 

tinction entre qualités premiéres et quali- 

tés secondes. Les sensations sont 

causées par les objets matériels exté- 

rieurs mais ne leur ressemblent pas. 

L'odeur, la couleur sont dans notre esprit Err fandent lla, coshaiceades aire Faxps- 

et non dans les choses. Les qualités pre- rience, Locke refuse l’idée d’une connais- 
miéres, comme |'étendue et le mouve- sance secréte des choses. 

Conclusion 

ment, sont constitutives de la matiére. En montrant les conditions d’émergence 

Les qualités premieres ne doivent donc du savoir et ses limites, il définit alors 
pas étre prises pour des éléments réels les conditions d’une pensée qui refuse 
des choses. Or, nous ne sommes pas tout dogmatisme soucieuse, comme sa 

réflexion politique le montrera, de lutter 
. Ainsi er la communica- ; 

Seuss RINSINPOUL ASSUr contre toute forme de fanatisme. 
tion de nos pensées, comme pour les 

conserver, des signes de nos idées sont 

nécessaires. Les mots sont donc des instruments de notre connaissance. Le langage est 

une institution volontaire et conventionnelle qui assure la stabilité et la communication 

de nos idées. Il peut étre source d’erreur lorsqu'il renvoie a des idées indéterminées. 

Examiner le champ du savoir, c'est donc aussi analyser les signes qui constituent ce 

savoir. 



Des sujets pour s’entrainer, 
: des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Descartes, Spinoza et Leibniz 

e La vérité mathématique est-elle 

le modéle de toute vérité ? 

e Suffit-il de voir pour savoir ? 

e A quoi reconnait-on qu'une expérience 

est scientifique ? 

Que peut une preuve contre 

un préjugé ? 

@ de Descartes 

e L’usage de la raison consiste-t-il 

seulement a discerner le vrai du faux ? 

e Le progrés technique accroit-il 

notre liberté ? 

e Faut-il douter de tout ? 

e Sommes-nous riches de nos erreurs ? 

e Si nous sommes libres, qu’est-ce qui 

nous le prouve ? 

e La volonté est-elle une manifestation 

de notre liberté? 

@ de Spinoza 

Quelle est la valeur du désir ? 

e Peut-on avoir peur de la nature ? 

e La conscience est-elle source d'illusion ? 

e L'expérience de la conscience est-ce 

l'expérience de la liberté ? 

e La vérité est-elle contraignante 

ou libératrice ? ‘ 

e La passion est-elle un obstacle 

a la sagesse ? 

e L'Etat est-il l'ennemi de la liberté ? 

@ de Leibniz 

e L'évidence est-elle toujours une vérité ? 

= Le mal se mesure-t-il au malheur ? 

e La nature fait-elle bien les choses ? 

e Loptimisme est-il une vertu ? 

- « A toute chose malheur est bon. » 

e Penser est-ce simplement calculer ? 

@ de Locke 

e D'ol nous viennent nos idées ? 

e L'expérience est-elle la seule source 

de nos connaissances ? 

e Les Idées sont-elles réelles ? 

Les mots nous disent-ils l'essence 

des choses ? 

e Les limites de la connaissance 

remettent-elles en cause la possibilité 

d'atteindre le vrai ? 

- Etre athée est-ce étre immoral ? 



LA PHILOSOPHIE 
ET LA NAISSANCE 
DE LA SOCIETE MODERNE 

On oublie souvent que la fin du Moyen Age a été une période de 

prospérité, d’enrichissement des villes, d'intensité des rapports com- 

merciaux en Méditerranée, d'inventivité technique autant qu’intellec- 

tuelle en Europe occidentale, qu'elle y a vu se renforcer la puissance 

du pouvoir politique (temporel) face au pouvoir religieux (spirituel) 

incarné par le pape - avec, entre autres, I’6mergence de |’Etat francais 

et de l'Etat britannique. 
La Renaissance, la découverte du Nouveau Monde, I'invention de 

l'imprimerie, !'‘humanisme (c'est-a-dire la redécouverte des Anciens), 

la Réforme sont autant d'événements qui ont changé la face du 

monde et ont contribué a porter un autre regard sur la société, et a 

considérer autrement la question politique. 

Le pouvoir politique n’apparait plus comme une fatalité, plus exacte- 

ment comme une manifestation de la providence divine, mais comme 

une création humaine. En effet, la théorie du droit divin s'appuie sur ce 

mot de saint Paul : « toute puissance vient de Dieu », et sur saint 

Augustin pour qui, tant que nous sommes ici-bas dans la cité terrestre, 

nous sommes soumis a des puissants qui ne sont jamais que des 

pécheurs parmi d'autres, et dont l'arbitraire n'est jamais qu'une mise a 

|'6preuve que les hommes doivent subir durant leur passage sur terre. 

Or, en particulier pour ceux qui sont gagnés par I'esprit de la 

Réforme, l’autorité du pouvoir politique ne découle pas de la volonté de 

Dieu, mais de la volonté des hommes. De la naissent les théories du 

droit naturel : on imagine un état de nature ot les individus vivaient 

sans gouvernement, et dont ils sortent volontairement en passant un 

contrat (un pacte) social, d’abord entre eux pour s'associer et se consti- 

tuer en corps politique, ensuite avec une autorité pour se soumettre a 

elle afin de vivre en sécurité en échange de leur obéissance. Hobbes, 

Locke, Rousseau sont les plus connus des théoriciens du contrat. 

L'émergence de |’Etat moderne, et de son autonomie par rapport 

au pouvoir religieux, a contribué de fagon générale a penser |l’autono- 

mie de la politique elle-méme, par rapport a la morale et a la religion. 

C'est ainsi que Machiavel ose dissocier totalement morale et politique. 

Pascal, Hobbes, Spinoza, dans des styles différents, vont abonder 

dans le sens de cette dissociation. 



MACHIAVEL 

« machiavélisme » le fait d’utiliser tous les moyens pour parvenir a 

Neanmoins, cette approche est trés réductrice 4 propos de la réflexion d’un pen- 

seur qui a —_— une ewes fondamentale dans histoire de la pensée politique. 

| Maachiavel a laissé son empreinte dans le langage courant puisqu’on designe par 

a ses fins. 

LES CONDITIONS DE VIE DU POLITIQUE 

Niccolo Machiavel est né en 1469 a Florence, a I'époque ou la cité était dirigée par les 

Médicis. En 1494 la république est rétablie et les Médicis sont chassés. Machiavel devient 

alors haut fonctionnaire au service de la Chancellerie jusqu’a la chute de la république en 

1512, suite a laquelle il sera condamné a 

l'exil. La pensée de Machiavel nait d'un 

constat amer : Florence n‘est pas parvenue 

a maintenir ses institutions républicaines. 

Seul un homme peut redresser la situa- 

tion : Laurent de Médicis, son prince. Exilé 

hors de Florence, il va consacrer son temps 

Citation 

« Pour les actions de tous les hommes et 

spécialement des princes (car la on n’en 

peut appeler a un autre juge), on regarde 

quel a été le succés. » Le Prince. 

a penser les conditions de vie du politique. 

Lorsqu’on lit Machiavel, il ne faut pas s'attendre a une pensée qui va s'interroger sur les fon- 

dements du droit ou sur la question de la Iégitimité du pouvoir politique. Et c'est sans doute 

cela qui, au premier abord, peut choquer. La pensée de Machiavel se situe dans le champ 

des faits. Compte avant tout la force, car le spectacle de I'histoire humaine nous montre sans 

cesse le triomphe de la force. La question du politique devient alors celle de la conquéte du 

pouvoir et de son maintien, de maniére a éviter le désordre et l'anarchie. Machiavel va donc 

réfléchir aux conditions de maintien du pouvoir, c'est-a-dire aussi, nous allons le voir, aux 

conditions d'une vie politique qui ne réduit pas le peuple a un peuple d’esclaves. 

L'(AUTONOMIE DE LA POLITIQUE : LA NAISSANCE 
DE LETAT MODERNE 

La pensée de Machiavel inaugure une rupture dans la conception de la politique. La tra- 

dition du Moyen Age était essentiellement héritiére de saint Augustin qui opposait la cité 

terrestre, lieu du péché et de la chair, a la cité céleste, lieu du spirituel. Les fins de la poli- 

tique se confondaient alors avec des fins morales et religieuses. La pensée de Machiavel se 

développe au coeur de la Renaissance qui se caractérise par la volonté de se défaire des 

modéles hérités du Moyen Age. Les grandes découvertes (découverte de I'Amérique, de la 

route des Indes, de I'imprimerie...) révolutionnent la vision du monde : I'homme n'est plus 

soumis au divin, il peut partir a sa conquéte et commencer a s'affranchir des dogmes de 

I'Eglise. C'est dans ce contexte que nait la conception de I'Etat moderne, d'une pensée poli- 

tique qui se sépare d'une pensée religieuse. Pour Machiavel, la politique est une institution 

purement humaine et ne doit pas €tre fondée sur la religion. Bien au contraire, la religion 



doit €tre le moyen de la politique. Les fins de la politique ne sont pas spirituelles, elles sont 
celles de la conservation du pouvoir. Comprendre la politique, penser I’Etat et ses fonction- 
nements consiste alors simplement, a partir des faits qui conduisent a supposer les 

hommes méchants, a constater qu’ils ne sont honnétes que s’ils sont contraints. 

LES CONSEQUENCES : LA DISTINCTION DE LA MORALE 
ET DE LA POLITIQUE 

On assimile l'homme machiavélique au cynique, mais il s'agit bien plut6t d'une forme de 

réalisme politique. Machiavel ne se demande pas ce que l'homme d’Etat doit faire d'un 

point de vue moral, mais de quelle manieére il doit s'y prendre avec la conduite des hommes 

et ruser avec les passions humaines. Il ne préconise donc en rien la mise en place d'une 

tyrannie : seule la vie sous les lois peut étre honnéte et libre. Cependant, il faut distinguer le 

moment du régne de la loi du moment oui |'Etat est détruit, moment qui exige des moyens 

exceptionnels. Machiavel envisage donc avant tout la fondation ou la réforme de |'Etat et 

non son fonctionnement normal. S'il conseille ainsi le prince, ce n'est pas parce qu’il admire 

les tyrans, mais bien au contraire parce que lorsque I'Etat est détruit, la tyrannie est déja 

présente. Il s'agit donc de réfléchir aux mécanismes de conquéte et de conservation du 

pouvoir. La sagesse politique est ainsi indépendante de toute morale parce que les vertus 

politiques ne sont pas les vertus morales. 

LA FORTUNE ET LA VIRTU 

Conclusion 
Il est donc nécessaire de commencer 

par avoir une representation juste de la Machiavel jouit d’une réputation sulfu- 

réalité politique. La fortune, qui signifie a la reuse non justifige parce qu’on s’est 
fois le hasard, les circonstances, est chan- contenté de voir en lui l’incarnation du 

geante. Lhomme d'Etat est ainsi celui qui cynisme. Or, il est celui qui va permettre 
de penser la politique comme un art, une 

technique inspirée de la réalité humaine, 

en refusant toute forme d’angélisme. 

doit étre a méme de s‘adapter aux circons- 

tances et de les utiliser. Il n'est ni un saint, ni 

un sage, il est celui qui est capable de chan- 

ger de méthode en fonction des circons- 

tances, celui qui posséde a la fois |’intelligence, le courage, la ruse pour s'adapter a la fortune 

qui est instable. Ces facultés, Machiavel les désigne sous le nom de virtu. La virtu n'est pas 

alors a confondre avec la vertu morale. Elle est une vertu politique qui implique qu'il faut par- 

fois mal agir pour parvenir aux fins que l'on s'est fixées : le maintien de 'Etat pour éviter les 

périls de l'anarchie et de la tyrannie. Les devoirs du prince ne sont donc pas des devoirs 

chrétiens. Il doit apprendre a étre bon ou a ne pas |'étre selon les circonstances, et c'est 

pourquoi le mal devient ainsi un instrument nécessaire de I’action politique. Machiavel est 

ainsi celui qui va permettre de penser la notion de Raison d'Etat. Puisque les hommes sont 

mus avant tout par des passions, parce qu'il faut les supposer méchants, l'homme d'Etat doit 

étre a la fois homme et béte, agir selon la loi et agir selon la force et la ruse : en tant que béte 

avoir la force du lion et la ruse du renard. Le prince n'est cependant pas un monstre, et ne 

peut se maintenir au pouvoir que s'il ne suscite pas que de la haine. II doit savoir se faire 

craindre sans étre détesté. II est ainsi cet homme qui posséde l'art de gouverner. 



MONTAIGNE, PASCAL 

Si orikaigne et Pascal sont deux célébres auteurs francais, réunis ici parce 

quills offrent tous deux une vision nouvelle de l’humanité sans illusion, qui 

contraste avec la vision, non moins moderne, mais plus optimiste d’un 

Rabelais ou d'un Erasme, a la Renaissance, ou d’un Descartes, au XVII’ siécle. 

MONTAIGNE, UN ECRIVAIN HUMANISTE 

Michel de Montaigne (1533-1592) appartient au XVI siécle, a cette époque humaniste de 

la Renaissance qui redécouvre les Anciens, et se nourrit des humanités gréco-latines. Sa lec- 

ture des Anciens lui permet de prendre une 

saine distance par rapport aux guerres des 

religions qui ensanglantent la France, et de 

tempérer son jugement sur l'ensemble des 

Citation 

« Qu’on loge un philosophe dans une cage 
affaires humaines. Méme s'il reste chrétien, de menus filets de fer clairsemés, qui soit 

son christianisme est largement teinté suspendue au haut des tours de Notre- 

d'humanisme. Dans les Essais, il entre- Dame de Paris; il verra par raison evi 
prend de parler de lui-méme et, a partir de Cees Ce Sc ceee ae eae 
on expéri ersonnelle, d'exercer son [-pourtentl oe 22, S9uct, Gerace rag : : peg US | : eS accoutumé au métier de couvreur) que la 

libre jugement sur toutes choses, afin d’at- vue de cette hauteur extréme ne l'épou- 

teindre la sagesse. Montaigne est tour a vante et ne le transisse. » Essais Il, Xil. 

tour stoicien, épicurien, sceptique. Cette 

approche est moderne en ce sens que le centre de sa réflexion n'est pas Dieu, mais soi- 

méme, soi s'efforcant d'user modestement de ses lumiéres naturelles. 

© Relativité des coutumes et limite de la raison 

La découverte récente du Nouveau Monde, tout autant que la redécouverte des Anciens, 

amenent Montaigne a faire valoir, avant Montesquieu ou Rousseau, que la notion de civilisa- 

tion est toute relative : « Chacun appelle barbarie ce qui n'est pas de son usage. » Ce sens de 

la relativité des coutumes, des opinions est conforté par la conviction des limites de la raison. 

La raison n'est pas maitresse de notre conduite; celle-ci se laisse impressionner facilement 

par I'imagination, ou guidée par la passion. Notre science est limitée. Et Montaigne de don- 

ner en modele la nature, « le doux guide de la nature » : a la limite, la conduite animale est 

plus stare, plus infaillible que la conduite humaine. En cela, Montaigne reste proche de |'idéal 

de sagesse des Anciens. 

PASCAL, UN SAVANT DE GENIE ET UN ARDENT CHRETIEN 

Blaise Pascal (1623-1662) affiche tres jeune des dons exceptionnels en mathématiques, 

il montre aussi rapidement des qualités d’éloquence et d’écrivain - en défendant la cause 

des jansénistes (partisans, contre les jésuites, du salut par la seule grace et non par le 



mérite personnel) dans la rédaction des Provinciales, et plus tard dans la rédaction inache- 
vée de l'apologie de la religion chrétienne qui deviendra les Pensées. 

Pascal a mené une vie mondaine, voire 

libertine mais dans une proximité 

constante avec le christianisme, puisque 

Sa soeur Jacqueline est entrée dans les 

ordres, au couvent de Port-Royal (foyer « Nous n’estimons pas que toute la phi- 

alors du jansénisme), malgré lui d’abord, losophie vaille une heure de peine. » 
avant d’étre saisi a son tour par la foi (la pore. 7 2. 

grace). Ce qui ne l'empéche pas de conti- 

nuer ses travaux de mathématicien, de physicien (en confirmant expérimentalement |'exis- 

tence du vide déja démontrée par Torricelli). Il met au point une machine arithmétique. 

Citation 

© La raison et le cceur 

Comme Montaigne, Pascal pense que la raison est limitée. Mais si Pascal reprend des 

formules de Montaigne, il en donne des motifs chrétiens : la raison a été obscurcie par le 

péché originel. Méme si la raison doit s'exercer pleinement dans un domaine qui est le 

sien, celui des sciences par exemple, les vérités ultimes permettant d’éclairer les para- 

doxes de notre condition (notre grandeur et notre misére) sont intelligibles au coeur ou a 

intuition par la foi. 

Le péché originel, incompréhensible a la raison, explique cependant la méchanceté 

humaine. Dans le champ méme de la science, la raison rencontre ses propres limites, puis- 

qu'elle est obligée de se reposer sur des principes (l'infini, l'espace, le temps, etc.) acces- 

sibles a l'intuition a défaut de pouvoir étre démontrés. De méme, pour convaincre, la 

raison seule (l'esprit de géométrie) ne suffit pas, il faut aussi de l'intuition et de I'imagina- 

tion (l’esprit de finesse). Mais l'imagination sert aussi a tromper son monde. 

© Pas de justice ici-bas sans force 

Pascal souligne comme Montaigne la relativité des lois. Il ne craint pas, mMéme, de recon- 

naitre la nature arbitraire de l'ordre établi. Le pouvoir en place, par exemple le pouvoir 

royal, ne se maintient que par une imposture, en faisant croire a sa légitimité; car, comme 

tout pouvoir, il a été établi a l’origine par la force. Et la raison se laisse facilement déborder 

par l'imagination « maitresse d’erreur et de fausseté ». Ainsi « les grandeurs d'établisse- 

ment » (la hiérarchie imposée par des titres de noblesse), en dépit de tout l'apparat qui les 

accompagne, ne sont que le résultat des conventions et des circonstances, et ne sont nulle- 

ment des « grandeurs réelles ». 

il serait naif de croire qu'il faudrait les renverser pour autant. Il ne faut pas que le peuple 

sache ce qu'il en est. Il faut garder pour soi « ses pensées de derriére ». Vouloir changer 

l'ordre établi pour un nouvel ordre qui ne serait gueére plus légitime, amenerait seulement 

la guerre civile qui est le pire des maux. S'il y a une véritable justice, elle est seulement 

divine. Nulle justice ne peut étre établie ici-bas du fait du péché. Impossible d’établir une 

justice qui ne soit pas contestée. D’ou I'inéluctabilité du recours a la force pour imposer un 

ordre qui est juste dans la mesure méme ou la force le rendra incontesté. Telle est « la rai- 

son des effets » : la raison d'étre des lois n'est pas a chercher dans son origine, la force, 

mais dans ses effets, a savoir l'ordre qu'elle permet d’assurer. 



r4+cy LES THEORIES DU CONTRAT 

7. SOCIAL (i) : HOBBES ET SPINOZA 

Une des premiéres formulations modernes des théories du contrat social se 

rencontre dans l’ceuvre du philosophe écossais Thomas Hobbes qui s’attache a 

penser a la fois le calcul des intéréts et l’ordre social et politique. Spinoza s’ef- 

force alors de penser le passage de la coexistence des individus a la concorde. 

HOBBES 

Citation 
La réflexion politique de Hobbes part 

d'un constat simple, celui de la lutte et des « Aussi longtemps que les hommes vivent 

conflits que connaissent les hommes lors- sans un pouvoir commun qui les tienne 

qu'ils sont livrés & eux-mémes. C'est en ce tous en respect, ils sont dans cette condi 
sens que Hobbes va commencer par affir- ‘Hon qui se nomme guerre. » Le ees 
mer que l'état de nature, état dans lequel . 

les hommes ne sont soumis a aucun pouvoir commun est un état de guerre perpétuelle de 

tous contre tous et de chacun contre chacun; et ceci parce qu'il y a une égalité naturelle 

entre les hommes qui, dans cet état, ont tous un droit égal a faire ce qu’ils désirent. Ce n'est 

donc pas par nature que les hommes vont vivre en société mais en quelque sorte par cal- 

cul. En effet, dans I’état de nature, nous risquons a tout moment de nous faire dérober nos 

biens ou de mettre en cause notre vie : « homme est un loup pour I’homme. » Méme celui 

qui est fort a toujours a redouter que d'autres se liguent contre lui et le détruisent. Dans un 

tel état, les hommes vivent quotidiennement avec le risque d'une mort violente. La crainte 

de la mort et le désir de paix les aménent a vouloir sortir de I'état de nature. Une attitude 

rationnelle, un calcul d'intérét au service de leur désir de paix va donc les conduire a trou- 

ver les moyens de garantir cette paix. 

© Vartificialisme du contrat 

Parce que |'état de nature est le lieu de la manifestation de nos désirs et de nos pas- 

sions, les hommes ont la liberté de faire ce qu'ils veulent pour se protéger. Mais cette 

liberté est bien peu de chose a cété de I'insécurité constamment présente. S'impose donc 

la nécessité d'établir un pouvoir commun qui va permettre d'instaurer la paix et la sécurité. 

Ce pouvoir nest pas naturel, il est le résultat de l'art humain entendu au sens de produc- 

tion. D'ou la notion d'artificialisme du contrat. Le contrat va donc consister en un pacte de 

soumission dans lequel chacun abandonne son pouvoir et sa force a un pouvoir commun 

incarné par une personne ou une assembiée qui garantit la paix et la sécurité : chacun 

passe un accord avec chacun pour que chacun abandonne son droit naturel (la force qu'il a 

a l'état de nature), afin qu'il ne constitue plus un danger pour l'autre, et qu'il remette ce 

droit (ou sa force) a un pouvoir qui disposera alors de tous les droits et de toute la force 

commune pour assurer la paix. Ce pacte de soumission est par la-méme un pacte d'asso- 

ciation; en effet, dans l'état de nature, il n'y a que des individus et pas de société (chacun 

contracte avec chacun); mais la soumission de chacun a un pouvoir commun force chacun 

a s'entendre réellement avec l'autre : ce pouvoir posséde la force nécessaire pour obliger 



les contractants a respecter leurs engagements; car on ne peut pas se fier a la seule parole 

des gens et a leur simple promesse d’'engagement. 

© La souveraineté absolue de I’Etat 
Le pouvoir nait donc d'un contrat d'origine humaine. Ce pouvoir n'est donc ni arbitraire, ni 

despotique mais absolu. Il est souverain. C’est lui qui décréte ce qui est juste ou injuste : tant 

qu'on vit a l'état de nature, il n'y a ni justice ni injustice; la justice commence avec les lois 

édictées par le souverain (par I'Etat né du contrat); et il est impossible de remettre en cause 

les lois de I'Etat au nom d'une justice naturelle, puisqu’a l'état de nature, il n'y a rien qui soit 

juste ou injuste. Qu’on ne puisse discuter la loi et que le souverain se situe hors du contrat, 

puisqu’il est le seul dont la puissance et le pouvoir sont illimités, voila qui est une garantie 

absolue de stabilité. Il ne s'agit pas pour autant d’assimiler le souverain a un tyran puisque 

SON pouvoir s'exerce au nom des sujets. La seule limite que ce pouvoir rencontre, est le droit 

de vie auquel nul ne peut étre obligé a renoncer puisque c'est en son nom que le pouvoir de 

I'Etat a été instauré. Si la théorie de Hobbes a pu étre critiquée a cause de son absolutisme, 

elle est néanmoins ce qui construit les notions de sujet de droit et d'Etat de droit. 

SPINOZA 

La conception spinoziste de |'état de nature et du droit naturel est tres proche de celle 

de Hobbes, et pourtant Spinoza en tire des conséquences politiques différentes, puisque 

Spinoza sera un ardent défenseur de la démocratie. 

C Des principes hobbessiens au service d'une théorie de la démocratie 

Le droit, comme pour Hobbes, se confond avec la puissance. A |’état de nature, en I’ab- 

sence d'institution, le droit est limité par la puissance de chacun. Chacun y lutte pour per- 

sévérer dans |'étre, pour vivre et faire valoir son droit et sa puissance, en se heurtant au 

droit et a la puissance de l'autre. Chacun, a |’état de nature, craint les autres. Une peur 

commune finit par souder I’'humanité. Les 

hommes prennent conscience que |'union 

fait la force, aussi se résolvent-ils a se sou- 

mettre a un pouvoir commun et a des lois 

Citation 

« Lhomme que conduit la raison est 

communes. Mais la raison n’est pas, plus libre dans la cité oi il vit selon le 
comme chez Hobbes, ce qui sert les cal- décret commun, que dans la solitude ou 

culs de chaque individu (chez Hobbes, les il n’obeit qu’a lutméme. » Ethique IV. 

individus restent virtuellement des enne- 

mis les uns des autres dans la société), elle est ce qui réunit les hommes, et les rend 

capables de vivre dans la concorde. Les régimes se distinguent donc selon que le pouvoir 

et ses sujets usent plus ou moins de raison. Un pouvoir sera d’autant plus tyrannique qu'il 

s'imposera par la terreur et contraindra les individus a se comporter de maniére passion- 

nelle (en obéissant seulement par crainte); ainsi un régime tyrannique se rapprochera de 

‘état de nature ott tout le monde se méfie de tout le monde. En revanche, un pouvoir sera 

d’autant plus démocratique que les lois seront faites dans |'intérét de tous, et que les sujets 

obéiront aux lois parce qu’ils en verront I'utilité. Et il sera démocratique en pratiquant la 

tolérance en matiére d’opinions religieuses ou politiques. 



(-y:\) LES THEORIES DU CONTRAT 
SOCIAL (il) : LOCKE 

| La réflexion politique de Locke va en faire un des premiers théoriciens de la 

| doctrine politique libérale. Opposé 4 l’absolutisme de Hobbes et a toute théo- 

it rie de droit divin, Locke va s’attacher a penser des limites 4 la souveraineteé 

| afin de protéger la liberté des individus. 

L'IOPPOSITION AUX THESES DU DROIT DIVIN ET A LABSOLUTISME 

L'ouvrage dans lequel Locke présente ses analyses sur le gouvernement civil est Le 

Second Traité sur le gouvernement civil. Dans le premier traité, Locke s'est d'abord essen- 

tiellement attaqué aux theses du théoricien du droit divin, Filmer. Ce dernier fait en effet 

reposer le droit divin des rois sur les droits d'Adam et Eve. 

Si cette doctrine apparait inacceptable aux yeux de Locke (elle sera d’ailleurs égale- 

ment rejetée par Rousseau), c'est parce qu'elle permet de justifier tous les crimes, toutes 

les inégalités et condamne de manieére radicale tout soulevement éventuel du peuple qui 

est réduit a devoir se soumettre. On le saisit dés cette premiére approche, la protection 

des libertés individuelles est une préoccupation centrale dans les analyses de Locke. En 

s'opposant également a l'absolutisme de Hobbes, il ne cesse de rechercher les moyens de 

contenir l’autorité et d'éviter tout abus de pouvoir, afin de toujours sauvegarder la liberté 

des individus. 

L'ETAT DE NATURE ET LES DROITS NATURELS 

Tout comme Hobbes, Locke part de I'état de nature, mais ceci ne conduit en rien a la 

nécessité d'instaurer un pouvoir absolu. L'état de nature n'est pas, comme chez Hobbes, 

un état prépolitique de guerre de tous contre tous, il est simplement |'état dans lequel les 

hommes vivent ensemble en l'absence de tout juge commun supérieur. Il ne se réduit 

donc pas a une lutte des désirs, car il n'est pas étranger a la raison, et la raison nous com- 

mande de préserver notre propre existence et aussi toute I'humanité. Il y a ainsi une loi 

naturelle qui porte a respecter les droits d’autrui, a savoir sa liberté, sa santé et ses biens. 

ll y a donc deux pouvoirs naturels dans |I'état de nature : assurer sa propre conservation 

et celle des autres et punir les crimes commis contre la loi de nature. Pourquoi ne pas 

demeurer alors dans cet état de nature? Parce que dans cet état, ce que Locke désigne 

sous le terme de droit de propriété, qui englobe dans un sens large la vie, la liberté et les 

biens, risque de ne pas toujours étre garanti faute d'un juge supérieur. Les conflits ris- 

quent ainsi d'étre soumis a l'arbitraire. Le gouvernement a donc pour fonction de garantir 

ce droit de maniére équitable. 

LE PACTE ET LA SEPARATION DES POUVOIRS 

Le passage a |'Etat civil se fait donc par consentement et n'implique en rien un renonce- 
ment aux droits naturels comme I'énoncait Hobbes. Bien au contraire, la société est 



instituée pour garantir des droits qui existaient déja dans |'état de nature. Le vrai fonde- 

_ ment du gouvernement est donc le droit de propriété et le pacte social reléve d'un engage- 

ment réciproque. Il serait en effet absurde, comme le souligne Locke, de vouloir se mettre 

dans une situation pire que dans |'état de nature. Le gouvernement procure donc une 

impartialité, une garantie des droits et un pouvoir de contrainte quand ces derniers ne sont 

pas respectés. Les pouvoirs que l'homme a a |'état de nature sont transférés a la société 

mais non pas abandonnés. 

Dés lors, la société posséde aussi deux pouvoirs, le législatif et l'exécutif. Mais toujours 

animé par le souci de préserver la liberté individuelle et d'éviter toute forme d’abus de pou- 

voir et de corruption, Locke montre la nécessité de mettre ces deux pouvoirs dans des 

mains différentes. 

ll théorise ainsi, avant Montesquieu, I'idée d'une séparation des pouvoirs. Le pouvoir 

législatif demeure néanmoins le pouvoir supréme puisqu'il est celui qui fait la loi. Quoi quill 

en soit, puisque le pouvoir doit garantir les droits naturels, il n'est pas sans limite. La 

encore, contre Hobbes, Locke affirme |l’existence d'un droit d'insurrection, le souverain 

n’étant que mandataire. 

A tout moment, le peuple peut donc reprendre sa souveraineté. Ne risque-t-on pas alors 

sans cesse l'anarchie? Non, répond Locke, puisque |'expérience montre que les peuples 

sont aisément inertes. ; 

LA TOLERANCE 

En défenseur des libertés individuelles, Locke fait ainsi de la tolérance une valeur poli- 

tique. Dans sa Lettre sur la tolérance, il défend essentiellement deux théses : l’autorité poli- 

tique est limitée et il est impossible de produire une croyance par contrainte. Contre 

Hobbes qui fait du pouvoir politique le détenteur de l'autorité spirituelle, Locke pense une 

séparation de |'Eglise et de I'Etat au nom de la liberté. 

Pour le comprendre, il suffit de revenir aux fins de I'Etat qui sont la défense de la pro- 

priété, de la liberté et de la paix. La 

contrainte n'est ainsi légitime que si elle 

poursuit ces fins. 

Or le pouvoir spirituel, 'Eglise, s'occupe 

Conclusion 

du salut des hommes, ce qui ne regarde en En définissant ainsi des droits inalié- 

. fee Ns. 5 : nables, Locke établit les fondements 
V ernier : ea tioe S 

tea le amipeie civil tant que ced z de la démocratie libérale et sa doc- 

nest pas eet peril. Les sche gee abel trine du gouvernement civil sert alors 
sonnelles doivent donc faire l'objet de tole- de modéle aux libéraux a partir du 

rance de la part du pouvoir civil. Locke XVIIl* siécle. 

note d'ailleurs que toute tentative de la 

part de I'Etat de contraindre a croire est vouée a I’échec puisque la volonté ne peut 

contraindre |'entendement, source de nos opinions et de nos croyances. En outre, toute 

conversion forcée est contraire a la volonté divine. 

Mais puisque la tolérance est défendue au nom des fins de Etat, elle rencontre tout de 

méme comme limite la remise en cause de I'ordre social. C’est pourquoi Locke estime 

qu'elle ne peut s'appliquer ni aux athées qui remettent en cause cet ordre, ni aux catho- 

liques qui ne la pratiquent pas. 



25 LES THEORIES DU CONTRAT 
: ) SOCIAL [III] : ROUSSEAU 
_ Sil les hommes naissent — qu’est-ce qui peut rendre l’autoritée politique legi- 

ime? Telle est la question qui va guider la réflexion politique de Rousseau. En 

_ s'inscrivant au coeur des theories du Contrat, il va s’attacher a degager une 

doctrine de la volonté générale qui va faire de la loi la condition de la liberte. 

DE L'ETAT DE NATURE A LA SOCIETE CIVILE 

Rousseau part d'un constat : « homme est né libre et partout il est dans les fers. » II 

s'agit dés lors de se demander comment on a pu arriver a cette situation d’aliénation par- 

tout présente. C’est dans le Discours sur I’origine et les fondements de I'inégalité parmi 

les hommes qu'il va s'attacher a répondre a cette question (voir la fiche 27, page 90). 

L'homme naturel tel qu’on le peut conjecturer, est animal vivant seul et dans I'instant, rivé a 

la satisfaction de ses besoins. Un tel état de nature est bien éloigné de celui que décrit 

Hobbes. Il n'est pas celui de la guerre et de la rivalité. Hobbes a commis l'erreur de prendre 

l'homme tel qu’il est devenu dans la société, nourri par l’envie et la jalousie, et de le trans- 

porter dans la nature. Comprendre ce que pouvait étre l'homme a |'état de nature, c'est 

6ter a l'homme tout ce que la société lui a apporté. 

Dés lors, il reste un individu animé essentiellement par deux sentiments : l'amour de soi 

et la pitié et qui se différencie de l'animal par la perfectibilité, c'est-a-dire sa capacité a se 

perfectionner. Le Discours nous montre 

alors I'évolution de l'homme jusqu’a la 

naissance de la société et ses développe- 

ments. La rupture essentielle apparait « Renonéer'a a fiberte, c'est renoricer s 

avec la création de la propriété et la nais- sa qualité d’homme. » Du contrat social. 

sance de la société civile, le jour oU un pre- cs 

mier homme plantant un piquet dit « ceci est a moi ». C'est avec la société civile que 

naissent les luttes et les conflits, la comparaison, la rivalité et le regne de l'apparence. La 

question de Rousseau est alors : comment une vie en commun est-elle possible en dehors 

de toute aliénation et de toute injustice ? Il faut donc déterminer ce qui démarque une 

autorité politique prétendument légitime d'une autorité qui l'est réellement, autorité qui 

garantit la paix, la sécurité et la liberté qui fait de nous des hommes. 

Citation 

LE DROIT ET LE FAIT 

Rousseau opeére essentiellement une distinction entre ce qui reléve du fait et ce qui 

releve du droit. Ce qui est dans les faits, une supériorité naturelle, une domination imposée, 

ou encore une force, ne constitue en rien un droit. Ce n'est pas parce qu'une personne est 

plus forte dans les faits qu'elle a le droit d'en dominer une autre. Le fait définit ce qui est, le 

droit ce qui doit étre. Ce n'est donc pas non plus parce qu'une personne ou un groupe de 

personnes en dominent d'autres depuis des siécles qu’ils ont le droit de le faire. En droit, les 

hommes sont des @tres libres et nier cette liberté revient a nier leur qualité d'hommes. 



Rien ne peut donc légitimer l'esclavage et toute forme de domination par la force. Des lors, 
le droit doit garantir la liberté et la paix afin que les hommes puissent vivre ensemble. Si 
Hobbes fait de la sécurité la principale valeur politique, Rousseau affirme l'exigence de 
liberté que le droit doit garantir. 

LE PEUPLE EST SOUVERAIN MAIS NE GOUVERNE PAS 

Lautorité politique légitime sera celle qui résulte d'un contrat entre les hommes garan- 

tissant leur liberté et leur sécurité. Ce contrat consiste en une libre association dans 

laquelle chacun se donnant a tous ne se donne finalement a personne. Le peuple doit alors 

se constituer comme peuple, par un contrat d’association selon la régle de I’unanimité; Et 

de ce peuple émane la volonté générale selon la régie de la majorité. Le gouvernement est 

entierement au service du peuple souverain - idée reprise a la Révolution, avec un roi et 

ses ministres chargés d'exécuter la 

volonté du peuple. Des lors, chaque indi- ee 

vidu est a la fois sujet en tant qu'il obéit Citation 
aux lois et citoyen en tant qu'il en est lI'au- 

teur. Ce sont donc les lois qui sont expres- « Lobeissance 4 la loi qu’on s’est pres- 
sion de la volonté générale du peuple et crite est liberté. » Du contrat social. 

qui réglent les rapports entre les individus. 

Ces lois ne sont pas arbitraires, parce qu’elles sont l’expression de la volonté du peuple 

en tant qu’il est constitué de citoyens qui recherchent I'intérét général. Cet intérét général 

n'est pas l'addition des intéréts particuliers, mais l'intérét du peuple comme unité. Par 

exemple, mon intérét particulier peut étre d'enfreindre la loi et la somme de ces intéréts 

ferait que la loi ne serait pas respectée; mais alors, la vie en commun ne devient plus pos- 

sible. 'intérét général est donc I'intérét de chaque individu en tant qu'il est membre du 

corps politique. L'existence de la loi ne s‘oppose alors pas a la liberté : puisque chacun en 

tant que citoyen est membre du corps politique, obéir a la loi consiste a obéir a une loi que 

l'on a prescrite en tant que citoyen. Lobéissance a la loi est alors obéissance a sa propre loi, 

elle est synonyme de liberté, non pas la liberté de |'état de nature qui poussait chaque 

homme a vivre selon ses désirs, non plus indépendance, mais autonomie. Dans le contrat, 

les hommes n’ont plus a vivre selon leurs désirs mais avant tout selon leur raison. 

LA RELIGION CIVILE 

Toute la réflexion politique de Rousseau consiste alors a penser une vie en commun 

possible garantissant la paix, la justice et la liberté. Cette vie en commun suppose donc un 

contrat établi entre les individus qui acceptent de vivre selon la loi, expression de la volonté 

générale. Mais ce contrat qui reléve d'une décision peut sembler artificiel. II s'agit donc de 

penser les moyens de consolider cette unité du peuple. C'est dans cette perspective que 

Rousseau définit les principes d'une religion civile. La religion est ce qui relie les hommes 

entre eux. 

Toutefois, il ne s’agit pas d’étre relié par l'amour commun d'un Dieu ici mais par l'amour 

commun de la patrie. La religion civile sera ainsi ce qui crée dans le coeur des hommes un 

sentiment d'appartenance a une méme patrie. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Machiavel 

e La fin justifie-t-elle les moyens ? 

= Le politique est-il en droit de faire 

abstraction de la morale ? 

La morale est-elle nuisible a une bonne 

conduite des affaires de la cité ? 

e La politique est-elle un art ou 

une science ? 

e La politique n’est pas une affaire 

de théorie mais de pratique. 

e Peut-on se faire craindre et aimer 

ala fois ? 

@ de Montaigne et de Pascal 

= Sommes-nous des barbares ? 

e Toutes les cultures se valent-elles ? 

e L'imagination est-elle nécessairement 

trompeuse ? 

e Y at-il une justice ? 

e Le pouvoir de |'Etat est-il fondé sur une 

illusion ? 

e Tout ordre est-il une violence dissimulée ? 

© Qu’est-ce que |'imagination peut 

apporter a l'homme ? 

@ de Hobbes 

e La liberté de l'autre nuit-elle 

ama liberté? 

e Peut-on renoncer a Sa liberté pour vivre 

en sécurité ? 

- Etat restreint-il les libertés ? 

e U'Etat a-t-il pour but d’éliminer 
la violence ? 

e Peut-on concevoir la justice 

indépendamment del'Etat? > 

@ de Locke 

e Le respect du droit est-il une garantie 

ou un obstacle pour la liberté ? 

e Uncitoyen peut-il se prévaloir d'un droit 

de résistance ? 

e La propriété est-elle un droit naturel ? 

= Le travail donne-t-il des droits ? 

e Transférer son droit, est-ce renoncer 

a étre libre? 

@ de Rousseau 

e Est-ce au peuple qu'il appartient de faire 

les lois ? 

e La politique est-elle l'affaire de tous ? 

- A quelles conditions une autorité 

est-elle légitime ? 

e Y att-il des maitres légitimes ? 

© Obéir, est-ce renoncer a étre libre ? 

- A quelle condition peut-on faire 

confiance au pouvoir politique ? 

e Peut-on justifier le droit par la force ? 

e Tout pouvoir est-il oppressif ? 

© Obéir a la loi est-ce n'obéir a personne? 

e Peut-on vouloir étre esclave ? 

e Peut-on renoncer librement 

a Sa liberté? 

La liberté et I'égalité sont-elles 

nécessairement compatibles ? 

- Peut-on forcer un homme a étre libre? 

- Le peuple veut-il toujours son bien? 



Chapitre 6 

LA PHILOSOPHIE A L’EPOQUE 
DES LUMIERES 

Le XVIII° siecle est traditionnellement appelé « siécle des 

Lumiéres ». Comme la lumiére s'oppose 4 I'obscurité, les Lumiéres 

s‘opposent a l’obscurantisme : étre éclairé par sa raison et non rester 

dans l’obscurité de l'ignorance et des préjugés. 

Qu'est-ce que les Lumiéres ? « La sortie de l'homme de sa 

minorité », répond Kant. Qu’est-ce que pour un individu ou un peuple 

étre « majeur »? C'est étre autonome : étre guidé par sa seule raison. 

Un des maitres mots du siécle est celui de Raison. 

La raison est une et universelle : autant les moeurs, les coutumes, 

les croyances sont variables, autant la raison est la méme chez tout 

individu. S'il subit les mceurs, les croyances, les préjugés de son milieu 

et de son temps, en revanche, en écoutant sa seule raison, il est a 

méme de devenir libre, et de secouer le joug de ceux qui veulent le 

maintenir dans des opinons aveugies. En ce sens, lorsque Descartes 

dit que le bon sens - c’est-a-dire la raison - est « la chose la mieux 

partagée », il est un précurseur du siécle des Lumiéres. 

Mais le XVIII° siecle tourne le dos a un usage dogmatique et systé- 

matigue de la raison, qui ne tient pas compte des lecons de l'expé- 

rience. Aussi prendra-t-il pour modéle davantage Newton que 

Descartes. Le premier réussit a déchiffrer les lois universelles de la 

révojution des astres en ne déduisant pas la physique de principes 

rationnels a priori, mais en partant de l'expérience pour tenter d’en 

décomposer les éléments et d’établir les principes qui la régissent. 

L'autre maitre mot du siécle est celui de Nature. La nature a donné a 

i’‘homme une raison. Il est donc dans la nature des choses que l'homme 

exerce sa raison et progresse. La Nature est sagement gouvernée par 

des lois universelles, comme fe montre la découverte de Newton. De 

méme, les sociétés humaines doivent étre régies par des lois qui ne 

soient pas en opposition avec le « droit naturel ». La premiére déclara- 

tion des droits de l'homme fait apparaitre le mot « droits naturels de 

l'homme ». Ce naturalisme du siécle est constitutif de son optimisme. 

Un auteur comme Rousseau qui tente de repenser l'histoire a la 

lumiére de l'idée d'un état de nature précédant les altérations de la 

société et de I'histoire, aussi controversé fut-il, a été admiré par tous 

ses contemporains, par exemple par Hume et par Kant. Son influence 

a été considérable sur les artisans de la Révolution frangaise. 



| 96 
LE XVIIF, SIECLE 
DES PHILOSOPHES FRANCAIS 

|, Le XVIll° siécle est celui du combat pour des « Lumiéres ». Dans ce combat, 

_ ou figurent des grands noms de la philosophie comme Hume et Kant, les écri- 

_ vains et philosophes francais ont joué un grand réle et le rayonnement de la 

culture francaise fut considérable dans toute l'Europe avant la Revolution. 

MONTESQUIEU ET VOLTAIRE 

Montesquieu (1689-1755) et Voltaire (1694-1778) ont contribué a répandre les idées 

libérales qui prévalaient en Angleterre. 

© Des défenseurs du libéralisme politique 
Montesquieu peut étre considéré avec Locke comme un des fondateurs du libéralisme 

politique. Ce qui caractérise a l'origine le 

libéralisme politique, c'est son rejet de |'ab- 

solutisme et de l’exercice arbitraire du 

pouvoir, et son combat pour la mise en 

place d'un pouvoir qui soit limité par les _ «ll est vrai que dans les démocraties le 

lois, qui puisse 6tre arrété par des contre- peuple parait faire ce qu’il veut; mais la 

pouvoirs. Voltaire, en particulier dans ses _—_liberté politique ne consiste point a faire 
Lettres anglaises, et Montesquieu, dans —-c@_ que [on veut. Dans un Etat, cesta 
Esprit des lois, font I'un et l'autre l'apolo- eid trae patie ete 
gie de la monarchie constitutionnelle ron ne doit pas vouloir, » Montesquieu, 
anglaise, c'est-a-dire d'un régime ou le ~——- De Esprit des Lois, XI, 3. 
pouvoir du roi et de ses ministres est 

contrdlé par le Parlement, censé représen- 

ter l'intérét du peuple et des nobles. Pour que le pouvoir soit contrdlé par la loi, il ne faut 

pas qu'un pouvoir détienne a la fois le soin de |'édicter, de la faire appliquer, et de la faire 

respecter. Montesquieu, lui-méme homme de loi, défend le fameux principe de la sépara- 

tion des trois pouvoirs : législatif, exécutif, judiciaire. Lloriginalité de Montesquieu est d’ac- 

corder un pouvoir autonome aux juges. Non seulement le gouvernement doit étre contrélé 

par le Parlement, mais leurs membres respectifs ne sont pas au-dessus des lois et donc de 

ceux qui jugent de leur application. 

© Des libéraux, non des démocrates 

Mais ni Montesquieu ni Voltaire ne sont vraiment des démocrates, comme le sera 

Rousseau ou comme |'était Locke en accordant au peuple le droit de résister a ‘oppression. 

Pour Voltaire, penseur bourgeois, le peuple, déja policé par le travail, doit 6tre contrdlé par 

une élite cultivée et tenu en respect par la religion. Pour Montesquieu, il est bon que |'élite 

aristocratique soit représentée (comme par la Chambre des lords en Angleterre) pour 

contrer éventuellement l'esprit de rébellion du peuple. Ce n'est pas le peuple qui peut empé- 

cher des abus de pouvoir, mais la loi et des institutions qui forcent au respect de la loi. 



© Montesquieu, un observateur érudit et critique 

Montesquieu n’est pas tant un théoricien systématique, a la facon de Rousseau, qu'un 

historien des sociétés, de leurs coutumes, de leurs lois. Il montre ses talents d'observateur 

et d'écrivain dans Les Lettres Persanes ot il fustige 4 sa maniére les moeurs de son temps 

comme il rappelle, a la fagon de Montaigne, la relativité des coutumes et I'absurdité éven- 

tuelle des nétres au regard de celles de peuples étrangers. C'est dans Les Lettres Persanes 

qu’on peut lire les fameuses pages sur les Troglodytes ot, de facon imagée et concise, 

Montesquieu montre qu'on ne peut faire reposer la politique sur la seule force, a |'encontre 

de Machiavel ou de Hobbes, et qu'il n'y a nulle constitution durable si elle n'est inspirée par 

des principes d'équité. 

© Loriginalité de l'entreprise de L'Esprit des lois 

Dans De I’esprit des lois, Montesquieu tente d’expliquer les raisons qui aménent une 

nation a se donner telles lois. Montesquieu est le premier a penser que les lois s'inscrivent 

dans une nécessité d’ordre a la fois naturel 

et culturel, c'est-a-dire d’ordre a la fois phy- 

sique, géographique, social, historique. 

Autrement dit, il suggére, avant Marx, 

l'existence d'un déterminisme socio- 

Citation 

« La loi en général est la raison 

humaine, en tant qu’elle gouverne tous 
historique, lequel n’exclut pas la liberté. les peuples de la terre; et les lois poli- 

Les obligations qu'un peuple se donne tiques et civiles de chaque nation ne doi- 

sont inspirées par des contraintes exté- vent étre que des cas particuliers ou 

rieures naturelles, mais aussi par une his- Sapplique cette raison humaine. Elles 
doivent étre tellement propres au 

toire, par des mentalités, formées par les peuple pour lequel elles sont faites, que 

lieux et les temps. Hegel saluera en c’est un trés grand hasard si celles 
Montesquieu un précurseur de la notion d’une nation peuvent convenir a une 

d'« esprit du peuple ». Si le despotisme autre. » Montesquieu, De lesprit des 

convient par exemple au peuple russe, en NE 
vertu de l'immensité des territoires a 

contrdler, de la rigueur du climat et de l'histoire de ce peuple, la démocratie convient a des 

peuples comme ceux d‘Athénes ou de Rome, susceptibles, grace au climat, de se réunir fré- 

quemment, sur un territoire plus petit. La préférence de Montesquieu n’en va pas moins a 

la démocratie ou plus exactement a la République, car c’est elle qui est le plus a méme, par 

la vigilance des citoyens, d’animer leur vertu, c’est-a-dire d'inspirer le souci de la chose 

publique (Res publica). 

© Voltaire, un auteur de tous les combats 

Voltaire est un polémiste, d'une acuité d'esprit et d'une ironie redoutable. II s'en est pris 

en particulier a l'arbitraire de la justice - dont il a été victime aprés avoir été maintes fois 

embastillé ou exilé. Il a dénoncé la « question », la corruptibilité des juges, et la faiblesse 

des lois (voir « I'affaire Callas »). Dans la méme veine, il s‘est attaqué, non sans virulence, a 

arbitraire du pouvoir, a |'influence despotique de |'Eglise, au fanatisme et a I'intolérance 

(voir la défense du chevalier de La Barre). 

Admirateur de Locke, il ironise sur les prétentions des métaphysiciens qui pensent 

résoudre des énigmes de la nature et de notre condition qui dépassent la raison. I! fait 



I'6loge d'un Newton, dont la réussite scientifique est la conséquence d'un empirisme consé- 

quent et d'un refus de la métaphysique. Car en prétendant avoir la vérité sur Dieu, les fonde- 

ments de la nature et de la morale, les métaphysiciens favorisent le fanatisme. II raille cet 

esprit métaphysique dans ses contes philosophiques (et sa critique de Leibniz est celebre 

dans le Candide, ou a l'occasion du tremblement de Lisbonne), non sans défendre des 

valeurs humanistes : la liberté, la valorisation des talents de chacun par le travail et le mérite. 

© Voltaire, un « philosophe » influent 2 

Le rayonnement de Voltaire a été considérable. Il a fréquenté tous les grands de 

'époque : Catherine II de Russie, Frédéric de Prusse, espérant beaucoup du despotisme 

éclairé. Il attira a lui savants, lettrés, artistes de son époque qui n’hésitaient pas a lui rendre 

visite dans sa résidence de Fernay, ot il s‘installa a la fin de sa vie, a deux pas de la Suisse. 

Méme s'il s‘imaginait surtout 6tre un auteur dramatique, c'est surtout ses réflexions 

d'ordre philosophique et politique, dans ses multiples écrits, épistolaires, historiques, dans 

ses contes philosophiques, qui ont laissé leur empreinte. 

DIDEROT, L'ENCYCLOPEDIE, CONDORCET 

Diderot (1713-1784) méne une activité inlassable d’écrivain, de romancier, de drama- 

turge, d'essayiste, de critique d'art, de philosophe, d’homme curieux de sciences, puisqu’il 

se retrouve, avec d'Alembert, a la téte du projet ambitieux de L'Encyclopédie des sciences 

et des arts. 

© Diderot, un athée audacieux 
De ses écrits brillants (Comme Le Neveu de Rameau ou Jacques le fataliste) de ses 

essais philosophiques (comme L’Entretien entre d'Alembert et Diderot, Le Réve de 

d'Alembert) mais aussi de sa correspondance (en particulier avec son amie Sophie 

Volland), il est possible d’esquisser une philosophie originale. Diderot n'a construit aucun 

systéme, mais sa pensée tourne autour de préoccupations centrales : la possibilité de pen- 

ser une morale sans la religion, la possibilité de penser la place de l'homme dans la nature 

également sans Dieu. Le point commun de ses réflexions éthiques ou scientifiques est 

l'athéisme et le matérialisme. 

© Diderot, un matérialiste visionnaire 

Cependant, il s'agit d'un athéisme prudent et d'un matérialisme tempéré. Il ne partage 

pas le matérialisme intégral d'un La Mettrie ou d’un Helvétius de |'époque. Ces auteurs 

pensaient pouvoir expliquer matiére et vie selon des principes purement mécanistes : tout 

fonctionne dans un organisme comme dans une machine, un peu comme le pensait 

Descartes, sauf que Descartes attribuait a Dieu la cause des mouvements animant la 

matiere. Pour Diderot, impossible de comprendre la spécificité du vivant a partir de la 

matiére inerte; la matiére est dotée d'un dynamisme interne a méme d’expliquer la possi- 

bilité de l'émergence du vivant. De méme, il lui parait nécessaire de penser le vivant non 

comme un ensemble d'espéces créées de tout temps, mais comme le résultat d’essais plus 

ou moins heureux. Diderot est un des précurseurs du transformisme (de la théorie de 

l'évolution des espéces). 



© Diderot, un humaniste militant 

En matiere morale, Diderot a tendance a penser que la vertu n’est pas contradictoire avec 

le plaisir et que nous trouvons naturellement du plaisir a faire le bien et du déplaisir a faire le 

mal. Il se moque des interdits arbitraires de la religion qui enseignent a trouver son bien dans 

le sacrifice de soi, la mortification, et a voir le péché dans ce qui est simplement conforme a la 

nature. Cependant ce naturalisme et cet optimisme se heurtent a la terrible méchanceté de 

I'homme. 

Et Diderot ne fait pas pour autant comme Sade l'apologie du plaisir égoiste, quel qu'il fat. 

Pour Diderot, le bien de I'individu ne suffit pas a définir le bien moral; c'est le bien de l'espéce 

qui importe, et la morale consiste a élever les individus 4 se mettre au service de l'espéce, a 

savoir I'humanité. Diderot est fonciérement un humaniste. 

© L’Encyclopédie au service des Lumiéres 

Un des grands mérites de Diderot est d’avoir réuni, avec d'Alembert, illustre mathémati- 

cien de |'époque, les plus grands savants 

de |'époque, dans tous les domaines, 

autour de la rédaction d'une Encyclopédie 

des sciences et des arts a destination du 

grand public. Conformément a l'esprit des 

Lumiéres, il s'agit de vulgariser les 

connaissances scientifiques et leurs appli- 

cations techniques dans la mesure ou elles 

doivent contribuer au bonheur du plus 

grand nombre, et qu'il n'est nul progrés 

Citation 

« Si nous jetons un coup d’ceil sur l'état 

actuel du globe, nous verrons d’abord 

dans l'Europe que les principes de la 

Constitution francaise sont déja ceux de 

tous les hommes éclairés. Nous les y 

verrons trop répandus et trop haute- 
ment professés, pour que les efforts 

des tyrans et des prétres puissent les 

empécher de pénétrer jusqu’aux 

cabanes de leurs esclaves. » Condorcet, 

Esquisse d'un tableau historique des 

progrés de l’esprit humain, 10° époque. 

moral possible des hommes sans un pro- 

grés de leur bien-étre matériel. 

L’Encyclopédie illustre surtout une idée 

essentielle au siécle des Lumiéres : la rai- 

son n'est pas l’'apanage d'une minorité ou 

d'une élite, mais l'apanage de tout homme. 

Le progrés des Lumiéres consiste dans la possibilité accordée a chacun de faire de l'usage 

de sa raison, que ce soit dans l'acquisition personnelle de connaissances ou dans le libre 

usage de son jugement dans sa vie de citoyen et d'homme - les connaissances aidant a 

éclairer son jugement. 

© Condorcet 
C'est ce que dit avec force Condorcet (né en 1743) dans L’Esquisse d’un tableau histo- 

rigue des progrés de I'esprit humain (qu'il rédigea en prison avant d’étre guillotiné en 

1793) : rois et tyrans, prétres et représentants d'Eglise ont tenté jusqu’alors d'empécher ce 

libre usage de la raison, en entretenant les masses dans I’obscurantisme, dans |'ignorance 

et la servitude, tant physique que morale. 

Mathématicien, ardent révolutionnaire, Condorcet est en tout point un précurseur : il 

concoit le principe de l’assurance sociale; il imagine la possibilité a venir du contrdle des 

naissances; il défend |'égalité complete entre hommes et femmes; il est l'auteur, pour 

(‘Assemblée constituante, d'un projet d'instruction publique, que reprendra Jules Ferry. 



ROUSSEAU 
Genevois d'origine, Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) est le plus philo- 

sophe des grands auteurs de langue francaise du XVIII° siécle. Il est possible 

de dégager de l’ensemble de ses ceuvres, y compris littéraires, une philosophie 

cohérente et originale. 

L'ETAT DE NATURE, UNE HYPOTHESE METHODOLOGIQUE 

On ne cesse au XVIII° siécle de relier le bonheur a la nature. Par exemple, Diderot, dans 

le fameux Supp/ément au voyage de Bougainville, raconte comment les habitants de Haiti 

pratiquent « naturellement » l'inceste, l'adultére, etc.; Sade fait l'apologie de toutes les 

formes de plaisir qui sont dans « la nature », lesquels passent pour des crimes au regard 

de nos préjugés moraux et religieux. Lidée de nature peut étre a la source des plus 

grandes confusions. Un des grands mérites de Rousseau est de tenter de la penser avec le 

plus de rigueur possible. Dans le Discours sur I’origine et les fondements de I'Inégalité 

parmi les hommes, Rousseau s'efforce de penser ce que pouvait étre |’état de nature, en 

sachant que ce qu'on peut bien en conjecturer ne peut étre que des hypothéses, puisque 

cet état de nature est a jamais perdu; mais essayer d’en avoir une idée juste, au moins 

approximative, constitue une nécessité méthodologique. Il est nécessaire de savoir ce que 

pouvait étre |’état de nature, pour mieux évaluer ce qui, dans |'état présent de I'homme, 

vient, non de la nature, mais de I'histoire et de la civilisation. 

L'ACCROISSEMENT DES INEGALITES MIS EN QUESTION 

Le paradoxe de cette entreprise est 

quelle permet de mettre en évidence tout 

ce que l'homme dans ses progrés doit a la 

civilisation (a la culture). A l'origine, « Il est aisé de voir qu’entre les diffe- 
l'homme se distingue de |'animal par la pances. qu) craurguerts, Jes, Feros sav: 
fnerneie | d nadews sieurs passent pour naturelles qui sont 

IDETUCS UNE! PUS Orange PulUCeIeS ne uniquement l’ouvrage de I’habitude et 

Citation 

pas dépendre dans sa conduite du seul des divers genres de vie que les 

instinct - et par la perfectibilité - c'est-a- hommes adoptent dans la société. » 

dire la possibilité de devenir autre que ce Discours sur lorigine et les fondements 
qu'on est au départ par les progrés accu- de l'negalité parmi les hommes, |. 
mulés, par |'éducation, et de parfaire ainsi 

son intelligence, sa sensibilité, ses capacités, etc. Mais la perfectibilité a un envers : 

‘homme peut devenir aussi, pire, plus monstrueux que |'étre sauvage qu'il était au départ. 

Rousseau n’en appelle donc pas a un retour a |’état de nature. II s'agit plut6t de redresser 

l'état actuel de civilisation en rejetant tout ce qui a contribué a dégrader la condition de 

l'homme « au-dessous » méme de |'état de nature dont il est heureusement sorti. 
Linstitution de la propriété - aprés l'apparition de l'agriculture et de la métallurgie - et puis 
l'institution d'un Etat au service des plus riches ont contribué a une aggravation des 



inégalités, les riches devenant toujours plus riches et les pauvres toujours plus pauvres. Ce 
que Rousseau dénonce, c'est le caractére prétendument naturel de certaines inégalités 
quand celles-ci ne sont que le fruit de I’histoire et le produit de la violence. 

UN COMBAT CONTRE LE MENSONGE 

ll est possible et nécessaire d'invoquer la nature, pour mieux juger de la dégénérescence 
de certaines de nos moeurs, a condition de mettre sous le mot nature, non ce qui est donné 

pour naturel et qui n’est jamais que le produit de la civilisation, mais ce qui est véritablement 

constitutif de la nature de l'homme - comme sa liberté, sa pitié naturelle - et que la civilisation 

ne doit pas altérer. Car les artifices de la civilisation renforcent le mensonge, Ihypocrisie, |'im- 

posture généralisée dans la vie sociale, et pire que tout, le mensonge dans le rapport de soi a 

soi-méme. Ce n’est pas l'amour de soi - c'est-a-dire le souci naturel de son étre et de sa préser- 

vation - mais l'amour-propre - c’est-a-dire le souci de l'image qu'on a auprés des autres, au 

regard des normes de conduite sociale - qui pervertit les rapports humains. Ne pas se mentir 

a soi-méme, tel est aussi le principe qui guide Rousseau dans les Confessions. C'est aussi ce 

principe qui commande |'authenticité dans nos relations a l'autre, dans l'amour (voir La 

Nouvelle Héloise) mais aussi dans notre relation a Dieu. Car la religion instituée, par la rigidité 

de ses dogmes, a favorisé le fanatisme et dénaturé Iidée de Dieu - comme il l'explique dans La 

Profession du vicaire savoyard. Dieu est a la source de la justesse de notre sens moral; il est 

aussi Celui a qui nous devrons dans I’au-dela rendre compte, sans fard, de nos fautes. 

ROUSSEAU, UN PHILOSOPHE DE LA LIBERTE 
f Peers, 72 ; eRe ere ee ee | 

C’est cette exigence de verite qui per- 

met de comprendre la rigueur et la portée Citation 
des idées politiques de Rousseau, et, par 

exemple, sa théorie de I’aliénation. Un « Le sauvage vit en lu+méme; homme 
sociable toujours hors de lui ne sait vivre 

que dans Ilopinion des autres, et c’est 

pour ainsi dire, de leur seul jugement quill 

esclave n'est pas tant un esclave parce 

qu'il est tenu par la force en esclavage, 

mais parce qu'il finit par 6tre convaincu de tire le sentiment de sa propre existence. » 

la justesse de sa condition. « Les esclaves Discours sur lorigine et les fondements 

perdent tout dans leurs fers, jusqu'au désir de I'Inégalité parmi les hommes, II. 

d’en sortir; ils aiment leur servitude 

comme les compagnons d'Ulysse aimaient leur abrutissement » (Du contrat social I, 2). En 

ce sens ils sont aliénés, étrangers a eux-mémes, a la vérité de leur condition (alienus signi- 

fie « étranger »). Le Contrat social appelle a une réforme radicale du fondement des insti- 

tutions, en s’appuyant sur des conventions qui mettent fin au mensonge d'Etat prétendant 

servir l'intérét général quand il sert seulement l'intérét des plus forts. Au gouvernement 

des hommes, il s‘agit de substituer un gouvernement des lois : les hommes, en obéissant a 

la loi, expression de la volonté générale, n’obéissent a personne en particulier, et demeu- 

rent ainsi libres et égaux. Mais cette liberté n'est pas l'indépendance de I'homme solitaire 

dans I’état de nature, mais une liberté conquise et qui en appelle a une vigilance citoyenne 

de tous les instants. En ce sens, Rousseau défend I'idée chére aux Lumiéres : la liberté est 

définie par I'usage que chacun peut et doit faire de sa raison. 



BERKELE Y 

George Berkeley est né en 1685 en Irlande. Apres avoir voyage en Angleterre, 

en France et en Amérique, il est nommé évéque en 1735. Si sa philosophie a 

surpris lors de sa publication, c’est parce qu’elle se présente comme un imma- 

térialisme radical. Comment peut-on affirmer que la matiére n’existe pas ? 

ANALYSE DE LA VISION 

Comme son parcours et ses écrits le montrent, la préoccupation de Berkeley est 

avant tout religieuse. Berkeley manifeste une inquiétude face au progrés du matéria- 

lisme et de Iincrédulité. C'est pourquoi il s’attache a nier I'idée d’une substance maté- 

rielle qui existerait indépendamment de l'esprit. C'est une analyse de la vision qui 

inaugure sa réflexion. Il part ainsi d'un probleme posé par un médecin, Molineux, qui 

s‘interrogeait sur la capacité qu’aurait un aveugle né recouvrant la vue, de discerner 

visuellement le cube et la sphére qu'il sait déja discerner par le toucher. A cette question 

il répond que cela ne serait possible que si notre perception nous livrait |'étendue géo- 

métrique abstraite. Ce qui n'est pas le cas. Un aveugle né qui recouvrirait la vue aurait 

d'abord |'impression que tous les objets touchent ses yeux. Cela signifie simplement qu'il 

n'existe pas d'’espace objectif. 

LE VOILE DES MOTS 
Citation 

D'ou provient alors cette idée selon 

laquelle il y aurait des idées communes a (C'est, une. chose que de lier toviaurs a 
la vue et au toucher ? Pourquoi considé- Heit ected ab lteedlantin Uatcray os a $ : est une autre que de lui faire toujours 
rons-nous spontanement qu'il y aurait représenter la méme idée : la premiére 
une idée abstraite d’étendue, un espace est nécessaire, la seconde est inutile et 

objectif ? A cause du langage. Ce sont les impraticable. » Traité sur les principes 
mots qui produisent en nous cette illu- de la connaissance humaine. 
sion. Si, comme Locke, Berkeley part de 

l'expérience et d'une analyse des sensations, il s‘oppose a ce dernier a propos du lan- 

gage et de la distinction entre qualités premieres et qualités secondes. Pour Locke, les 

signes sont de deux sortes : les mots et les idées. Les mots sont alors les signes des 

idées, pas des choses, mais les idées sont les signes des choses. La connaissance porte 

sur les idées et ne peut prétendre avoir acces au secret des choses. Or, Berkeley voit 

dans cette affirmation les germes d'un athéisme et du scepticisme : cet écart entre les 

idées et les choses nous permettrait de douter de la possibilité de connaitre et |'affirma- 

tion de qualités premieres pourrait faire penser a l'existence d'une matiére indépen- 

dante. Il faut se méfier de la confusion entre les signes et ce quiils signifient. Puisque 

l'aveugle né ne saurait distinguer, en recouvrant la vue, le cube de la sphére qu'il sait dis- 

tinguer au toucher, cela signifie que le lien que nous opérons entre ce que nous saisis- 

sons par la vue et ce que nous saisissons par le toucher vient du langage. 



C’est le mot « cube » qui met en rapports ces deux sensations et qui nous fait penser 

que l'objet existe indépendamment de l'expérience. Les mots nous font croire aux idées 

abstraites, a l'existence des choses en dehors de la sensation. 

L'IMMATERIALISME : « ETRE, C'EST ETRE PERCU » 

Affirmer l'existence des objets indépendamment de notre esprit, affirmer l’existence de 

'étendue, est le résultat d'une abstraction de l’esprit. Or, toute abstraction, comme nous 

venons de le voir est une construction et ne renvoie en rien a une réalité. D’ailleurs, toute 

abstraction est illégitime. Nous avons des perceptions diverses qui sont des sensations et 

tout objet que nous percevons n’est qu'une collection de sensations. C’est en tant que nous 

percevons sa couleur, sa forme, son odeur... que nous pouvons dire qu’un objet existe. Un 

objet n‘existe donc qu’en tant qu'il est percu. Rien ne justifie vraiment que nous procédions a 

une abstraction pour dire que cet objet existe en lui-méme, indépendamment de nos per- 

ceptions. Si on présente donc la philosophie de Berkeley comme un immatérialisme, c'est 

simplement parce qu'il nous montre en quoi I'affirmation selon laquelle la matiére existerait 

en elle-méme est une illusion. Lidée de matiére est une pure abstraction. D’ailleurs, nous ne 

pouvons méme pas en parler de facon sensée. Croire en l'existence d'une substance maté- 

rielle, tomber dans le matérialisme, c’est penser l'existence d'une puissance matérielle a la 

fois indépendante de notre esprit et inconnaissable et qui prendrait la place de Dieu. Voila 

pourquoi le matérialisme est a rejeter conduisant a la fois a l'athéisme et au scepticisme. 

DIEU GARANT DE L’EXISTENCE DU MONDE 

Il ne s'agit pas alors de réduire le monde en niant son existence, mais de cesser de croire 

en l'illusion du langage. Nest véritablement que ce qui est percu, ce qui suppose d'ailleurs 

des esprits qui percoivent : « Etre, c'est étre percu ou percevoir ». Faut-il alors en conclure 

que la table et la chaise que nous voyons n’existent pas ? Berkeley est loin de croire que le 

monde n’est qu'une collection de fant6mes : « Le cheval est a I'écurie, les livres sont dans la 

bibliotheque comme avant. » Les idées attestent d'une réalité extérieure, mais cette réalité 

extérieure n'est pas matérielle. Ces choses existent en tant que nous les percevons. Berkeley 

revendique un appel au bon sens et c'est ce méme bon sens qui le conduit a affirmer qu'il n'y 

a aucune réalité substantielle qui existe dans le monde. Mais alors, si « étre, c'est étre 

percu » que devient le monde quand nous ne le percevons pas? Qu’est-ce qui peut garantir 

la continuité du monde quand je ferme les yeux et que je les ouvre a nouveau? Dieu. Ce 

n'est pas l'existence d'un substrat matériel qui assure la continuité du monde, mais Dieu. |! 

n'y a pas de matiére, il n'y a que des choses percues et des esprits qui pergoivent, mais la 

cohérence de nos perceptions nous assure de l’existence de Dieu. 

CONCLUSION 

Si l'immatérialisme de Berkeley peut surprendre, c'est parce que nous croyons, a tort, 

qu'il consiste a affirmer que le monde n’existe pas. Or, les choses que nous voyons, que 

nous touchons existent bien. C’est la matiére comme substrat qui n’existe pas et qui n'est 

que le produit d’une illusion portant atteinte a la toute-puissance divine. 



Né en 1711 a Edimbourg, David Hume étudie la physique de Newton, puis il 

‘accomplit des missions diplomatiques en France. Il rencontre Rousseau avec qui il 

se brouille, fréquente les salons litteraires, puis il rentre en Ecosse. A sa mort 

(en 1776), admiré comme un honnéte homme, il devient le pére du scepticisme. 

L'EMPIRISME 

Influencé par son étude de Newton, Hume est animé par la volonté d'introduire la 

méthode expérimentale dans les sciences morales. Son but est ainsi de construire une 

science de l'homme en déterminant les principes qui réglent les opérations de notre pen- 

sée. Pour cela, il est d'abord nécessaire de se défaire de ses préjugés et de ses certitudes. 

La philosophie utilise communément des termes tels que substance, ame, monde, 

moi, cause, effet... Il s'agirait de commencer par se demander a quoi correspondent ces 

termes dans la réalité. La démarche est simple : d’ou nous viennent ces idées dont nous 

faisons constamment usage ? Comme Locke, Hume est empiriste. Nos connaissances 

nous viennent de l'expérience. Reprenant l'exemple de I’aveugle, il part de ce constat 

simple : un aveugle de naissance ne saurait avoir aucune idée des couleurs. 

Ainsi, nous avons des impressions qui se transforment en traces mentales, ce que 

Hume nomme « idée ». Se demander a quoi correspondent les termes de substance et 

d’ame, c'est donc se demander a quelles impressions ils correspondent dans la réalité, a 

quelle expérience ils renvoient. Comme l'annonce le titre de son ouvrage Enquétes sur 

l'entendement humain, c'est a une enquéte qu'il s'agit de se livrer. Il s'agit donc de reve- 

nir aux impressions premiéres. 

L'IMAGINATION 

Mais l’empirisme de Hume n'est pas celui de Locke. En effet, si l'aveugle de naissance 

ne saurait avoir une idée des couleurs, l'homme a qui on présenterait un dégradé de 

couleurs selon les nuances saurait saisir si une nuance est absente quand bien méme il 

ne l’aurait jamais vue. 

Nous avons bien des impressions et 

des idées, mais notre esprit est capable 

de percevoir un vide grdce a l'activité de 

imagination. Si nous avons des impres- « Tous les matériaux de la pensée tirent 

sions, nos idées viennent essentiellement leur origine de notre sensibilité interne 
de notre mémoire et de notre imagina- ou externe. » Enquétes sur l’entende- 

‘ Ate f ment humain. 
tion. Elles sont le souvenir d'impressions 

ou les images que nous nous formons. 

C'est parce que j'ai eu plusieurs fois l'impression du jaune que je forge en mon esprit 

'idée de jaune et c'est par l'exercice de |I'imagination que nous formons |'image d'un 

objet existant ou possible. 

Citation 



ll ne s'agit pas de penser que nos impressions sont externes et nos idées internes, les 

idées different des impressions en degré, mais les impressions sont simplement plus 

vives, plus présentes. 

Limagination va donc permettre de construire ce que nous ne voyons pas. Nous pou- 

vons ainsi forger |'idée d'une licorne comme nous pouvons forger |'idée de la couleur 

manquante dans le spectre qui nous est présenté. Mais alors, 4 quelles conditions pou- 

vons-nous dire que nos idées correspondent a la réalité ? 

LA CROYANCE ET L’'HABITUDE 

C'est ici qu'il est nécessaire de revenir aux impressions premiéres. Tous les matins 

nous voyons le soleil se lever. Nous affirmons ainsi que le phénoméne A (c'est le matin) 

va impliquer nécessairement le phénoméne B (le soleil se l@ve). A partir de cette habi- 

tude que nous avons de voir le soleil se lever chaque matin, nous affirmons que tous les 

matins le soleil se leve. Nous posons donc un rapport de nécessité entre les deux phéno- 

menes. Or que voyons-nous réellement, quelles sont nos impressions ? 

Nous voyons deux phénomenes, A puis B, mais nous ne voyons en rien le lien néces- 

saire qui relie ces deux phénomeénes. Par habitude nous disons que tous les matins le 

soleil se leve, mais il n'y a aucune contradiction a ce qu'il ne se léve pas un jour. Nos 

impressions nous offrent des phénoménes, elles ne nous offrent en rien le lien entre les 

phénomeénes. Nous voyons bien qu'il y a un rapport entre le matin et le lever du soleil, 

mais nous ne voyons pas le pourquoi méme si nous |'affirmons. 

Entrainée par le poids de I'habitude, notre imagination passe du phénoméne A au 

phénomeéne B, comme elle nous permet de combler le vide dans le spectre des couleurs. 

Ainsi, dire que tous les matins le soleil se leve est une croyance née de I'habitude. 

Revenir aux impressions, a ce qu'il y a de plus immédiat en chassant nos préjugés nous 

conduit donc a saisir que nos affirmations sont avant tout des croyances qui ne sont pas 

nécessairement fondées en raison. Hume montre ainsi par exemple que la causalité (A 

implique nécessairement B) est une construction de l’esprit mais qu'elle n’existe pas 

dans les choses. La causalité résulte de I'habitude née de l’expérience. 

LA CRITIQUE DE LA METAPHYSIQUE 

S'il s'agit donc de chasser nos préjugés, nous devons reconnaitre que de nombreuses 

idées sont des constructions de notre imagination mais ne correspondent a rien dans la 

réalité, n'iont aucune impression corres- 

pondante. Or, tel est bien le critére 

puisque l’expérience est premiere. Nous Citation 
: ee 3 ‘ev oll 

ee demandions d’ou venaient les idee PE SIGN are atau’ qua 

d’ame, de monde, de cause, de sub nous sommes déterminés a supposer le 

stance... les analyses de Hume permet- futur en conformité avec le passé. » 
tent ici de répondre : ce sont des Abrégé du Traité de la nature humaine. 

constructions de l'imagination qui ne 

trouvent leur fondement ni dans l'expérience, ni en raison. ae l'idée de moi, d'identité 

personnelle est une fiction de Iimagination puisque quand je me retourne en moi-méme, 



je ne saisis qu'une collection d'impressions mais jamais une unité. Nous n‘avons jamais 

l'expérience d'un sujet permanent, le moi dont nous parlons n'est pas une impression. 

Hume nous conduit donc a nous méfier du langage qui produit des fictions métaphy- 

siques. En montrant que c’est I'habitude qui nous conduit a affirmer l'existence de rap- 

ports nécessaires, Hume nous donne finalement une explication psychologique d'une 

idée. Sans que celui-ci suive ces analyses, elles seront ce qui réveillera Kant de son 

« sommeil dogmatique ». 

LE SCEPTICISME 

En montrant que notre connaissance repose sur une croyance, Hume nous conduit 

alors au scepticisme. En effet, l'affirmer c'est commencer déja par reconnaitre les limites 

de |'intelligence humaine. Mais nous devons distinguer ici deux types de connaissances : les 

relations d'idées et les relations de faits. 

Dire que 4 fois 5 est égal a 2 fois 10 est une relation d'idées. Il s'agit d'une opération de 

la pensée qui est une relation entre des nombres et qui ne dépend de rien de ce qui se ren- 

contre dans I'univers. Nous avons affaire ici a une vérité formelle. Ici, nous pouvons parler 

de nécessité mais cette derniére ne correspond a rien de réel. Dire que tous les matins le 

soleil se leve est, comme nous I'avons vu, une relation de faits et dans ce cas, la nécessité 

est bien une construction de Iimagination qui ajoute un contenu aux impressions. 

C'est alors que nous pouvons parler de scepticisme philosophique. En voulant fonder 

une science expérimentale de l'esprit humain, Hume introduit le doute dans la certitude de 

nos connaissances. 

Toutefois, si Hume est ainsi conduit, en tant que philosophe, a douter, il prend bien soin 

de distinguer la théorie de la pratique. Dans nos actions quotidiennes, il serait absurde de 

douter. Nous pouvons pratiquer, en philosophes, une critique de la connaissance, mais en 

tant qu'homme du quotidien, nous avons besoin de nos croyances et pour agir, nous 

devons y rester attachés. 

LES PASSIONS ET LA MORALE ET LA POLITIQUE 

L’examen de la connaissance nous a 

montré comment la nature humaine, par 

le biais de l'imagination dépasse le donné. 

Dans l'analyse des passions, il s'agit de se 

demander comment il est possible d'inven- « Lunion des forces accroit notre pou- 

ter cette extension a partir de la partialité voir; far Givesion ges teaches 8Ccrgn 00g 3 
dela nature faRatne: capacite ; l'aide mutuelle fait que nous 

sommes moins exposés au sort et aux 
En effet, la source du jugement moral accidents. C’est ce supplément de 

se trouve dans nos sentiments. La encore, force, de capacité et de sécurité qui fait 

Hume part de la particularité du senti. favantage de la société. » Traité de la 
Comment est-il alors possible d’étendre un nature humaine. 
sentiment particulier ? 

En s‘élargissant, les passions perdent de leur intensité : je suis plus affecté par la souf- 
france de mon voisin que par celle d'une personne éloignée. C'est pourquoi il est 

Citation 



nécessaire qu'il y ait des instances au sein du pouvoir social, un systeme de sanctions et de 

récompenses. Ce dernier permet de donner une vivacité supplémentaire aux passions. 

Mais la morale réelle n’est pas universaliste, elle est comparatiste. L'empirisme de Hume 

débouchera donc sur une forme de pragmatisme éthique et politique. Un systéme poli- 

tique n'est alors pas une affaire de raison, il définit avant tout un type de comportement 

qui puise la encore ses racines dans la force de I'habitude. 

LA RELIGION 

Le probleme de la religion se présente sous un double aspect, il renvoie d'une part a 

la question du fondement et, d’autre part, a celle des sources psychologiques. La encore, 

nous retrouvons la démarche que Hume 

a pu avoir dans l’'analyse de la question 

de la connaissance. II s'agit de deux ques- 

tions distinctes. En effet, lorsqu’il fait 
appel a Dieu, le philosophe invoque géné- « Si loin que quelqu’un puisse pousser 

i : Rates ; ses princi = i ici ; ralement I'harmonie de I'univers, l'ordre et oe eeepecieme 
il doit nécessairement, j’'en conviens, 

de la nature. agir, vivre et converser comme les 
Au contraire, le commun des mortels autres hommes; et, de cette conduite, il 

ne se tourne vers Dieu que parce qu'il n’est pas obligé de donner d’autre rai- 

trouve que l'univers manque d'ordre, quill son que l’absolue nécessité ou il se 
est imprévisible. Hume montre ainsi que Cee al aerate ME SE TM 
la religion trouve communement sa 

source dans la crainte et dans l'espé- 

rance. Telles sont les sources psychologiques. Mais affirmer cela, est-ce nécessairement 

nier l'existence de Dieu comme fondement de I'univers ? 

Dans les Dialogues sur /a religion naturelle, Hume aborde cette question, étudiant les 

divers arguments traditionnels. Mais la encore, la raison humaine a ses limites. Le spec- 

tacle de l’univers nous parle d'un Dieu intelligent, mais nous ne pouvons en rendre 

compte rationnellement. Ceci ne consiste pas a revendiquer un athéisme, bien au 

contraire, la raison humaine doit rester sage et ne pas inférer que ce qu'elle ne peut pas 

expliquer n’existe pas, méme si elle ne peut démontrer aucune existence. II ne s'agit pas 

de nier l’existence de Dieu mais de montrer que la méthode scientifique ne peut pas 

s'étendre au domaine théologique. 

Citation 

CONCLUSION 

Kant verra en Hume celui qui l'a « réveillé de son sommeil dogmatique », et Husserl le 

présentera comme celui dont I'intuition sera la plus juste dans son effort de revenir aux 

choses mémes. 

Si Hume nous montre ainsi en quoi la recherche du secret des choses est illusoire, il 

nous montre également en quoi I’étude de I'homme est riche et féconde. Mais le scepti- 

cisme ne doit pas nous faire sombrer dans le désespoir car celui qui prétend vivre et philo- 

sopher sera toujours divisé. Loriginalité de la pensée de Hume consiste alors aussi a nous 

montrer que la philosophie n'est pas toute la vie. 



Emmanuel Kant (1724-1804) est né et mort a Konigsberg. Ce professeur d’univer- 

sité a la vie tres rigide n’aurait changé que deux fois le trajet de sa promenade, 

pour saluer la parution du Contrat social de Rousseau et la victoire de Valmy. Kant 

peut étre considéré comme le plus représentatif des philosophes des Lumieres. 

LA CRITIQUE 

Les trois ceuvres majeures de Kant commencent par le méme terme de critique et 

c'est sans doute ce qui caractérise le mieux sa démarche. Kant part ainsi du constat 

selon lequel I’histoire de la philosophie est le lieu de polémiques et d'oppositions sur des 

questions aussi fondamentales que I'existence de Dieu, l'origine du monde, I'immortalité 

de I'ame ou la liberté humaine. Instaurer la paix dans ses débats exige de faire appel a 

un tiers, a un tribunal qui énoncera ce qu'on a le droit de dire ce sur quoi il est légitime 

de se prononcer. Ce tribunal sera celui de la raison. 

Il s'iagit donc de cesser de tomber dans la crédulité et faire preuve d'un esprit critique. 

La critique n'est pas alors synonyme d’opposition, mais signifie cette attitude qui 

consiste a ne plus croire de maniére aveugle. Kant va donc s'interroger sur notre usage 

de la raison et sur les limites de son pouvoir. 

QU’'EST-CE QUE L'HOMME ? 

Professeur de géographie, il va donc 

tout d’abord tracer les limites de la rai- 

son, limites a l'intérieur desquelles elle 

peut se prononcer de maniére légitime 

lorsqu’elle cherche a connaitre. Telle sera 

la question qui guidera Critique de Ia rai- 

son pure : que puis-je savoir ? Déterminer 

le champ du savoir, c'est ainsi s'interro- 

ger sur l'usage théorique de la raison. 

Mais étre homme, c'est également agir. Il 

s'agit donc ensuite de s'interroger sur 

l'usage pratique de notre raison. Telle 

sera la question qui guidera Critique de la 

Citation 
« Le domaine de la philosophie se 

ramene aux questions suivantes. 

1) Que puisje savoir ? 

2) Que dois-je faire ? 

3) Que mest-il permis d’espérer ? 

4) Qu’est-ce que homme ? 

A la premiére question, répond la méta- 
physique, a la seconde, la morale, a la 

troisiéme, la religion, 4 la quatriéme, 

anthropologie. Mais au fond, on pour- 

raison pratique : que dois-je faire? Mais 

ce n'est pas tout de savoir ce que je peux 

connaitre et de déterminer quel est mon 

devoir; une fois défini l'usage légitime de 

rait tout ramener a l’anthropologie, 

puisque les trois premiéres questions se 

rapportent a la derniére. » Logique. 

ma raison d'un point de vue théorique et d'un point de vue pratique, que m’est-il permis 

d'espérer ? Telle est la question qui sera l'objet de La Critique de la faculté de juger. Ces 

trois questions se résument alors a une seule : qu’est-ce que l'homme? 



QUE PUIS-JE SAVOIR ? 

Pour répondre a la question : « Que puis-je savoir ? », Kant va opérer une analyse de 
notre faculté de connaitre, en ses différents éléments. Connaitre un objet c'est d’abord 
le saisir comme « cet objet » c'est-a-dire le saisir dans l'espace et dans le temps. Or, l'es- 
pace et le temps n'ont pas une réalité objective, extérieure a nous. Par exemple, lorsque 

nous entendons une mélodie, celle-ci est constituée d'un ensemble de notes que nous 

lions en un tout. C'est notre esprit qui opére cette liaison. En d'autres termes, l’espace et 

le temps sont des structures de notre esprit, ce sont ce que Kant nomme des « formes a 

priori de la sensibilité ». Tout ce que nous saisissons prend forme et est mis en forme 

grace a l’espace et au temps. Il n'y a donc d’expérience possible que de ce qui peut étre 

Saisi dans l'espace et dans le temps. Ce que Kant nomme les phénoménes. Ces phéno- 

menes ne sont pas les choses en elles-mémes, ce sont les choses telles que nous en fai- 

sons I’expérience. Dés lors, il n'y aura pas de connaissance possible des choses en soi, 

pas plus qu'il n'y aura de connaissance possible de ce qui est en dehors du champ de 

l'expérience possible c’est-a-dire en dehors de l'espace et du temps. Par exemple, Dieu, 

en tant qu’étre éternel et infini est inconnaissable. 

LES JUGEMENTS SYNTHETIQUES A PRIORI 

Définir les limites de notre pouvoir de connaitre va consister alors a montrer en quoi 

contre Hume, la connaissance n’est pas simplement une croyance. Hume nous montrait 

que le rapport de causalité entre un phé- 

nomene A et un phénoméne B était un 

produit de |'imagination naissant de I'ha- Citations 
bitude, qu'il relevait d'une croyance, ce 

qui semait un doute sur le fondement de « Que toute connaissance commence 
la science. Kant montre que certains avec l’expérience, cela ne souléve aucun 

jugements ne relévent pas d'une doute [...] Mais si toute notre connais- 
= thas eee sance débute avec l’expérience, cela ne 

croyance mals de principes a priori, ce prouve pas qu'elle dérive toute de l’expé- 

qui va permettre de sortir du scepti- rience. » Critique de la raison pure, 

cisme. Lorsque je dis : « Si je chauffe Introduction a la seconde édition. 

l'eau, celle-ci va bouillir », j'énonce un « Sans la sensibilité, nul objet ne nous 

jugement, et, comme l'avait vu Hume, ce serait donné; sans l’entendement, nul 

lien nécessaire ne se déduit pas de |'ex- ne serait ee a pease as 
ae ee Sr see matiére sont vides; des intuitions sans 

seeaaie 4 eeu ve eareon Se pe concepts sont aveugles. » Critique de la 
rience, il s'agit d'un jugement synthetique raison pure. 

par opposition au jugement analytique 

dans lequel je n’ajoute rien mais que je 

décompose. Or, cette possibilité d'ajouter quelque chose au donné nous vient de la pré- 

sence en notre esprit de concepts a priori, ce que Kant nomme des « catégories ». La 

encore, c'est une structure de notre esprit qui nous conduit a saisir le donné. Si on parle 

ainsi de révolution copernicienne a propos de Kant, c'est parce que ce n'est plus le sujet 

qui est soumis au donné mais le donné qui est ordonné par le sujet. Notre faculté de 

connaitre est législatrice. 



LA METAPHYSIQUE COMME SCIENCE EST-ELLE POSSIBLE ? 

Nous avons déja ici des éléments de réponse : s'il n'y a de connaissance possible que de 

ce qui est dans I'espace et dans le temps, alors la métaphysique ne peut étre l'objet d'une 

connaissance, elle reléve donc de la croyance. D'ot cette formule de Kant : « J'ai fait sa 

place au savoir, j'ai fait sa place a la croyance. » Dieu, I’ame, l‘origine du monde et la liberté 

sont l'objet d'une croyance et non d'un savoir. Lorsqu’elle est théorique, la raison ne peut 

formuler aucun jugement sur Dieu, |’ame, lorigine du monde, qui prétende apporter une 

connaissance a leur sujet. Lorsqu’elle confond le champ du savoir avec le champ de la 

croyance, elle tombe dans I'illusion. Néanmoins, la raison est toujours poussée par un pen- 

chant de sa nature a sortir des limites de l’expérience pour s’aventurer vers I’absolu. La rai- 

son n'est pas seulement théorique, elle est aussi pratique. 

QUE DOIS-JE FAIRE ? 

Au sein d'une nature que je connais comme ensemble de phénoménes, comment dois-je 

agir? L'étre humain, en tant qu'il n‘est pas simplement mu par le seul mécanisme de |'ins- 

tinct, peut agir selon sa raison. Qu’est-ce alors qu’agir selon sa raison? C'est ne pas agir en 

fonction de son désir ou de son intérét propre. C'est pourquoi Kant distingue |'impératif caté- 

gorique de |'impératif hypothétique. Agir selon son désir, c'est toujours rechercher un but. 

Dés lors, l'action prend la forme suivante : « Si je veux X, alors je fais Y. » Mon action est 

conditionnée par le but a atteindre, il s‘'agit d'un impératif hypothétique. L'acte moral ne sau- 

rait tirer sa valeur de son but mais de son principe. Il prend la forme de l'impératif catégo- 

rique, impératif qui n'est soumis a aucune condition. Je n’agis pas alors pour obtenir ce que 

je souhaite, le bonheur, la richesse, le plaisir... j'agis comme tout le monde devrait agir a ma 

place en tant qu’il est un étre de raison. Limpératif catégorique détermine alors la volonté, 

quelles que soient les conditions de réalisation de l'action. Lacte moral est un acte dont on 

exige qu'il soit inconditionné et désintéressé. Il faut alors distinguer l'action conforme au 

devoir (un commercant peut étre honnéte par intérét) et l'action accomplie par devoir, sans 

considération de |'intérét qu'on espere. Laction morale procéde donc d'une loi morale qui 

s'exprime sous la forme d'un devoir : « Tu dois. » D'ol cette formule de Kant : « Agis de 

maniere a ce que la maxime de ton action puisse étre érigée en loi universelle de la nature. » 

LA LIBERTE 

On ne peut démontrer I'existence de la liberté humaine puisque I'idée d'une causalité pre- 

miére est hors du champ de l'expérience possible. Néanmoins, d'un point de vue théorique, 

la liberté est possible. Mais qu’en est-il d'un point de vue pratique ? obligation morale n’au- 

rait aucun sens si ma conduite était entierement déterminée par mes tendances ou mes 

influences. Etre moralement obligé, c'est & tout moment avoir le pouvoir d’accepter ou de 
refuser la loi morale. « Tu dois, donc tu peux. » La liberté ne peut jamais étre connue, mais 
elle est un fait de la raison; et inversement, en obéissant a la loi morale, a la loi de sa raison, 
on ne fait qu'obéir a sa propre loi. Tel est le sens de la notion d'autonomie. 



LE REGNE DES FINS: « QUE M’EST-IL POSSIBLE D'ESPERER? » 

Comment réconcilier la nature connaissable déterminée par des lois et la liberté? La 

nature n'est pas seulement soumise mécaniquement a des lois; dans les organismes 

vivants, nous pouvons saisir une finalité. Ce principe n'est pas démontrable, mais tout se 

passe comme si le poisson était concu pour nager. L'art est également un domaine dans 

lequel les ceuvres semblent obéir a une finalité. C'est pourquoi la premiére partie de la 

Critique de la faculté de juger est consacrée au jugement esthétique. Tout se passe aussi 

comme si les ceuvres étaient faites pour nous plaire. La finalité, dans la nature et l'art, ne 

peut étre démontrée mais elle peut étre postulée. Il est alors possible de penser que dans 

la nature, nous pouvons accomplir nos propres fins, a savoir celles d'étres dotés de raison. 

ll est possible de l'espérer en vivant selon notre raison. Elle va alors étre ce qui nous per- 

met de penser l'histoire. 

L'HISTOIRE 

Sans le postulat d'une finalité, I'histoire Citation 
nous apparait tel un chaos. Certes, son 

spectacle nous montre que l'homme est 

insociable cherchant bien souvent a satis- 

faire avant tout ses désirs propres. 

Néanmoins, cette insociabilité va étre sai- 

sie comme le moyen du progrés en géné- 

ral. Par le conflit, I'humanité progresse, car 

si chacun cherche son intérét, chacun 

« Qu’est-ce que les Lumiéres ? La sortie 

de homme de sa minorité dont il est 

luiméme responsable. Minorité, c’est-a- 

dire incapacité de se servir de son 

entendement (pouvoir de penser) sans 

la direction d’autrui, minorité dont il est 

lui-méme responsable (faute) puisque la 

cause en réside non dans un défaut de 

lentendement, mais dans un manque 
cherche aussi a vivre en société. 

L'insociabilité va donc devenir le moteur 

du développement. Une forme de pessi- 

de décision et de courage de s’en servir 

sans la direction d’autrui. Sapere aude! 

(Ose penser) Aie le courage de te servir 

de ton propre entendement. Voila la 

devise des Lumiéres. » Qu’est-ce que 

les Lumiéres ? 

misme anthropologique n’est pas contra- 

dictoire avec un optimisme moral. Par une 

ruse, la nature contraint l'homme au déve- 

loppement de ses facultés. Petit a petit, 

par ses efforts, l'homme s'humanise et tend a faire triompher l'ordre de la raison. C'est 

dans cette perspective, par exemple, que les conflits entre les Etats les pousseront a cher- 

cher une constitution réguliére, moyen de la paix. Tout se passe ainsi comme si la nature 

mettait en ceuvre pour réaliser le but final de l'espéce, un ensemble de moyens. 

CONCLUSION 

Si l'analyse de notre faculté de connaitre nous montre que la métaphysique ne peut 

étre une science, que l’'absolu est inconnaissable, une critique de la raison nous montre 

également que notre désir d’absolu nous renvoie a notre liberté. Dans son désir d’absolu, 

l'homme redécouvre l’exigence de se servir de sa raison et de s'accomplir comme étre 

libre. Kant prend alors toute sa place comme philosophe des Lumiéres qu'il définit comme 

ce mouvement travaillant a |I’éveil de la raison par la raison. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Rousseau 

e Le progrés est-il un mythe ? 

e Y a-t-il des normes naturelles ? 

e Aller contre la nature, est-ce aller 

contre le bien ? 

e Tout ce qui est naturel est-il normal ? 

e Peut-on qualifier un comportement 

humain de naturel ? 

e La nature humaine conduit-elle 

chaque individu a la paix ou 

a la guerre ? 

e Peut-on étre trop bien éduqué ? 

e La culture est-elle nécessairement 

un facteur de progrés ? 

e Uidée d'égalité nous vient-elle 

de la nature ou de la culture ? 

- A quelle condition la loi est-elle 

condition de la liberté ? 

e Quelle valeur donne-t-on a la pitié ? 

@ de Berkeley 

e Le réel se réduit-il a ce que l'on percoit ? 

e Comment savons-nous que ce que 

nous percevons est réel ? 

e La perception ne nous découvre-t-elle 

qu'un monde illusoire ? 

e Peut-on dire que la perception 

est une connaissance ? 

@ de Hume 

e La vérité est-elle une croyance 

reconnue de tous ? 

e Est-ce la conscience qui fait l'identité 

personnelle ? 

e Le soleil se lévera-t-il demain ? 

- De quoi pouvons-nous étre certains ? 

e N’y at-il de connaissance 

que scientifique ? 

= Qui peut connaitre son moi ? 

© Que sait-on de soi ? 

e Sur quoi mettons-nous les mots ? 

La morale est-elle plus sentie 

que jugée? 

@ de Kant 

= La foi dispense-t-elle de savoir ? 

e La métaphysique est-elle inutile ? 

= Qu’est-ce qu’une expérience ? 

- A quoi reconnait-on 
qu'une expérience est scientifique ? 

e Peut-on connaitre des vérités 

qui ne soient pas vérifiables ? 

e La morale existe-t-elle ? 

e La morale s'apprend-elle ? 

e Peut-on étre autonome et faire le mal? 

- Peut-on faire le mal de facon 

désintéressée ? 

e Peut-on étre trop sensible ? 

e L'éducation est-elle 

une dénaturation ? 

e La civilisation nous empéche-t-elle 

d'étre heureux? 

e Le bonheur est-il le but de l'existence ? 

e Y a-t-il une morale universelle ? 

- A quoi reconnait-on que 
l'on a accompli un acte moral ? 

= Dans quelle mesure l'insociabilité 

peut-elle étre considérée comme une 

condition favorable au progrés 

de I'humanité ? 

e La foi dispense-t-elle de savoir ? 

- La métaphysique est-elle inutile ? 



LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE 
ET LA SOCIETE AU XIX: SIECLE 

La Révolution francaise fut un événement considérable, de portée 
universelle aux yeux des contemporains. Tel était, par exemple, le 

jugement de Kant, méme s'il en a condamné les excés, et celui de 
Hegel. 

La Raison a toujours guidé I'histoire universelle, selon Hegel : la 

Révolution et l’esprit qui l'animait ne sont jamais que la Raison en acte 

de I'Histoire. La philosophie de Hegel est l'expression de cette Raison 

devenue consciente d’elle-méme. Autrement dit Hegel, et avec lui 

Marx, sont bien des continuateurs de la philosophie des Lumiéres, mais 

alors que la Nature restait le modéle, la norme de la réflexion des philo- 

sophes du XVIII* siecle, I'Histoire, son dynamisme, son progrés, devien- 

nent l'objet privilégié de la spéculation et de nouveaux espoirs. 

Si certains penseurs voient dans la Révolution le début d’une ére 

de désordre, aggravée par les débuts de |’ére industrielle et la misére 

nouvelle des villes, et sont quelque peu nostalgiques d’un ordre ancien 

(Auguste Comte fait partie de ceux-la), beaucoup d'autres penseurs, 

tout en condamnant I'idéologie révolutionnaire qui repose a leurs 

yeux sur le mythe d’un peuple susceptible d’étre a fois raisonnable et 

violent, sont progressistes. Tels sont les penseurs libéraux qui, dans la 

continuation de Kant, par exemple, pensent que les contradictions de 

la société seront dépassées par le progrés nécessaire des institutions. 

Cependant, ce sont bien les aspirations révolutionnaires qui animent 

les penseurs les plus radicaux, par exemple, dans des visions uto- 

piques, soit inoffensives parce que trop délirantes, soit dangereuses 

pour l’ordre établi parce que militantes - tel est le cas de la pensée 

anarchiste, qui inspirera plus d'un partisan de la Commune. 

Mais l’aspiration révolutionnaire qui se révele la plus menacante 

pour l’ordre bourgeois triomphant, et dont I'influence a été considé- 

rable au XX° siécle, est celle qui inspire la pensée de Marx et Engels. 

Celle-ci prétend reposer sur une vision scientifique, et non pas uto- 

pique, de la société et de l'histoire, sur une vision générale et matéria- 

liste du mouvement de l'histoire (qui doit beaucoup a Hegel, mais 

aussi a Darwin, lequel a introduit une dimension historique dans la 

nature elle-méme), et sur une analyse économique des contradictions 

du capitalisme. 



Hh Ne a Stuttgart en 1770, Friedrich Hegel enseigne la philosophie a partir de 

41816 et acquiert un grand prestige. Il meurt du choléra en 1831. Sa philoso- 

_phie du systeme, abstraite et difficilement accessible, a pour tache de com- 

ere la totalite par-dela ses tensions, ses oppositions et ses contradictions. 

LE BESOIN DE PHILOSOPHIE 

La philosophie est un besoin qui nait de la séparation, du déchirement que connait 

'humanité et par conséquent I’'homme. En effet, il n'y a des choses a dire et a penser et 

a raconter que 1a ot il y a des malheurs, des tensions, des oppositions. La ou regne le 

bonheur, il n'y a pas d'histoire. Les contes de fées et les histoires d'amour nous le mon- 

trent, une fois les difficultés surmontées, l'histoire se termine : « ils se mariérent et 

eurent beaucoup d’enfants... » 

La philosophie va donc avoir pour tache de réconcilier les tensions, de retrouver 

l'unité la ot il y a séparation. Et la scission est partout présente : la religion judéo- 

chrétienne a opposé le monde et Dieu, la raison moderne a opposé l'esprit et la matiére, 

l'ame et le corps, la raison et la sensibilité, la foi et l'entendement. Kant, par exemple, 

distingue la raison théorique et la raison pratique, ce que je peux connaitre grace a mon 

entendement et ce que je crois, la nature comme ensemble de phénoménes et la nature 

dans laquelle je peux réaliser mes fins, le concept et l'idée, ce que je suis et ce que je 

dois &tre. Comment sortir de cette tension? Grace a la philosophie qui est exigence 

d'unité. Philosopher, c'est rechercher I'unité, c'est parvenir a penser un tout. Le philo- 

sophe va donc s’attacher non pas a juger le monde, mais a le comprendre, a com- 

prendre ces tensions et a en rendre raison. C’est pourquoi la philosophie n’arrive 

qu’aprés coup, une fois les choses accomplies pour les comprendre. 

TOUT CE QUI EST RATIONNEL EST REEL, ET TOUT CE QUI EST 
REEL EST RATIONNEL 

Si la compréhension du monde est possible, c'est qu'il est compréhensible. Le philo- 

sophe ne peut comprendre le monde que parce qu'il est rationnel, sinon nous ne pour- 

rions rien en dire. La raison est donc présente dans le monde, elle n'est pas ce qui le juge 

de l'extérieur ou le condamne. Philosopher va ainsi consister a reconnaitre la marque de 

la raison dans ce qui est. Il ne faut pas distinguer les apparences qui seraient désordre 

d'une réalité qui serait rationnelle, ce qui reviendrait a conserver une tension entre les 

apparences et la réalité, entre la raison et le sensible. Tout ce qui est porte la marque, 

l'empreinte de la raison. Il y a une rationalité du réel. Une des grandes pensées de réfé- 
rence pour Hegel a été Montesquieu avec L'Esprit des lois. 

Les lois sont ce qu'on est amené a respecter, elles sont le produit des conditions géo- 

graphiques, culturelles... Montesquieu suggere un déterminisme sociologique, géogra- 

phique de la réalité sociale. Ceci écarte alors la possibilité d'une analyse historique et 



évolutive. Il n'y a pas de philosophie de I'histoire chez Montesquieu, il y a un sociologisme 

des lois. Toutes les lois doivent étre rationnellement coordonnées. Mais les lois ont une 

unité qui est l'esprit des lois, elles forment une unité dont on peut analyser l’esprit. Cette 

unité est la manifestation, pour Hegel, de « l'esprit d'un peuple ». 

LA RAISON DANS L'HISTOIRE 

Or, le monde change, il est avant tout histoire. Comprendre le monde, c'est donc le 

Saisir dans sa dimension historique et saisir dans cette dimension historique la manifes- 

tation de la raison. L'esprit n'est donc pas simplement a saisir € un moment donné, 

comme Montesquieu le fait en analysant les lois, il est ce qui se développe au cours de 

histoire et ceci de maniére rationnelle. L’histoire est histoire de I'Esprit. Ceci signifie 

alors que l'histoire est progrés. Nous ne voyons généralement dans I'histoire que des 

guerres, des luttes et des tensions, mais ceci consiste a en rester aux apparences. 

Comprendre l'histoire, c’est saisir que ces luttes participent du progrés de histoire. 

Hegel admirait Napoléon entrant sur son cheval dans la ville de léna. Or, si Napoléon est 

l‘auteur de violences et des destructions, il est celui qui a imposé le code civil dans tous les 

pays qu'il a pu conquérir, et le code civil est une maniére rationnelle de régler les rapports 

entre les individus. La ou en restant aux apparences, nous sommes tentés de condamner, 

nous sommes dans l'attitude de celui qui ne comprend pas I’histoire. Mais ceci ne signifie 

pas qu'il y ait les apparences trompeuses et une réalité rationnelle, ce qui conduirait a res- 

ter au coeur d'une tension. Tout ce que nous Saisissons dans l'histoire est rationnel. En fait, 

la raison se sert des passions des hommes pour avancer. C'est ce que Hegel nomme « la 

ruse de la raison ». Dés lors, chaque moment dans le monde est nécessaire et participe de 

son progres. L’histoire n'est alors pas bonne ou mauvaise. Elle est amorale. 

L'HISTOIRE DE LA CONSCIENCE 

Il s'agit de saisir le monde comme une totalité. Mais puisque la philosophie a pour 

tache de décrire le développement de I'esprit, son devenir, il convient de partir de la 

forme la plus simple de la connaissance, 

ce que notre tradition désigne comme la 

conscience puisque |'étymologie du Citation 

terme signifie « accompagné de savoir ». 

Or, la conscience est d’abord la présence « Le devoir supréme, l'essence de l'Es- 

de ce qui est 1a, ici et maintenant. Le pre- ee ee ence 
, ' se réaliser. C’est ce qu’il accomplit dans 

mier moment de la conscience est la sen- 
: ; oh es , : histoire : il se produit sous certaines 

sation. Assis sur une chaise, je vois et je formes déterminées, et ces formes 

sens la chaleur du soleil, c'est l'immédiat, sont les peuples historiques. Chacun de 

et dans cette immédiateté une certitude ces peuples exprime une étape, désigne 
une époque de l'histoire universelle. » Se, Puis je me rends compte que 

Scab lest ahi ont La Raison dans histoire. 
c'est le soleil qui me chauffe. Au-dela de 

la certitude, je détermine un objet de la 

certitude. On passe de la sensation a la perception. Non seulement, je percois que 

quelque chose me chauffe, mais il me chauffe « parce que... ». On passe de la perception 



au travail de l'entendement. Nous dépassons la perception pour nous élever a la connais- 

sance. De moment en moment, la conscience va se développer, pour devenir conscience de 

soi puis raison. C'est d’'abord ce devenir que Hegel va nous décrire dans La 

Phénoménologie de I'esprit qui est cette aventure de I’esprit qui de sensation devient un 

savoir qui se saisit lui-méme, et cette histoire est celle de la culture. La conscience n’est 

plus alors € comprendre comme le sujet individuel. Parler de cette histoire de la 

conscience, c'est évoquer ce « nous » qui se développe au cours de Ihistoire. 

LA DIALECTIQUE : LE TRAVAIL DU NEGATIF 

Comment cette histoire avance-t-elle ? Par ce que Hegel nomme le travail du négatif, 

ou encore le mouvement dialectique. Dans la préface de La Phénoménologie de I'esprit, 

Hegel illustre le mouvement dialectique a travers une image simple : celle du bourgeon 

qui devient fruit. Au premier moment, le bourgeon est la (la these), il va devenir fleur. La 

fleur suppose la suppression du bourgeon, son dépassement, sa négation (l‘antithése). 

Mais la négation ne signifie pas ici simple opposition. Il ne pourrait y avoir de fleur 

sans bourgeon. Le bourgeon est une condition de la fleur. Puis la fleur devient fruit, elle 

est le résultat, la synthése qui suppose a son tour le bourgeon, sa négation (la fleur), et 

le dépassement de ce deuxieme moment. La négation est donc a comprendre comme 

une conservation et un dépassement. La contradiction n'est plus alors a saisir comme ce 

qu'il faut éviter, elle est le moteur de la pensée et de l'histoire. L'Esprit se développe 

dans le monde par ce mouvement dialectique, mouvement de négation. 

LA DIALECTIQUE DU MAITRE ET DU SERVITEUR 

De la, le célebre passage de la dialectique du maitre et du serviteur qui correspond a 

un moment de développement de la conscience : lorsque la conscience se découvre 

conscience de soi, elle découvre égale- 

ment l'autre. Elle se découvre en méme 

temps par différence. Il y a moi et il y a 

toi. Mais elle n'est sare d’elle-méme que 

si l'autre la reconnait comme telle. La « C’est seulement par le risque de sa 

conscience devient désir de reconnais- vie qu’on conserve la liberté, qu’on 
sance. prouve que l’essence de la conscience 

Mais l'autre conscience est animée par ds SO leet, bee terre. >. Le Phenomena, 
A Ak : logie de l’esprit. 

ce méme désir. La rencontre devient 

alors une lutte, lutte pour s'imposer, lutte 

pour la reconnaissance. Dans cette lutte, va d'abord dominer celui qui n’a pas peur de 

mourir. Diou le terme de serviteur : le serviteur est celui qui se soumet car il a peur de 

mourir. Le refus de l’esclavage c'est ainsi le slogan : « la liberté ou la mort ». L'esclave 

est celui qui est trop attaché a la vie pour le prononcer. Le maitre est celui qui domine, 

quia alors tous les droits sur l'autre. 

Mais il a aussi besoin de cet autre pour rester le maitre. Le maitre devient l'esclave de 

'esclave qui luirméme demeure esclave. Voila comment une premiére tension disparait 
pour en produire une seconde. Néanmoins, plus l'esclave travaille, plus il se doit de 

Citation 



devenir intelligent et inventif. Le travail de l’esclave renverse alors la situation. Par son 
travail, il devient le maitre du maitre. Cette analyse sera un des points de départ pour 
Marx de sa réflexion sur le travail. 

LE DEPASSEMENT : DE LA CONSCIENCE A LA RAISON 

Ce moment de la conscience s'exprime historiquement dans le stoicisme et le scepti- 

cisme. En effet, il faut bien comprendre que I'histoire de la conscience est aussi I’histoire 

de la culture. Le sage stoicien est celui qui, sortant de cette tension, se réfugie en lui- 

méme, mais Sa liberté est bien abstraite. Le sceptique cherche au contraire a agir, a sortir 

de cette liberté abstraite, mais le fait au prix d'une dissolution du monde en doutant de 

tout. Lun et l'autre se découvrent impuissants. La conscience va devoir sortir de cette 

impasse. Elle doit sortir de cette subjectivité. La conscience va se faire raison. Telle sera 

dans l'histoire, l'attitude du physicien qui se reconnait dans la nature. Il ne s’agit pas ici de 

rendre compte de tous les moments de la culture, mais de montrer en quoi se manifeste 

ce mouvement dialectique de dépassement qui n‘est pas l'histoire d'un individu, mais 

celle de I'humanité, de la culture. Cette humanité se manifestera ainsi dans art, la religion 

et I'Etat. En s'efforcant de penser la totalité, la philosophie est donc bien descriptive. 

L'ETAT 

L'Etat comme manifestation de la raison désigne ainsi un moyen pour dépasser Iarbi- 

traire. Lindividu tend en effet, naturellement, a maintenir son individualité qui risque sans 

cesse de devenir caprice. L'Etat, au contraire, s‘oppose a l'arbitraire et parle de maniére uni- 

verselle aux sujets. Il incarne la raison. De 

méme que la société civile (Systeme dans 

lequel chaque activité professionnelle ren- 

voie a toutes les autres) ordonne les activi- 

tés individuelles, l'Etat organise la société 

civile. Il n'y a pas a se demander ce quill 

Citation 

« La philosophie, précisément parce 

qu’elle est la découverte du rationnel, 

est aussi du méme coup la compréhen- 
doit étre, il est, en tant que produit de I'his- sion du present et du réel et non la 

toire, la raison réalisée. Dans Les Principes construction d’un au-dela qui serait Dieu 

de la philosophie du droit, Hegel va ainsi sait ol. » Principes de la philosophie du 

s'attacher a exposer ce qu’est I'Etat et a droit. 
déterminer les régles de fonctionnement 

de I'Etat moderne dont le but est d’organiser le dynamisme de la société civile. Malgré tout, 

la encore, peut-étre faudra-t-il encore beaucoup de guerres et de destructions pour que se 

réalise I'Etat mondial au sein duquel tout le monde pourra se reconnaitre. 

CONCLUSION 

La philosophie de Hegel est bien une philosophie du systéme qui s'efforce de com- 

prendre le monde comme un tout a travers toutes ses manifestations. L'histoire du 

monde est ainsi I'histoire de |'Esprit qui n’est peut-€tre qu'un autre nom de Dieu qu'il ne 

faut pas chercher dans un au-dela mais comme ce qui se manifeste dans le monde. 



La pensée de Karl Marx (1818-1883) est issue de trois traditions : le socialisme 

francais, l'économie anglaise et la philosophie allemande dans une opposition a 

Hegel. Considéré avec Nietzsche et Freud comme l'un des trois philosophes du 
soupcon, Marx s’attache a démasquer le véritable moteur de histoire. 

LA NOTION DE CLASSE SOCIALE 

Marx prend pour point de départ les besoins naturels des hommes. L'homme travaille 

pour Satisfaire ses besoins organiques. Il transforme ainsi des matiéres naturelles pour 

en faire des objets utiles. Ce travail implique la combinaison de trois éléments : son acti- 

vité, l'objet sur lequel il travaille et les moyens par lesquels il agit. Suivant les différentes 

combinaisons de ces trois éléments, nous avons alors affaire a des modes de produc- 

tions différents. Par exemple, le travailleur peut avoir ou ne pas avoir la propriété des 

moyens de production. Les hommes vont donc, dans la société, entretenir des rapports 

différents en fonction du mode de production existant et du rdle de I'individu dans la 

production. Par exemple, dans |'Antiquité, l'esclavage correspond a un certain rapport : 

‘homme est propriétaire de l'homme; au Moyen Age, dans le mode de production féo- 

dal, le maitre est propriétaire du sol auquel est lié le serf; avec le capitalisme, le patron 

est propriétaire des moyens de production alors que l'ouvrier ne posséde que sa force 

de travail. De la, la différence entre des classes sociales, les maitres et les esclaves, la 

noblesse et les serfs ou la bourgeoisie et le prolétariat. Les classes sociales sont donc le 

résultat des modes de production. 

L'HISTOIRE, PRODUIT DE LA LUTTE DES CLASSES 

Marx, contrairement a Hegel, montre que ce ne sont pas les idées qui ménent le 

monde, que l'histoire n'est pas celle de l’esprit mais qu'elle est le produit de la lutte des 

classes. L'histoire, en effet, est une suite 

d'aliénations et d'oppositions entre les 

classes sociales. Les modes de produc- 

tion et les rapports des classes sociales, a [ 
un moment donné, produisent des « A un certain stade de leur développe- 
contradictions qui sont dépassées et ment, les forces productives matérielles 

dd ce hia feo de la société entrent en contradiction 

CONGUISENt a GE NOUVEAUX TaPPORtS/ Marx avec les rapports de production exis- 
reprend ici la notion de dialectique en tants. » Contribution a la critique de 
montrant qu'elle s'applique aux rapports l'économie politique. 

entre les classes sociales. Le moteur n'est 

pas les passions des hommes dont la raison se sert, comme Hegel l'affirmait, mais la 

lutte des classes. Marx parle ici de matérialisme dialectique. II n'y a pas de principe de 

‘histoire en dehors du monde, il n'y a que les hommes qui travaillent et les rapports 

entre les classes sociales qui font que l'histoire avance. 

Citation — 



LE MOUVEMENT DE L'HISTOIRE 

Par exemple, le rapport des classes peut devenir une géne pour le développement 

des forces productives. Dans le mode de production féodal, aprés le X° siécle, on assiste 

a la renaissance des villes et au développement de I’artisanat et du commerce. Chez ces 

bourgeois, habitant des bourgs, s'accumule un capital sous forme d'argent. 

A partir du XV° siecle, la noblesse terrienne chasse les serfs de ses terres et remplace 

la culture par I’élevage. Il y a donc un capital disponible aux mains de la bourgeoisie et 

des travailleurs qui n'ont que leur force de travail. Diol le développement de manufac- 

tures a partir de cette méme période. Face a ces nouvelles forces productives, les 

anciens rapports de classe apparaissent comme une entrave au développement. 

On va donc chercher a se débarrasser des suzerains. La bourgeoisie va faire jaillir de 

nouvelles institutions sociales : les corporations d’artisans. Mais ces institutions sociales 

finissent par géner la concurrence. 

Dans un deuxieme temps, la bourgeoisie détruit toutes les institutions aristocratiques 

(Révolution francaise) puis finit par interdire les associations syndicales (1791) qui sont 

un obstacle a son développement. On assiste ainsi a l'apparition de nouvelles forces pro- 

ductives qui entrent en opposition avec les anciens rapports de classes, mais aussi a de 

nouveaux rapports de classes. Lhistoire des sociétés est ainsi celle des contradictions et 

des oppositions qui se développent. 

LES HOMMES PRODUCTEURS DE LEURS REPRESENTATIONS 

Nous pouvons alors saisir, avec l'exemple qui précéde, que les institutions, entre 

autres, ne sont que la manifestation d'un mode de production. Elles font partie de ce 

que Marx nomme les superstructures et 

sont donc le produit des infrastructures, 

c'est-a-dire de la structure économique, Citation 

base de toute société. 

C'est ainsi la structure économique de « Les idées dominantes ne sont rien 
d’autre que l’expression idéelle des rap- 

ports matériels dominants, les rap- 

ports matériels dominants saisis 

la société qui est a l’origine non seule- 

ment des institutions politiques, mais 

aussi des normes juridiques et méme des comme des idées; donc rien d’autre 

systemes philosophiques et religieux. que les idées des rapports qui précisé- 
C'est en ce sens qu'on peut saisir la ment font d’une classe la classe domi- 

nante, par conséquent les idées de S/é iti ue Marx opere de la 
Serer er snoqueng P domination. » L’ldéologie allemande. 
religion en la qualifiant « d’opium du 

peuple ». La religion promet un bonheur 

dans |'au-dela pour ceux qui souffrent dans l'ici-bas. Mais si la religion est comme une 

drogue qui endort, il ne faut pas penser qu'elle ne serait qu'un moyen utilisé consciem- 

ment par certains pour en dominer d'autres, elle est l'expression d'une situation sociale 

qui a besoin de cette promesse. 

Il ne s'agit donc pas seulement de la critiquer en disant qu'elle est illusoire, pas plus 

qu'il ne suffit de critiquer l’idée de pesanteur pour ne pas se noyer, il est nécessaire de 

saisir l'origine et les causes exactes de son caractere illusoire. Il faut donc saisir quelle 



est la situation des hommes pour qu'ils aient besoin et qu’ils produisent une telle illu- 

sion. Pourquoi? Parce que ce sont les hommes qui produisent leurs moyens d'existence 

et ceci par le travail qui, 2 son tour, engendre des moyens de production qui déterminent 

nos représentations. Nos représentations ne sont pas alors produites par notre 

conscience mais par la structure sociale. 

L'IDEOLOGIE ET LA CRITIQUE DE L'ETAT 

Si les superstructures sont le produit d’une situation sociale, elles servent alors les 

intéréts de la classe dominante comme en témoigne le droit de propriété considéré 

comme un droit de I'homme suite a la Révolution francaise, et qui sert les intéréts de la 

bourgeoisie. 

L'ensemble des représentations collectives, aussi bien morales, juridiques, politiques 

que religieuses a travers lesquelles les hommes traduisent leurs conditions réelles 

d'existence, est alors ce que Marx désigne 

sous le terme d'idéologie. Mais ces idées 

ne sont pas simplement des émanations 

de la structure sociale, elles agissent éga- 

lement sur l'infrastructure. « Le pouvoir centralisé de l’Etat, avec 

C'est en ce sens que Marx opere une _—_—sSS Organes,, partout presents : armeée 

critique de I'Etat, ce dernier étant saisi permanente, police, bureaucratic, 
comme ce qui sert toujours les intéréts Cler 08. et maceirane,, Capes, f°. . é ; ‘ nés selon un plan de la division systéma- 
de la classe qui domine et ceci parce qu'il tique et hiérarchique du travail, date de 
n'y a pas une autonomie du politique. Le répoque de la monarchie absolue, ot il 

croire consisterait a oublier le monde servait a la société bourgeoise nais- 
réel en se tournant trop vers l'abstrac- -—»- Sante d’arme puissante contre le feoda- 

lisme... » Marx, La Guerre civile en 
tion. Tel est le propre de |idéologie. Or, France (1871) 

c'est toujours de |‘homme concret qu'il 

faut partir, de l'homme qui travaille et qui 

est dans un rapport étroit et constant avec le réel. C'est ce qu'oublie Hegel en pensant 

histoire a partir de la raison et des idées qui gouverneraient le monde. 

LES CONTRADICTIONS DU CAPITALISME ET L'ALIENATION 

L'époque a laquelle Marx écrit est profondément marquée par le développement de 

la société industrielle capitaliste. Louvrier est alors celui qui vend sa force de travail 

comme une marchandise. Marx dénonce l'exploitation du travail ouvrier puisque ce der- 

nier ne recoit en rien les fruits de la richesse qu'il produit. 

La plus-value est ainsi la part du produit du travail prélevé sur le travailleur et allant a 

l'autre classe. Dans ce systéme, l'homme travaille, par exemple, huit heures par jour et 

son salaire correspond a six heures. 

En outre, dans un tel systeme, l‘ouvrier devient étranger a lui-méme et ceci a cause de 
la division du travail. Il n'intervient qu'a un moment de la production et seul importe le 
produit. La ou le travail devrait étre un moyen de satisfaction des besoins, d’appropria- 
tion des choses par la transformation de la nature, l'objet acquiert en fait une autonomie 



et le travailleur est réduit au rang de chose. L'économie n’est plus au service de l'homme 
mais au service du profit et produit ainsi une double aliénation. 

Ces rapports non harmonieux entre les classes sociales, la bourgeoisie et le proléta- 
riat, conduit a de nouvelles tensions qui devraient, a leur tour, étre dépassées. 

D’un cdté le dirigeant d'entreprise, en limitant le salaire des ouvriers, réduit la clien- 
tele possible, et d'un autre, poussé par la concurrence, il augmente sans cesse la partie 
de son capital utilisé pour l'achat des machines, investissant la plus-value dans les 
moyens de production. 

Des lors, il ne finira plus par y avoir qu'un petit nombre de capitalistes exploitant un 

grand nombre de prolétaires. La contradiction tient alors au fait que le capitalisme 

fabrique les moyens de sa propre destruction. 

LA SOCIETE SANS CLASSES 

C'est a ce moment que la révolution socialiste peut se déclencher pour conduire a la 

disparition des classes sociales. Mais cette rupture ne peut pas se faire sans une transi- 

tion, le socialisme, qui se caractérise par 

un pouvoir coercitif de I’Etat (la dictature 

du prolétariat) afin de prendre le temps 

d'organiser une société nouvelle, de 

contraindre a la disparition de la pro- « Ce nest pas la conscience qui deter- 
priété privée et d'instruire le peuple. eee ee — ee et eaeoniiere 

A ce moment succéde la société sans Fu ot ») 
: ‘ « Les philosophes n’ont fait jusqu’ici 

classes dans laquelle disparaissent les ieee ie monds 1 Saat viesa 

rapports de domination : le commu- mais de le transformer. » Thése sur 
nisme. Son principe est le suivant : « De Feuerbach. 

chacun selon ses capacités a chacun « La religion est le soupir de la créature 
selon ses besoins. » L'échange écono- opprimée, l'ame d’un monde sans cceur, 

mique n’a alors d’autre fin que la satisfac- comme elle est esprit de conditions 
tion des besoins sociales d’ou l’esprit est exclu. Elle est 

Soi opium du peuple. » Etudes philoso- 
Comme il n'y a alors plus de classes phiques. 

sociales, I’Etat, qui n'était que la manifes- 

tation d'une opposition de classes, peut 

disparaitre. Si les analyses de Marx gardent leur pertinence, c’est malheureusement ce 

réve final qui ne portait plus uniquement sur une compréhension du passé et du pré- 

sent qui a servi de justification idéologique a des atrocités commises au nom des « len- 

demains qui chantent ». 

Citations 

CONCLUSION 

Son souci du concret, de l'homme réel engagé dans des rapports de production, conduit 

Marx a dénoncer, derriére les apparences, le véritable moteur de l'histoire. 

Saisir l'importance des structures sociales au-dela de la conscience que nous en avons 

consiste alors 4 montrer en quoi la philosophie ne doit pas étre une simple interprétation 

du monde, mais qu'elle doit avant tout contribuer a le transformer. 



LES SOCIALISMES UTOPIQUES 
La révolution industrielle a suscité les espoirs les plus insensés, mais aussi 

les refus les plus radicaux. Le mouvement communiste a surgi au beau milieu 

de nombreuses doctrines sociales révolutionnaires, qu’Engels et Marx ont 

qualifiées de « socialismes utopiques », non sans avoir subi leur influence. 

L'UTOPIE SAINT-SIMONIENNE 

La pensée de Saint-Simon (1760-1825), tout en étant d'inspiration libérale, est repré- 

sentative de cet espoir de créer un nouvel ordre social, apres les turbulences de la 

Révolution et les faiblesses de la Restauration face aux changements de la nouvelle ére 

industrielle. Saint-Simon eut une influence importante sur toute une intelligentsia de 

'6p0que; Auguste Comte fut au départ le collaborateur de Saint-Simon. Saint-Simon 

pense que l'ordre politico-clérical de l'époque, en donnant le pouvoir a des inactifs 

(nobles, fonctionnaires...), en laissant I'Eglise accroftre son pouvoir institutionnel au détri- 

ment de sa mission morale originelle, gaspille son énergie et son argent a régenter des 

hommes au lieu d’« organiser » l'activité économique : il s'agit de « substituer au gouver- 

nement des hommes I’administration des choses » (formule reprise par Engels). Au gou- 

vernement le soin d’organiser I'économie qui, livrée a elle-méme, est appelée a connaitre 

des crises périodiques, du fait de « l'anarchie libérale ». 

Saint-Simon a une conception technocratique de la politique et une conception diri- 

giste de I'6conomie : le gouvernement serait formé d'industriels et de banquiers qui, au 

moyen d'une banque centrale relayée par des banques régionales, distribuerait les fonds 

selon les besoins locaux et les capacités locales. D'ou aussi une conception collectiviste de 

ordre social : Saint-Simon veut supprimer la propriété héréditaire et mettre en place un 

régime d’attribution de la propriété selon les capacités, c'est-a-dire selon le travail, le 

talent et la réussite des uns et des autres : « A chacun selon ses capacités, a chacun selon 

Ses ceuvres. » 

L'UTOPIE FOURIERISTE 

Charles Fourier (1772-1837) est sans doute le plus extravagant des concepteurs d'un 

ordre nouveau, mais non le moins profond, par son ambition philosophique. Fourier vou- 

drait étre le Newton du monde social. Newton a découvert les lois de l'attraction univer- 

selle, Fourier pense avoir découvert les lois de I'attraction sociale. Il s'agit de mettre en 

évidence les principes d’harmonie qui existent dans la nature humaine. Car de méme 

que Dieu a voulu I'harmonie cosmique, il veut I'harmonie sociale qui reste 4 mettre en 

place. Le chaos actuel est une offense a Dieu. 

La misére matérielle et morale des hommes vient de ce qu'on impose des activités et 

des moeurs qui sont contre-nature. Le moteur de I'activité humaine, ce sont les passions. 

Or le travail contraignant, devenu un instrument d'exploitation, tout comme la morale, 

tout entiere répressive, sont tournés contre l'expression naturelle des passions. Llouvrier 



est réfréné corporellement, le bourgeois 

est réfréné moralement (en outre la 

morale change selon les classes sociales 

auxquelles on appartient). Autant la 

répression (« le rengorgement ») des 

passions est source de dysharmonie, 

autant la réalisation des passions, selon 

les inclinations de chacun, est susceptible 

de créer « une société harmonique ». 

D'oU l’imagination de cités harmo- 

aE ee EEC 

Citations 

« Les groupes sociaux et changements 

de période s’opérent en raison des pro- 

grés des femmes vers la liberté, et les 

décadences d’ordre social s’opérent en 

raison du décroissement de la liberté 

des femmes. (...) En résumé |’exten- 

sion des privileges des femmes est le 

principe général de tous les progrés 

3 Ss peer sociaux. » Fourier. 
nieuses, les « phalanstéres » (réunion de 

AOO familles), fondées sur la « liberté des 

passions » et le « travail attrayant ». 

Il s'agit de combiner en particulier 

trois passions fondamentales : la « caba- 

listique » (le godt de |’émulation indivi- 

duelle), la « composite » (le godt de la vie 

communautaire), et la « papillonne » (le godt du changement); cette derniére justifiant 

le changement constant de travail, mais aussi le changement de partenaire dans la vie 

de couple (« l'amour libre »). 

« Il fallait réprimer provisoirement les 

passions vicieuses : idée fausse et qui 

égare tous les savants. II n’y a point de 

passions vicieuses, il n’y a que de 

vicieux développements. » Fourier. 

PROUDHON ET L'UTOPIE ANARCHISTE 

Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865) est un écrivain engagé, un acteur politique, 

considéré comme un des théoriciens de l’'anarchisme. Violemment hostile a l’'autorité de 

'Etat et de I'Eglise, ouvertement athée - « Dieu, c'est le mal » - Proudhon défend le prin- 

cipe d’« une anarchie positive » : d'une société fédérative, qui s‘organise spontanément, 

en fédérant des coopératives de travailleurs, des organisations mutualistes, des com- 

munes, etc. (idées reprises au moment de la Commune de 1870). 

Proudhon rejette fonciérement le capitalisme. Proudhon condamne la propriété - « la 

propriété, c'est le vol », dit-il dans son premier livre Qu’est-ce que /a propriété ?, qui l'a 

rendu célébre. Proudhon dénonce en fait la propriété capitaliste, la propriété d'un capi- 

tal qui rapporte sans travailler (le « gain d’aubaine »). 

Il suggére qu'on remplace la propriété par la possession, fruit du travail - possession 

familiale et héréditaire. Proudhon, d'origine populaire, est un penseur qui reste attaché a 

la famille, « petit bourgeois », selon Marx qui l’a attaqué (dans son ouvrage intitulé Misére 

de la philosophie en réponse a l'ouvrage de Proudhon Philosophie de la misére). 

Il est vrai que Proudhon rejette les idées des communistes, qui, en voulant instaurer 

une propriété collective des moyens de production, risquent de détruire a leur tour les 

libertés des individus. 
L'idée de justice est au centre de I'ceuvre de Proudhon. La justice doit venir des régle- 

mentations juridiques instituées au sein de la société, et non pas imposées par l'Etat, 

lequel sert ouvertement les intéréts des capitalistes, ni méme par un Etat démocratique, 

tel que Rousseau |'a théorisé et que la Révolution |'a sacralisé, car leur souveraineté 

suppose le sacrifice des libertés individuelles. 



LE POSITIVISME 

De nos jours, positiviste désigne une personne qui ne s’est pas libérée d’une foi 

excessive dans le pouvoir de la science. Mais Auguste Comte (1798-1857) 

désigne ainsi ce qui est scientifiquement fondé. Il est a l’origine de lapplication 

des sciences a la société et s’attache a construire une véritable physique sociale. 

LA REFORME DE LA SOCIETE 

Auguste Comte fut d’abord le secrétaire de Saint-Simon qui cherchait a établir une 

nouvelle organisation sociale reposant sur des principes scientifiques. Ce but nait d’un 

contexte historique : il s'agit de mettre fin a l'anarchie engendrée par la Révolution fran- 

caise, de réformer la société, de penser la société moderne. Auguste Comte, polytechni- 

cien de formation, voue une grande admiration a la certitude scientifique. Il pense ainsi 

que |'explication scientifique est susceptible d’étendre son domaine et qu'elle peut alors 

englober presque tous les champs de l’expérience. Or, la vie de la société suppose une 

harmonie des sentiments, un accord intellectuel et une communauté d'intéréts. Des 

lors, ceci suppose I'établissement de principes fondateurs qui peuvent étre établis scien- 

tifiquement. D‘ot l'idée d'une physique sociale qui va déterminer les principes et les lois 

de fonctionnement de la société, tout comme la science physique énonce les lois de la 

nature. Il n'est donc pas question de tracer les plans d'une société idéale, mais plutét de 

vouloir ce qui correspond au degré d’évolution réelle de I'humanité; et une telle 

approche suppose une pensée de l'histoire. 

UNE PENSEE DE L'HISTOIRE : LA THEORIE DES TROIS ETATS 

Comme Hegel, Comte pense que ce sont les idées qui gouvernent le monde. Connaitre 

‘esprit, c'est alors le saisir au travers de ses manifestations en particulier de ses ceuvres 

dans I'histoire. Il y a donc une philosophie de histoire chez Comte, mais elle est avant 

tout celle d'une histoire de la connaissance. 

Or, dans ses tentatives d’expliquer le 

monde, l'esprit passe par trois états suc- 

cessifs. L'état théologique dans lequel 

I'homme explique les phenomenes par « Tout est relatif, voila la seule chose 
l'action volontaire d'étres surnaturels ; abeolue.> 

l'état métaphysique qui nie et dépasse & Ordre et progrés. ; 
‘explication théologique en remplacant : Lees 

l'appel au surnaturel par des entités abstraites; et Sita l'état nositif, état de ia sritihate 

de la connaissance dans lequel l'esprit renonce a chercher le « pourquoi » des choses, 

leur essence intime et se borne a déterminer le « comment ». 

L'état positif ou « scientifique » ne s'intéresse alors qu’aux faits et a leurs relations, 

c'est-a-dire aux lois. La recherche des lois se substitue ainsi a la recherche des causes 

secretes, comme la physique moderne le fait a propos de la nature. Chaque effort de 



connaissance passe ainsi par ces trois états que l'on rencontre aussi bien au niveau du 

développement de I’humanité qu’au niveau du développement de I'individu. Comte croit 

ainsi en l'idée positive du progres. 

LA SOCIOLOGIE 

La sociologie, ou physique sociale, étudie ainsi les lois des phénoménes sociaux en 

prenant pour objet I'humanité. En tant que telle et de par son objet, elle est une syn- 

these de toutes les autres sciences et doit permettre de fonder une morale sociale et 

une politique. La société est alors saisie comme un ensemble de familles spécialisées 

dans leurs fonctions. 

Penser qu'il faut partir de l'individu reléve d'une abstraction propre a |’état métaphy- 

sique : l'individu est avant tout ce qui est éduqué et formé par la famille. La sociologie 

statique a ainsi pour but d’étudier les conditions générales de l'ordre social. 

La sociologie dynamique étudiera, en revanche, les conditions de I'évolution des 

sociétés. La science sociale devient alors le fondement d'une morale positive. Comte 

reprend ici la notion d’altruisme propre a la religion chrétienne pour le fonder universel- 

lement, puisque la science sociale permet de dégager les lois de production du mal et 

les moyens d'y remédier. Laltruisme ne repose plus sur la foi, mais sur |'étude scienti- 

fique de la société : la société et la famille doivent apprendre a agir par affection sympa- 

thigque et a penser pour agir. 

De méme peut étre fondée une politique positive qui énonce que I'Etat doit veiller a 

maintenir la famille, a séparer le pouvoir tempore! qui détient la puissance politique et 

économique du pouvoir spirituel qui conseille et agit sur le premier afin de garantir 

l'ordre social de maniére durable. 

LA RELIGION POSITIVE 

li s'agit alors de rendre sensible a chacun la participation a I'ceuvre sociale. Seule une 

religion (religere = relier) peut tenir ce rdle. Néanmoins, il ne s'agit plus d'une religion révé- 

lée qui n'a pour fondement que la 

croyance, mais d'une religion positive 

reposant sur une foi démontrée qui aura : Conclusion 
pour but de développer en chacun les ver- 

tus nécessaires a l'ordre social. Elle n'est Comte, inventeur de la sociologie, s'est 

alors pas une foi en Dieu, mais une foi en attaché ainsi 4 établir par voie ration- 

tout ce auquel nous appartenons et que nelle un systéme de veérités sur l'homme. 

constitue I'humanité. C'est dans une telle SiGee reves sur Thurisnits peuvent nous 
paraitre parfois étranges, il n’en 

perspective que Comte établit un calen- deveuretnes melee quia muaa una'iol: 

drier positif rythmant la vie sociale et dont velle maniére de penser la société. 
les personnages majeurs seront les grands 

hommes qui ont marqué I’humanité et qui 

peuvent nous servir d’exemples. Le but de chacun ne consiste pas alors a souhaiter une vie 

immortelle dans I’au-dela, mais a entrer dans la mémoire de I'humanité, véritable moyen 

d’atteindre |'immortalité. 



LE LIBERALISME 

| Ce terme est riche de connotations, négatives ou positives, selon qu’on l’associe a 

la défense d'un capitalisme sans régle, ou a une conception ouverte de la sociéte 

favorable au développement des libertés individuelles. Le libéralisme releve 

d’abord de doctrines politiques et économiques précises qui ont une histoire. 

LA NAISSANCE DU LIBERALISME AUX XVIIé ET XVIIIF SIECLES 

Le libéralisme se caractérise au départ par un combat contre l'absolutisme et par un 

combat en faveur des libertés individuelles. En relation avec la montée du protestantisme 

qui met I'accent sur la foi intérieure, et la relation personnelle du fidéle a Dieu, le libéra- 

lisme est individualiste. Les libéraux sont les défenseurs de la liberté d'opinion, de pensée, 

de culte et des ardents partisans de la tolérance. Locke, Montesquieu, Voltaire, mais aussi 

Kant ont contribué au développement des idées libérales. 

Locke, plus que Hobbes ou que Rousseau, incarne une pensée libérale, car la fin de 

Etat n'est pas d'imposer la loi du souverain (fiit-elle I'expression de la volonté géné- 

rale) mais de faire respecter les droits naturels des individus, « les droits de 

l'homme » : I'égalité de chacun devant la loi, la liberté d'opinion, d'expression, mais 

aussi la liberté d'entreprise, la propriété individuelle. Pour Locke, la propriété est un 

droit naturel, légitimée par le travail, alors que pour Rousseau elle est a l'origine une 

invention, source d'inégalités. 

LES PHYSIOCRATES, ADAM SMITH 

D’ou vient la richesse d'une nation? Contrairement a l'idée défendue par les mercanti- 

listes (par Colbert), pour qui la richesse venait de la détention de métaux précieux ou de 

l'accumulation de richesses par le commerce ou l'industrie, jalousement protégée par des 

droits de douanes, les physiocrates au XVIII* siécle pensaient que la richesse venait des 

revenus de la terre, de l'agriculture - l'industrie et le commerce consistant a transformer ou 

transporter les biens venant de la nature. Ils étaient donc favorables, comme Quesnay et 

Turgot a la liberté de la circulation du blé et a la fin des taxes douaniéres (« laisser faire, 

laisser passer »), a la création d'un impét sur la propriété (et non sur |'échange). 

Adam Smith pensait que la richesse ne venait pas tant de la nature que des hommes, 

de leur travail et de leur négoce. Le travail est source du droit de la propriété, disait 

Locke. Pour Adam Smith, le travail est a la source d'un capital, enrichi en outre par 

l'épargne, le capital étant a son tour source de nouveaux travaux productifs, et de 

nouvelles richesses. 

Le moteur du travail, du négoce, de I'épargne est I'intérét privé. La poursuite de I'in- 

térét privé dans l'activité économique, loin de nuire a I'intérét commun, contribue a la 

richesse commune. Mieux, Adam Smith pense qu'une main invisible - telle une provi- 

dence cachée - contribue a l'organisation d'un ordre économique par la concurrence 

des intéréts particuliers. 



LA PENSEE ECONOMIQUE LIBERALE AU XIX® SIECLE 

La science économique était née avec Quesnay et Adam Smith; et les auteurs dits 
classiques comme Malthus, Ricardo, Stuart Mill ont été les principaux acteurs de cette 
science nouvelle. Malthus tempére l’optimisme d’'Adam Smith en montrant le décalage 
inéluctable entre l'augmentation de la population et la production des richesses. Pour 
cette raison aussi Ricardo pensait qu'il ne fallait pas encourager la prolifération de la 

population ouvriére, par une augmentation des salaires, d’autant que la valeur d'un bien 

est calculée a partir de son coat de production (thése reprise par Marx). 

Le libéralisme se heurte a une question redoutable : la poursuite de |'intérét privé, 

dans une économie capitaliste et concurrentielle, contribue-t-elle a I'intérét commun? 

Cette question préoccupe Stuart Mill, é&conomiste et philosophe. Il la résout sur le plan 

philosophique par |'utilitarisme, doctrine qu'il hérite de Bentham. Selon |'utilitarisme, 

une action est bonne en vertu de son utilité. Chacun cherche ce qui lui est utile; mais 

des souffrances peuvent se révéler plus utiles que certains plaisirs, il s'agit donc d'éva- 

luer au mieux de son intérét plaisirs et souffrances. Stuart Mill affine I'utilitarisme : le 

bonheur est la fin recherchée par tous, et, selon Mill, la poursuite du bonheur commun 

(la vertu) est une partie constituante de ce bonheur. La poursuite du seul intérét privé 

ne peut contribuer a l'intérét commun. 

LA PENSEE POLITIQUE LIBERALE EN FRANCE 

On désigne ici par pensée politique libérale, non celle des acteurs politiques qui ont 

contribué au triomphe de la bourgeoisie (tels Guizot ou Thiers), mais celle d'intellectuels 

indépendants, comme Benjamin Constant ou Alexis de Tocqueville. 

Constant défend la liberté d’opinion, 

d'expression, comme les penseurs des 

Lumiéres, mais il s‘en prend a la théorie 

politique de Rousseau qui avait inspiré les 

Citation 

« Je ne doute pas que, dans les siécles 
révolutionnaires, comme a la philosophie de lumiére et d’égalité comme les 

morale de Kant : la liberté de I'individu ne nétres, les souverains ne parvinssent 

saurait consister dans une soumission au plus aisément a réunir tous les pouvoirs 
publics dans Jeurs seules mains, et a 

diktat de la volonté générale, ni dans la ae ; 
wor ; ahs : : pénétrer plus habituellement et plus pro- 

soumission inconditionnelle a une loi pita eee Vere Barclecdes inberats 

morale dont la forme serait nécessaire- privés, que n’ai jamais pu le faire aucun 

ment universelle. de ceux de l’Antiquité. » Tocqueville, De 

Tocqueville, en fin analyste des institu- la démocratie en Amérique, IV, 6. 

tions politiques et de la vie sociale aux 

Etats-Unis ot il séjourna deux ans, souligne a la fois le caractére inéluctable des progrés 

de la démocratie dans nos sociétés développées et les dangers qu’ils recélent : a savoir, 

une perte d'initiative et de responsabilité individuelle, du fait que chacun s'en remet a la 

puissance tutélaire de I'Etat. On confie a I'Etat le soin d’assurer la sécurité et la liberté des 

individus, lesquels ont tendance a se renfermer par ailleurs sur leur vie privée et leur pro- 

priété, ou a se réfugier dans des havres de vie communautaire, sans engagement citoyen 

et politique. La démocratie peut porter les germes d'un totalitarisme d’Etat. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Hegel 

e L'histoire permet-elle de justifier 

le mal? 

e La connaissance de l'histoire permet- 

elle de mieux comprendre la politique ? 

e Peut-on parler d'un progres 

de la raison ? 

e Le droit est-il l'ceuvre de la raison ? 

e Qu’est-ce qu'un grand homme ? 

@ de Hegel et de Marx 

e Peut-il exister une conscience 

totalement indépendante ? 

e La violence est-elle nécessaire 

au développement de l'histoire ? 

e Peut-il y avoir comme une fin 

de l'histoire ? 

e L'homme sort-il de la nature ~ 

en entrant dans l'histoire ? 

e homme fait-il l'histoire ou est-il fait 

par l'histoire ? 

e Le travail peut-il déshumaniser ? 

@ de Marx 

e Tout travail est-il aliénant ? 

e Peut-on vouloir supprimer le travail ? 

e La machine libére-t-elle l'homme ? 

e La religion est-elle l’opium du peuple ? 

e L'homme a-t-il besoin de se faire 

des illusions ? 

= Peut-on penser une société sans Etat ? 

= Les droits de l'homme forment-ils un 

droit ? 

- L'Etat est-il nécessairement 
instrument d'une classe dominante ? 

m@ du positivisme et des socialistes 

utopiques 

e Une société peut-elle se passer 

de religion ? _ 

= Toute connaissance est-elle relative ? 

- La fin de la métaphysique est-elle 

la fin de la philosophie ? 

e Les religions sont-elles vouées 

a disparaitre ? 

© Croit-on en la science comme on croit 

en la religion ? 

e Peut-on critiquer la démocratie ? 

e La démocratie, est-ce la tyrannie 

de la masse contre |'individu ? 

e Peut-on penser une société 

sans Etat ? 
e « La propriété, c’est le vol. » 

@ des penseurs libéraux 

e Le travail est-il créateur de valeur ? 

e L'individualisme menace-t-il la paix ? 

e Faut-il condamner I’individualisme ? 

e Le libéralisme peut-il comporter 

une morale ? 

- « Etre libéral. » 
e L'éthique et |'6conomie ont-elles 

sur l'homme le méme point de vue? 

e Affirmer que l'individu est la fin de la 

vie sociale, est-ce étre individualiste ? 

e La démocratie menace-t-elle la liberté 

des individus ? 

e L'égalité et la liberté sont-elles 

nécessairement compatibles ? 

+ L'Etat est-il ennemi de la liberté? 
 Respecte-t-on la loi par intérét ? 

- La morale, est-ce |'intérét 

bien compris ? 



Chapitre 8 

LES PHILOSOPHIES DE LA VIE 
ET DE L'INCONSCIENT, 
DU XIX* AU XX® SIECLE 

Le XIX° siécle a introduit le devenir dans la philosophie : le devenir de 

l'histoire - nous l'avons vu dans le chapitre précédent - mais aussi le 

devenir de la vie elle-méme. 

Les XVII° et XVIII° siécles sont ceux du classicisme, respectueux d'une 

Nature prise pour modéle et d'une Raison éternelle 4 méme de nous faire 

connaitre les lois immuables - tant physiques que morales - de cette nature. 

Le XIX° siécle est celui du romantisme qui redonne, dans le domaine 

artistique et littéraire, tous ses droits a l'expression de la vie des senti- 

ments, aux manifestations des élans de la subjectivité, jusque dans 

leurs aspects extrémes et tragiques. 

Le romantisme peut se concilier avec des idées progressistes du 

siécle (voir le fameux tableau de Delacroix symbolisant La Liberté gui- 

dant le peuple, 1830), mais aussi avec une vision pessimiste et tragique 

de I’'humanité. C'est le cas de la philosophie de Schopenhauer : I'huma- 

nité est prisonniére d'un « vouloir-vivre » infernal dont elle ne peut se 

délivrer que dans la contemplation esthétique ou la connaissance philo- 

sophique désintéressée. Nietzsche souligne de son cété l'implacable 

volonté de puissance qui régit le dynamisme de la nature et de la vie, et 

se cache derriére toutes nos passions, y compris lorsqu’elles se présen- 

tent sous les allures du désintéressement, de la sagesse, de la piété, de 

la science froide et raisonnée. 

Ces deux philosophes font apparaitre le décalage entre, d'un cété, 

l'idée consciente que nous nous faisons de nous-méme et de notre 

liberté et, de l'autre, la tension inconsciente d'un « vouloir-vivre » ou 

d'une « volonté de puissance » qui fait que nous nous attachons pas- 

sionnément a des croyances... nécessaires pour vivre. 

Freud donne précisément a la notion d'inconscient une portée consi- 

dérable, en le plagant au coeur du dynamisme de la vie psychologique. 

L'inconscient n'est autre que ce que nous avons refoulé hors du champ 

de la conscience, mais dont on constate les effets perturbateurs quand 

celui-ci refait surface. 
Bergson, contemporain de Freud, met au centre de sa philosophie, 

d'une facon originale et nouvelle, la vie et son devenir insaisissable, qui 

ont toujours échappé a I’approche rationnelle de la science, laquelle est 

a l’'aise seulement avec ce qui est immuable et éternel. 



SCHOPENHA UER 

en 1788, brillant étudiant, Arthur Schopenhauer a fréquente Goethe, lu 

yn et Kant. Attiré par la philosophie orientale, il publie en 1818 Le Monde 

comme olonté et comme représentation. \gnoré de l’universiteé, il connait une 

es tardive “=p la réédition de son livre en 1859, un an avant sa mort. 

LE MONDE EST NOTRE REPRESENTATION 

Schopenhauer est trés critique a I'égard des systemes philosophiques; seuls Platon et 

Kant trouvent grace a ses yeux. Kant a le mérite de montrer que nous ne connaissons du 

monde que ce que nous en représentons a travers nos catégories (celle de causalité en 

particulier), et a travers les formes de I’espace et du temps. Kant suppose qu'au-dela des 

phénomenes, il y a la réalité du monde tel qu'il est en soi - « la chose en soi » - mais qui 

reste inconnaissable. Pour Schopenhauer, en effet, le monde n’est que notre représenta- 

tion. Llespace, le temps, les lois mettant en relation des causes et des effets ne sont que 

nos maniéres humaines de nous représenter les choses. Ce que nous percevons du monde 

n'est qu’'apparence, tel un réve, comme le monde sensible pour Platon, selon la philosophie 

hindoue, nous ne percevons le monde qu’a travers « le voile de Maya ». 

LA VOLONTE EST L'ESSENCE INTIME DU MONDE 

Mais il est possible d’atteindre la réalité 

du monde au-dela de son voile d'appa- 

rences, de connaitre le monde tel qu’il est 

en soi, par une voie réflexive et intuitive : « Lespece seule a une existence infinie, 
en réfléchissant sur moi-méme, j'ai l'intui- Bours SO on eet Pepepie a, oa ee 

g 7 a aes nis, d’une satisfaction infinie ou de souf- 
tion, a travers l'experience de mes désirs ffanidas wien: Mais Gos eontanerie Ge 

et de mon corps, d'un vouloir-vivre inexo- trouvent enfermés dans le sein étroit d’un 

rable; j'ai l'intuition que ce vouloir-vivre ne _ mortel : quoi d’étonnant donc si celui-ci 
miest pas propre, mais qu'ilest aufonddu -—- Semble vouloir éclater et ne peut trouver 
dynamisme de toute chose dans le exp eeoe poe vere oo Pee 
monde, depuis les processus physico-chi- ees one pe ie is cre ore '  infinie qui le remplit. » Métaphysique de la 
miques de la matiere jusqu’aux processus mort, opment suo de famour. 

de croissance et de reproduction des seein 

étres vivants. Le sentiment de cette volonté n’a rien a voir avec l'idée que nous nous giaeon’ 

de notre libre arbitre, de notre capacité de choisir; non, cette volonté est celle d'un vouloir- 

vivre aveugle, sans fin et sans fondement, en deca de toute raison. 

LES INDIVIDUS, JOUETS DE LESPECE 

Nos représentations, que nous croyons maitriser par la raison, sont en réalité toutes, 

inconsciemment, au service de ce vouloir-vivre et en refletent son dynamisme. Nos 



représentations, mues par le principe de raison et le principe d'individuation, réfractent 
le vouloir-vivre universel en une multiplicité d'individus, distincts dans l'espace et le 
temps, et agissant les uns par rapport aux autres selon des relations de cause a effet. 

Les individus sont autant d’objectivations d'une méme et unique volonté cosmique uni- 
verselle. Les 6tres se diversifient a l'intérieur de chaque grand genre (le végétal, l'animal...) 
selon les espéces hiérarchisées. Les espéces sont, telles les Idées platoniciennes, des 
essences eternelles. Les individus passent, telles des ombres, seules les espéces demeu- 
rent. Les individus sont entiérement au service du vouloir-vivre de I'espéce. Par exemple, le 
desir sexuel, a l'origine de nos passions amoureuses les plus folles, nest que I’instrument 
du vouloir-vivre de l'espéce. 

LA VIE EST SOUFFRANCE 

Citation 
Schopenhauer reprend les themes du 

bouddhisme : parce que la vie est soif de « C’est précisément parce que celui qui 
vivre insatiable, elle est une perpétuelle se donne la mort ne peut cesser de vou- 

souffrance, le moi n’est qu'une illusion. Les loir qu’il cesse de vivre. » Le Monde 
comme volonté et comme représenta- individus croient s'accomplir, en poursui- 

P iM tion [livre IV, § 69). 
vant leurs désirs, quand ils ne sont que les 

jouets de la volonté de l'espéce et de la 

volonté cosmique. D’ou les passions qui agitent les hommes depuis toujours et qui les ren- 

dent capables de tuer fréres et méres pour satisfaire leur égoisme insatiable, et quand 

l'homme est rassasié, il est rongé par la satiété et l'ennui. Le pessimisme de Schopenhauer 

est radical. Ce pessimisme ne justifie pas pour autant le suicide, puisque vouloir se tuer 

pour étre délivré du non-sens de la vie, c'est encore accorder de I'importance a son indivi- 

dualité, quand celle-ci n'est précisément qu'une illusion; c'est étre plus que jamais esclave 

du vouloir-vivre! 

LE SALUT 

Le reméde a notre malheur est double : éthique et esthétique. Il ne saurait étre politique 

ou juridique : la justice consiste a tenter en vain d'harmoniser des égoismes. II doit étre 

radical : puisque la souffrance vient de nos désirs insatiables, il s'agit de supprimer ces 

désirs. Par une éthique du renoncement (& soi) et de la pitié, inspirée par le christianisme, 

qui appelle a l'amour du prochain, et par le bouddhisme qui prédispose a une bienveillance 

a l'égard d’autrui et de ses souffrances. La pitié repose sur la conscience de I'unité des 

étres : autrui n’est qu'un autre moi-méme, instrument comme moi d’un unique vouloir- 

vivre. L'autre voie du salut est l'art : l'art - par exemple la tragédie grecque - permet d'avoir 

une juste représentation du vouloir-vivre qui conduit les individus a leur malheur; de le 

contempler comme a distance, et ainsi de s’en détacher. La contemplation esthetique est 

désintéressée, disait Kant, et, comme telle, délivrance. Elle nous permet de saisir, de fagon 

intuitive et non discursive, l’essence du monde comme volonté; cela est particulierement 

vrai de la musique dont le langage est le plus a méme d’objectiver ce vouloir-vivre univer- 

sel. Lindividu s'arrache ainsi, par une éthique de la pitié et par la contemplation esthétique, 

au vouloir-vivre universel. 



Fried 

NIETZSCHE 

rich Nietzsche est né prés de Leipzig, en 1844. Fils de pasteur, il recoit une 

‘Gducation intellectuelle et musicale. Il est propulsé 4 24 ans professeur de philo- 

classique 4 Bale. Enthousiasmé par la lecture du Monde comme volonteé et 

comme représentation de Schopenhauer, il se tourne vers la philosophie. 

UN PHILOSOPHE ERRANT ET SOLITAIRE 

A Bale il se lie d'amitié avec Wagner et écrit un premier ouvrage, a la gloire de ce der- 

nier : La Naissance de la Tragédie, en 1872. Pour des raisons de santé, Nietzsche aban- 

donne son enseignement a Bale. II méne, a partir de 1879, une vie errante (il séjourne a 

Génes, en Haute-Engadine...). Aprés avoir rompu avec Wagner, il écrit livre sur livre, 

dans un style trés personnel, procédant par aphorismes : Considérations intempestives, 

Humain trop humain, Aurore, Le Gai Savoir, Ainsi parlait Zarathoustra, Par-dela Bien et 

Mal, Généalogie de la Morale... || entreprend, en solitaire, une ceuvre philosophique, ou il 

s'attaque aux fondements (platoniciens et judéo-chrétiens) de la métaphysique et de la 

morale traditionnelle. Ses ouvrages sont peu lus. En 1888, il écrit coup sur coup des 

chefs-d'ceuvre : Le Cas Wagner, Nietzsche contre Wagner, I'Antéchrist, Le Crépuscule des 

Idoles, Ecce Homo... dans un style incisif, éclatant, alors méme que les premiers signes 

de folie se manifestent. Début 1889, il s'effondre a Turin; une paralysie, sans doute d’ori- 

gine syphilitique, atteint le cerveau. Il tombe dans la démence avant de devenir apa- 

thique. Soigné par sa sceur a Weimar, il meurt en 1900. 

NIETZSCHE, LECTEUR DE SCHOPENHAUER 

Nietzsche retient d’abord de Schopenhauer |'idée que le monde est gouverné par 

une volonté aveugle, un vouloir-vivre insatiable, sans raison et sans but, et qu'on peut se 

délivrer de la tyrannie de cette volonté seulement dans et par l'art, en particulier par la 

musique qui, mieux que tout discours philosophique, nous fait saisir dans le dynamisme 

méme de ses modulations, de ses rythmes, etc., la réalité profonde de cette volonté uni- 

verselle. Nietzsche pensait que Wagner était le compositeur qui possédait le génie per- 

mettant de créer la musique qui aurait la puissance d’expression métaphysique que 

Schopenhauer lui assignait. 

Nietzsche, professeur de philologie, alliait a sa culture philosophique et musicale, une 

excellente connaissance des Grecs. Nietzsche pensait que la tragédie grecque définissait 

esprit véritable de la culture grecque, mieux que la philosophie de Socrate et Platon, 

imprégnée de morale. Les tragiques grecs ont su mettre en évidence le caractére 

insensé, aveugle, fatal de la passion, qu’aucune raison ne peut endiguer, puisque le héros 

tragique est I'instrument du destin et le jouet de ce vouloir-vivre insensé, symbolisé par 

la figure de Dionysos, dieu de I'ivresse et de l'enthousiasme. 

Par la maitrise sereine de son art - maitrise symbolisée par la figure d'Apollon, inspi- 

rateur avec Dionysos, de toute activité poétique et musicale chez les Grecs -, le poéte 



tragique, donnant une juste représentation du destin et du vouloir-vivre, permettait ainsi 

de s'en détacher, sans prétendre le supprimer ou le dénoncer. 

Dire oui a la folie d'un destin sans raison et sans but : voila une idée a laquelle 

Nietzsche sera fidéle. 

NIETZSCHE, LART CONTRE LA MORALE 

L'art n'a donc pas pour fin de nous délivrer de la vie, comme le disait Schopenhauer, 

l'art a pour fin d'affirmer l'intensité de la vie, avec ses souffrances, ses douleurs, le prix 

de la mort. Schopenhauer avait une conception moralisante de |'art - et Wagner aussi - en 

voulant mettre la musique au service de I'idée de rédemption, du salut, en donnant des 

accents chrétiens a son opéra. Donner une destination morale a I'art, c'est dénaturer 

l'art. 

Platon condamnait l'art - et la tragédie en particulier - en raison de son immoralité. 

Nietzsche prend contre Platon le parti de l'art qui célébre l’existence dans toute la 

vigueur de ses contradictions. Platon 

reprochait aux artistes d’étre des imita- = = — | 

teurs, des inventeurs d'un monde d'illu- 

sion (ou les dieux et les héros ne sont pas 

dépourvus de passion ni de méchanceté) 

pour mieux nous éloigner de la vérité 

morale... 

Citation 

« Pourquoi souffrir? Lhomme, le plus 

vaillant, le plus apte a la souffrance de 

tous les animaux, ne rejette pas la souf- 

france en soi : il la cherche méme, 

pourvu qu’on lui montre la raison d’étre, 

le pourquoi de cette souffrance. Le non- 

sens de la douleur, et non la douleur 

elle-méme est la malédiction qui a jus- 

qu’a présent pesé sur I’humanité - or 

lidéal ascétique lui donnait un sens! 

C’était a présent le seul sens qu’on lui 

eit donné; n’‘importe quel sens vaut 

mieux que pas de sens du tout. » 

Généalogie de la morale, ill. 

Nietzsche opére un renversement : ce 

sont les valeurs de la morale et de la reli- 

gion qui sont des mensonges, des inven- 

tions humaines pour mieux masquer 

notre incapacité d'admettre la vie telle 

qu'elle est avec ses rigueurs et ses diffi- 

cultés, alors qu'il y a beaucoup plus de 

justesse dans les fictions, les inventions, 

les ruses de l'art. 

Ce qui caractérise la vie en son essence 

est la voionté de puissance. Celle-ci n‘est 

pas identique au « vouloir-vivre » de Schopenhauer. Car on ne saurait vouloir vivre, comme 

si la vie pouvait étre un but que se donne la volonté. Non, vivre c'est chercher la puissance 

pour elle-méme, vouloir intensément la puissance qui est au coeur du dynamisme de la vie. 

« Ce que veut l'homme, la moindre parcelle du vivant, c'est un accroissement de 

puissance. » 

L'homme, méme lorsqu’il prétend rechercher la paix du bonheur, recherche encore et 

toujours la puissance, ne serait-ce que celle de croire pouvoir avoir raison des passions, 

de la vie. Car on peut mettre aussi toute sa volonté de puissance dans le ressentiment, 

dans la dévalorisation de la vie, comme pour se venger delle, par impuissance : c'est ce 

ressentiment qui caractérise « I'idéal ascétique » (qu'on trouve chez Platon, les Epicu- 

riens, les Stoiciens, dans la tradition bouddhiste, chez Schopenhauer, et chez des 

auteurs chrétiens comme Pascal, Kant...). 



LE RENVERSEMENT DU PLATONISME 

D'une maniére générale, Nietzsche s'en prend a la métaphysique, c’est-a-dire a cette 

partie de la philosophie qui prétend atteindre les vérités quant a la raison d'étre fonda- 

mentale du monde, quant au sens de l'existence, etc. Mais Nietzsche n’est pas positiviste 

pour autant. Le positiviste croit a la vérité de la science, a la subordination de la pensée 

aux seuls faits empiriques et aux lois de la physique. Mais « il n'y a pas de faits, seule- 

ment des interprétations », dit Nietzsche. i 

Sur les traces de Kant et de Schopenhauer, Nietzsche pense que la science est une 

interprétation. Les vérités scientifiques sont le résultat de l’imposition de nos catégories 

sur le monde. Les lois scientifiques sont le produit de simplifications, de perspectives 

schématiques permettant de mieux maitriser la nature. Mais cela n'implique pas que ces 

schémas et ces simplifications décrivent le réel dans sa complexité, et surtout dans sa 

diversité, sa multiplicité, son changement constant. La vérité que nous cherchons a tout 

prix - en philosophie, dans les sciences, en morale - est une fagon de nous rassurer, 

d’avoir raison de la vie. 

Toute la philosophie de Nietzsche repose en réalité sur un renversement du plato- 

nisme, et de toute une tradition métaphysique. Pour Platon, le monde sensible est mul- 

tiple, contradictoire, changeant, alors que la vérité est une, stable, universelle. Mais pour 

Nietzsche la seule réalité véritable du monde est précisément son devenir inconstant, 

son insaisissabilité, ses contradictions. Nietzsche réhabilite la philosophie du présocra- 

tique Héraclite qui affirmait que tout est devenir. Les Idées platoniciennes, éternelles, 

qui seraient les véritables réalités, accessibles a la seule intelligence ne sont que des fic- 

tions pour nous faire croire qu'il existe un monde meilleur que celui-la. 

DIEU EST MORT 

La philosophie de Nietzsche est donc une vaste entreprise de destruction des illu- 

sions qui sont a l'arri€re fond de ce que nous prenons pour des vérités inébranlables. 

Les vérités (morales, métaphysiques...) qui nous paraissent les plus certaines ne le sont 

que parce que, sans elles, nous ne pourrions vivre : ce sont des illusions nécessaires 

pour vivre. C'est particulierement vrai de celle sur laquelle on les fait reposer : |'exis- 

tence de Dieu. 

« Dieu est mort », déclare Nietzsche. Ceux qui croient au progrés, au sens de Ihis- 

toire, a la possibilité pour l'homme de créer un monde meilleur, aux lendemains qui 

chantent, dans le prolongement de la philosophie des Lumiéres, ne permettent pas de 

surmonter la mort de Dieu. Bien au contraire, ils ne font que remplacer le Dieu de la reli- 

gion par un nouveau Dieu : I'Homme, ou I'Histoire (et si Nietzsche n’avait pas lu Mary, il 

avait lu Hegel), 

« Dieu est mort ». Certes Nietzsche annonce cette mort dans le sillage de la science 

moderne : l'homme n'est plus au centre du monde. Or, toutes les constructions reli- 

gieuses et philosophiques ont consisté a faire espérer que le cours du monde corres- 

ponde au cours des désirs de l'homme, comme si l'homme était le but de l'existence du 

monde - en ce sens Nietzsche est proche de Spinoza dans son combat contre l'anthro- 

pocentrisme. On imagine un Dieu qui a créé un monde pour les hommes, y compris pour 



les punir de leur péché. Car I'‘homme préfére admettre la souffrance et le malheur 
pourvu qu'on leur donne un sens, plutét que d’avoir a subir des souffrances pour rien, 
plutot que d'admettre que la vie n’a pas de sens. 

ANNONCE ET DEPASSEMENT DU NIHILISME 

La philosophie de Nietzsche est donc 

nihiliste : nous ne vivons pas en vue de 

réaliser un but de la nature, en vue de la 

réalisation d'un dessein de dieu ou de I’his- 

Citation 

« Lidée de Dieu fut jusqu’a présent la 
toire; nous vivons pour rien (nihil). Le nihi- plus grande objection contre I'existence. 

lisme sera le trait principal du XX°siécle : Nous nions Dieu, nous nions la responsa- 

une désillusion et une incapacité ase bilité en Dieu : par la seulement nous 

remettre de la mort de Dieu et des idéaux. fae le monde. » Crépuscule des 
oles. 

Mais Nietzsche annonce aussi la voie du 

dépassement du nihilisme. 

L'homme s'est donc inventé des raisons d'exister, alors méme que rien de ce qui 

existe dans le monde ne saurait étre justifié, dans la mesure ol nous ne pouvons éva- 

luer ce qui est : nous sommes une partie du tout, nous ne saurions juger le tout... Mais 

loin que cette idée doive nous accabler, elle est libératrice. On a, par anthropomor- 

phisme, fogé des intentions dans la nature et le monde, comme si celles-ci étaient res- 

ponsables de quoi que ce soit. On les a rendus coupables de nos malheurs, quitte a 

placer en Dieu lui-méme, ou dans |'homme pécheur, créature de Dieu, la cause du mal. 

Ce qui a inspiré jusqu’a aujourd'hui la morale, la religion, la métaphysique est essentiel- 

lement un ressentiment contre la vie. Mais la vie est innocente. Et c'est un grand poids 

de la libérer de l'idée de faute, de péché. On ne vit pas pour étre sauvé, racheté... 

Encore faut-il 6tre a la hauteur d'une idée aussi libératrice. Le surhomme désigne 

celui qui est capable de dire oui 4 une vie qui ne poursuit aucune fin, et n'est vécue pour 

rien. Nietzsche a méme cette illumination : nous avons vécu une éternité de fois la 

méme vie, et nous la vivrons encore une éternité de fois. Tel est le theme de |'éternel 

retour. Celui qui n'est pas accablé par une idée aussi nihiliste est a méme de vivre dans 

toute son intensité la volonté de puissance, sans chercher a la fuir, a la nier, sans ressen- 

timent... Celui qui est capable de donner son assentiment a la méme vie qui revient éter- 

nellement, celui-la’'a surmonté le nihilisme. 

Nietzsche a été un philosophe controversé, pour avoir été récupéré par |'idéologie 

nazie, en raison, en particulier, de la publicité que sa sceur, Elizabeth (morte en 1935), 

mariée & un pangermaniste antisémite, a donnée a son ceuvre. Elle contribua a dénatu- 

rer l'ceuvre de son frére et a salir la mémoire d'un homme fonciérement rétif a l'idéa- 

lisme et au romantisme allemand de son temps, et plus encore a l’antisémitisme qui 

pouvait l’accompagner; c'est ainsi qu'il finit par rejeter violemment la musique de 

Wagner, dont il avait été l'ami dans sa jeunesse. 

Nietzsche exerca une influence prépondérante sur les penseurs du XX° siecle, par 

exemple sur Heidegger. En France, on redécouvrit son ceuvre vers 1968, en I'associant 

aux philosophes du soupc¢on, Marx et Freud, et il inspira des penseurs comme Foucault, 

Deleuze, Derrida... 



_ Sigmund Freud (1856-1939), médecin, est a l’origine de la psychanalyse, qui 

__si elle est d’abord une méthode de traitement des troubles psychiques, 

devient une conception de la vie de l’esprit et produit une révolution radicale 

dans notre conception de l'homme. 

L'HYPOTHESE DE L'INCONSCIENT 

En tant que médecin, Freud s'est spécialisé dans |'étude des maladies nerveuses. Or, 

la médecine se heurte aux maladies de l'esprit face a des sympt6mes sans cause orga- 

nique apparente. II vient a Paris suivre les cours de Charcot, spécialisé dans Ihystérie. 

Mais ce dernier explique avant tout cette maladie par des causes physiologiques. 

De retour a Vienne, avec son collegue Breuer, qui avait traité par hypnose le cas 

d'une patiente Anna O., il poursuit une étude sur I’hystérie. Breuer était parvenu a faire 

disparaitre les symptémes (paralysie partielle, troubles oculaires...) de sa patiente qui, 

sous hypnose, avait évoqué des événements traumatiques de son passé. 

L'hystérie serait la résurgence déguisée d’événements antérieurs enfouis. Le retour a 

la conscience de ces événements tendrait a faire disparaitre les symptémes en agissant 

comme une catharsis libératoire. Il y aurait ainsi une vie psychique autre que celle de la 

conscience. De 1a I'hypothése de l'inconscient. Freud se sépare ensuite de Breuer et 

abandonne I'hypnose, qui lui semble limitée, pour mettre au point la méthode de la libre 

association a laquelle il donnera le nom de psychanalyse. 

LA NOTION DE PULSION 

La conception populaire distingue deux pulsions, la faim et l'amour comme ce qui 

permet a l'individu et a l'’espéce de se conserver. Freud distingue les pulsions d'autocon- 

servation, pulsion du moi, et les pulsions sexuelles, la libido. Or, ces pulsions peuvent 

entrer en conflit lorsque, par exemple, elles apparaissent au moi comme une menace. Le 

refus par le moi des pulsions sexuelles les conduit a se manifester autrement sous 

forme de symptémes nerveux. 

Notre vie psychique est ainsi marquée par le conflit entre ces deux pulsions. Lorsque 

ce conflit est trop grand se développent les névroses. Les pulsions subissent un destin 

dans la vie infantile de |'individu : sa libido se fixe d'abord sur lui-méme, c'est le narcis- 

sisme, puis se déplace vers d'autres objets. enfant s'attache a des étres proches, mais 

doit renoncer a eux. Telle est une forme du complexe d'CEdipe dans lequel l'objet de 

l'amour est pour un des parents. 

La libido rencontre ainsi les exigences de la vie sociale. Ceci conduit au refoulement, 

mais mene également a la naissance de fantasmes inconscients qui sont des mises en 

scene de leur réalisation. De la les analyses de Freud sur |'art ou encore la religion 

comme processus de sublimation. La cure analytique a pour but de transformer le pro- 

cessus de refoulement afin que le conflit devienne supportable. 



. 

. 

LA SAISIE DU SENS 

Il s'agit des lors de saisir ce conflit alors qu'il échappe a la conscience. Le réve va devenir 
ici un matériau essentiel. En effet, il temoigne d'une dimension de la vie psychique lorsque 
la conscience n’est pas vigilante. Jusqu’alors les réves étaient saisis comme le résultat 
d'une mécanique nerveuse libérée de l'emprise de la raison (folie) ou comme des messages 
divins. Freud va introduire un sens 1a oU on ne saisissait que de I’absurde. II va ainsi distin- 
guer le contenu manifeste du contenu latent. Est manifeste ce que le patient raconte de 
son réve et qui, bien souvent, parait dénué de sens. Est latent, le sens que I’on peut décou- 
vrir derriére le contenu latent. Le r€éve prend un sens lorsqu’est saisi ce contenu latent au 

regard de l'histoire de l'individu. C'est pourquoi Freud définit le reve comme la manifesta- 

tion du désir. En interprétant les réves, Freud apporte du rationnel a ce qui ne semble avoir 

aucun sens, et c'est en ceci qu'il laissera aussi toutes leurs places aux actes manqués. 

LES TOPIQUES Citation 

Inaugurant une nouvelle théorie, Freud ; ‘b.4 1 

ne cesse de la faire évoluer. A cété de la eee eee ot in 
théorie de la libido, apparait I'idée d'autres représentation qui n’est pas exprimée en 
pulsions comme Eros, la passion de vie, et mots ou l'acte psychique non surinvesti 
Thanatos, la pulsion de mort. Il s‘'attache demeure alors en arriére, refoulée, dans 

aussi a faire évoluer les concepts rendant linconscient. » Métapsychologie. 
compte de la vie psychique. II distingue ainsi 

d’abord le conscient du préconscient et de I'inconscient. Puis, notant que le refoulement peut 

étre inconscient, il établit une seconde topique en distinguant le Ca (qui désigne les forces pro- 

fondes inconscientes qui gouvernent la vie humaine) du Moi (dont I’activité peut étre 

consciente ou inconsciente et qui joue le médiateur entre le Ca, le Surmoi et le monde exté- 

rieur) et du Surmoi (l‘autorité psychique de censure résultant de l'intériorisation des interdits). 

LES TROIS BLESSURES NARCISSIQUES DE L'HUMANITE 

En établissant I’'hypothése de I'inconscient, Freud introduit une rupture dans notre 

conception de l'homme. La vie psychique n’est plus claire a elle-méme et l'homme devient 

en quelque sorte étranger a lui-méme. Voila pourquoi la psychanalyse correspond 4 la troi- 

siéme grande. blessure narcissique de !'humanité. Avec la révolution copernicienne, 

‘homme a découvert qu'il n’était plus le centre de I'univers; avec la théorie de |'évolution 

de Darwin, l'homme n’est plus une espéce a part, mais s'inscrit dans une évolution globale 

des espéces; avec la psychanalyse, le moi « n’est plus maitre dans sa propre maison ». 

CONCLUSION 

Freud n'introduit pourtant pas l'idée d’un déterminisme radical dans sa conception de 

l'homme. Certes, I'inconscient ne peut par nature devenir conscient, mais il reste a 

l'homme la possibilité et méme I'exigence d’étre le plus clair possible avec luirméme pour 

tout ce qui peut advenir a la conscience. 



BERGSON 

Henri Bergson (1859-1941), philosophe, professeur au College de France, obtient 

le prix Nobel de littérature en 1927. Dans une période marquée par le positi- 

_visme, Bergson réagit contre toute pensée qui compte uniquement sur la science 

et construit une philosophie de la vie loin des abstractions de I’intelligence. 

LE QUANTITATIF ET LE QUALITATIF 

La science nous conduit 4 une approche quantitative du monde et des choses. Elle nous 

permet de rendre compte d'une couleur par la mesure de la longueur d'onde, d'un son par 

la mesure d'une intensité... Or, Bergson s'attache a montrer que la réalité n’est pas de 

l'ordre du quantitatif mais du qualitatif : la couleur, le son que je saisis ne sont pas des 

quantités mais avant tout des qualités. Il y a donc un écart entre la réalité et la maniere 

dont la science en parle. Pourquoi? Parce qu'il faut distinguer deux modes de connais- 

sance : |'intelligence et I’intuition. 

L'INTELLIGENCE ET LINTUITION 

L'homme est un étre intelligent, mais l'intelligence est avant tout une faculté d'agir et de 

réagir face a des obstacles. Ainsi, I'etre intelligent est celui qui parvient a déterminer des 

moyens pour parvenir a une fin qu'il s'est fixée. Etre intelligent, c'est alors découper le che- 

min qui nous méne a la réussite en autant d’étapes qu'il nous est nécessaire d’emprunter 

pour y parvenir. intelligence est ainsi cette faculté qui segmente la réalité afin de mieux 

agir. Dés lors, la connaissance que I'intelligence nous donne du réel est d'emblée une trans- 

formation de celui-ci. Si nous voulons connaitre ce qu'est vraiment la réalité, il ne faut pas 

faire appel a l'intelligence mais a I'intuition. De la cette distinction entre le quantitatif et le 

qualitatif. La description quantitative du monde reléve de l'intelligence parce que le 

nombre est un moyen de mesurer et de découper. Quand on veut comprendre, on 

demande un dessin. Or, le dessin n'est qu'une représentation, et non la chose. Au contraire, 

la saisie qualitative du réel reléve de I'intuition. 

L'INTUITION DE LA DUREE 

La question du temps fournit un bon exemple pour saisir cette distinction. Lorsque nous 

parlons du temps, nous le saisissons comme une suite d'instants que nous pouvons mesu- 

rer : nous parlons d'heures, de minutes ou de secondes. Une telle approche nous permet 

ainsi de nous repérer et d’agir. Or, parler de moments ou d'instants qui se succédent, c'est 

déformer la réalité du temps. En effet, le temps n'est pas une suite d'instants, ce qui revien- 

drait a penser qu’a chaque instant, le temps ne s'écoule pas. Le temps est une durée conti- 

nue et indivisible. C'est ce que Bergson nomme alors durée, afin de la distinguer du temps 

dont parle le physicien. Or, cette durée, nous ne la saisissons pas par l'intelligence mais par 

intuition, par un mode d'accés immédiat au réel. Des que nous nous retournons en nous- 



mémes, nous saisissons immédiatement que la durée est continue et indivisible et qu'elle 
est différente de la représentation du temps que nous offre intelligence. II s'agit donc de 
distinguer la représentation qui est toujours spatiale, de la réalité qui ne I'est pas. La réalité 
du temps n’est pas l'espace ou la maniére dont nous nous la figurons. Nous avons besoin 
d'un dessin pour nous repérer, mais le dessin n'est pas la réalité. La durée n'est pas quanti- 
tative, elle est qualitative. En effet, la durée véritable n'est pas une suite d'instants iden- 
tiques, elle est une continuité sans cesse changeante. C'est ce que nous saisissons dans 
intuition de notre moi profond. 

LA LIBERTE Citation 

Nous avons ainsi tendance a aborder 
5 rahe & « Notre durée est irréversible... Ainsi 

tous les problemes en les réduisant a ce notre personnalité pousse, grandit, 
que l'intelligence nous en dit. C'est ainsi marit sans cesse. Chacun de ses 

que nous commettons des erreurs a pro- moments est du nouveau qui s’ajoute a 

pos de la liberté. La science nous offre une ce qui était auparavant. Allons plus loin : 
ce n’est pas seulement du nouveau, mais 

conception déterministe du monde. Elle ee Pap ee a Ze ‘ ete 
de l’imprévisible. » LEvolution créatrice. 

nous conduit ainsi a considérer que 

lorsque nous agissons, des causes déter- 

minent nos actes. Nous distinguons alors des mobiles et des motifs et nous nous représen- 

tons, encore une fois, le fait d’agir comme une succession de moments dans un ordre 

temporel. Nous spatialisons les mobiles et les motifs. Le déterminisme qui nie la liberté est 

alors une représentation partielle de la réalité. L'acte libre sera celui dans lequel notre étre 

est engagé tout entier, c'est-a-dire tout ce que nous sommes dans la richesse de notre his- 

toire. Une fois encore, c'est a partir de l'intuition de la durée comme tout indivisible qu'il 

faut penser la liberté. 

L'ELAN VITAL 

Bergson va également s'opposer aux théses évolutionnistes. Ces dernieres déduisent la vie 

de la matiére, ou pensent I’évolution comme la réalisation d'un plan tracé d’avance. La encore, 

il s'agit d'une double illusion. Le mécanisme nie la durée : le temps que le sucre met a fondre 

suppose aussi mon impatience de le voir fondre et la durée n’est pas matérielle; penser que 

'6évolution suit un plan tracé d’avance revient a considérer que tout le possible a venir était 

déja contenu dans le réel et attendait pour devenir a son tour réel. Or, le possible n’est qu'une 

illusion rétrospective. Nous déclarons possibles les choses apres coup, comme si les choses 

avaient été prévisibles. L’évolution existe parce qu'il y a un élan vital créateur qui fait surgir 

des formes de plus en plus complexes face a des problémes posés rigoureusement imprévi- 

sibles. C'est ce que Bergson nomme |'élan vital et ceci parce que l'univers materiel dure et que 

la durée est créatrice. La pensée de Bergson est ainsi une philosophie de la vie. 

CONCLUSION 

Bergson nous invite ainsi 4 ne pas réduire notre rapport au monde a un rapport pra- 

tique et mécanique, et a nous défier de I'abstraction que produit l'intelligence. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Schopenhauer et de Nietzsche 

= L'homme est-il un animal désespérant ? 

= homme est-il un animal 

métaphysique ? 

e Peut-on refuser la vérité ? 

= homme a-t-il besoin de se faire 

des illusions ? 

e La conscience est-elle source 

d'illusion ? 

@ de Nietzsche plus particuliegrement 

e Peut-on étre a la fois lucide et heureux ? 

e Faut-il donner un sens 

a la souffrance ? 

e Vit-on pour ne pas souffrir ? 

e Les vérités sont-elles des croyances 

nécessaires ? ’ 

e Peut-on étre heureux sans vertu ? 

Que valent le bien et le mal ? 

e Y a-t-il une vérité des apparences ? 

e Peut-on se délivrer du poids 

de l'histoire ? 

e La conscience morale n’est-elle que 

le fruit de l'éducation ? 

e « Vouloir la vérité, c'est vouloir 

secretement la mort. » 

e Dieu est-il mort ? 

e « Dieu fut jusqu’a présent la plus 

grande objection contre l'existence. » 

i de Freud et de Nietzsche 

© La philosophie pourrait-elle ignorer 

le corps ? 

e L‘homme a-t-il besoin de se faire 

des illusions ? 

Que faut-il oublier ? 

e Faut-il oublier pour vivre? =~ 

e Lillusion a-t-elle un avenir ? 

- La religion peut-elle étre considérée 

comme rassurante ? 

@ de Freud plus particuliérement 

La reconnaissance de |'inconscient 

nous délivre-t-elle de toute 

responsabilité ? 

e L'inconscient a-t-il de quoi nous faire 

peur ? 

e Peut-on refuser l'idée 

d'un inconscient psychique ? 

e | anotion d'inconscient peut-elle 

entrainer la fatalité dans la vie 

de l'homme ? 

e Peut-on tout soumettre a la raison ? 

e Suis-je ce que mon passé a fait de moi? 

@ de Bergson 

e Peut-on penser |'écoulement 

du temps ? 

= Qu’est-ce que le temps ? 

- Sommes-nous dans le temps comme 

nous sommes dans |'espace ? 

e Faut-il penser le temps comme 

ce qui s’écoule ? 

e L'ineffable. 

e Faut-il renoncer a connaitre 

ce qui est changeant ? 

e Y a-t-il une ceuvre du temps? 

e Peut-on parler d'une création de soi? 

e Les créateurs ne doivent-ils leurs 

inventions qu’a eux seuls ? 



Ve ee tae 

Chapitre 9 

LES PHILOSOPHIES 
DE EXISTENCE, 
DU XIX® AU XX‘ SIECLE 

Alors que la philosophie semblait s’achever avec la métaphysique de 

Hegel, puisque celle-ci prétendait dévoiler le sens de I’histoire et annon- 

cer son achévement, alors que le marxisme prédisait aussi la fin de la 

philosophie qui n’aurait fait jusqu’ici qu'interpréter le monde au lieu de 

le transformer, voici qu’émergent des approches philosophiques radica- 

lement nouvelles, défiant toute une tradition spéculative. 

If est inauguré par un penseur adversaire déclaré de Hegel 

- Kierkegaard - un penseur chrétien qui met en avant I'existence 

unique, singuliére de l'individu, avec toute sa subjectivité et la liberté 

de croire en Dieu, qu’aucun systéme philosophique ne peut intégrer 

dans les filets de ses théorisations du monde. Kierkegaard a forte- 

ment influencé des penseurs comme Heidegger et Sartre. 

Un autre penseur, plus inscrit dans la tradition de la philosophie uni- 

versitaire - Husserl - va bouleverser aussi notre fagon de philosopher, 

notre appréhension de la question de la vérité. Le modéle occidental de 

la connaissance de la vérité, légué par les Grecs, et repris par la tradi- 

tion scientifique moderne depuis Galilée, est celui des mathématiques. 

Quel est le fondement des mathématiques ? La logique - disent Frege 

et Russel a la méme époque (voir le chapitre suivant). Pour Husserl, il 

est constitué par des évidences originaires qui précédent toute 

construction d'un raisonnement ou d'un jugement. 

Il existe des vérités prélogiques. Mieux, les seules vérités sur les- 

guelles on puisse fonder la science, et toute la philosophie, sont don- 

nées dans un rapport originaire, éminemment concret, de la conscience 

au monde, au coeur méme d'un vécu de la conscience. Husserl est le 

fondateur de la phénoménologie : il inaugure une méthode d'approche 

qui vise a aller au plus prés des choses, de la surface évidente de leur 

manifestation (« phénoméne », en grec, signifie « ce qui se 

manifeste »). 

Le jeune Heidegger et Sartre adopteront cette démarche phénomé- 

nologique, pour tenter de saisir l'existence humaine dans ses manifes- 

tations originaires, authentiques, libres, avant toute rationalisation. 

Heidegger se démarquera ensuite des philosophies de l'existence, 

encore prisonniéres, a ses yeux, d'une métaphysique du sujet. 



KIERKEGAARD 

Eoperbeges, Seren Merkepaard (181 3.1855) a recu une éducation chre- 

_ tienne trés stricte, puis mené une vie austere (il renonce volontairement a a s’unir 

avec celle qu'il aime) pour rédiger une ceuvre consacrée a la cause du christia- 

_ nisme, une ceuvre rebelle, hostile a la religion officielle, mais aussi a la philosophie. 

KIERKEGAARD, UN EXISTENTIALISTE CHRETIEN 

La vérité ne réside pas dans I'objectivité de la science, les généralités abstraites de la 

philosophie, elle est bien plutdét dans I'in- 

certitude objective du sujet face a la 

valeur et au sens de ses actes, face a la 

contradiction entre son exigence passion- 

née d'infini et la finitude de son existence « La foule c’est le mensonge. Christ fut 

mortelle, entre la richesse infinie de la sub- crucifié parce que tout en s'adressant a 
eee ek ces Meg, : wete tous, il ne voulut pas avoir affaire a la 
jectivité et les limites des lois objectives de foulé, ne voulué pasteon Secours, s'en 

la science ou de la moralité commune. détourna a cet égard inconditionnelle- 
Socrate l'avait fort bien compris, en inter- _ ment, ne voulut pas fonder de parti, 

rogeant ses interlocuteurs sur ce qu’ils n’autorisa pas le vote, mais voulut étre 

prétendaient connaitre du bien, du beau, ce quill etait, la Verite qui se rapporte a 

de la vertu... et en les mettant face a leur WS at oe We eee er 
mon ceuvre. 

ignorance et leur mauvaise foi. Socrate, 

n’écoutant que sa conscience, aurait osé 

faire entendre, face aux bornes de la moralité objective commune, l'exigence éthique infi- 

nie de la subjectivité. Mais Socrate croyait pouvoir dépasser cette contradiction par la rai- 

son, alors que seule la foi nous loge au cceur de cette contradiction insoluble. 

La philosophie tente de dissoudre I'individu et sa passion dans un systéme rationnel du 

monde. Kierkegaard s'en prend surtout a Hegel, qui s'est efforcé de donner une vision 

globale de I'histoire humaine dont le déroulement serait, en dépit des apparences, parfai- 

tement rationnel. Ce que souligne Kierkegaard, c'est que I'individu n’a pas de place dans 

cette vision rationnelle de I'histoire, il est alors un instrument de la raison de I'histoire 

(songez au marxisme : l'individu n'existe qu’en tant que membre d'une classe sociale, 

acteur d'une histoire en marche...). D'une facon générale, le rationalisme de la philosophie 

occidentale sacrifie l'individu sur l'autel de l'universel. La religion chrétienne redonne a 

individu, a l'existence singuliére, toute sa place. 

Citation : 

LES TROIS STADES 

Kierkegaard distingue trois stades de I'existence : le stade esthétique, le stade éthique et 

le stade religieux. Le stade esthétique est celui du séducteur qui se moque de ce qui est 

commun, général, qui est anticonformiste, en adoptant un mode d’existence ou il profite de 

'unicité de chaque instant, en évitant répétition et monotonie, ot il jouit de sa propre 



singularite, tel Don Juan... Mais une telle attitude est une fuite qui cache un fond d'amer- 
tume et de désespoir. Don Juan est seul. Le stade éthique est celui de l'homme qui cherche 
a avoir bonne conscience, en accomplissant parfaitement son devoir dans la société : un 
« fonctionnaire kantien », pourrait-on dire. Le stade religieux suppose un saut hors du 
réconfort dans la jouissance esthétique ou dans le conformisme moral, un saut loin de 
toute fuite par rapport a l'angoisse de la liberté. homme du stade religieux ne joue pas un 
rdle, nine soumet sa vie a des régles générales : il est I'individu face a Dieu, et I'expérience 
qu'il vit avec Dieu est une expérience authentique, singuli@re, intraduisible dans des 

concepts généraux. 

Lexpérience religieuse par excellence est I'expérience du péché, expérience inintelligible 

a la raison. Pour que mon choix du mal soit vraiment coupable, il faut qu'il soit libre; il faut 

qu'il releve d'une initiative dont les motifs transcendent toute raison. Liexpérience du péché 

n'est pas simplement celle d'un acte contraire au devoir. Ma véritable expérience du péché 

est une expérience religieuse et non éthique. Le péché n’est pas un manquement au devoir, 

c'est une situation ontologique, c'est notre condition d'homme. L'homme pécheur ose affir- 

mer l'indépendance absolue de sa propre existence, face au créateur, a Dieu. La foi, la sou- 

mission a Dieu, c'est reconnaitre cette condition pécheresse, et non se la cacher. 

LA FOI AU-DESSUS DE TOUTE RAISON 

L'expérience de la foi, c'est donc l'expérience de sa liberté d'individu, de la valeur infinie 

de son existence singuliére : non pas en 

niant Dieu, mais en affirmant Dieu. 

Affirmer ma liberté, ce n'est pas nier Dieu, 

puisque seul Dieu est a méme de me faire 

prendre la mesure de cette liberté : la « Le héros tragique a besoin de larmes 

liberté de pécher comme d’étre sauve. et les réclame; et quel homme contem- 

Citation 

L'épisode d'Abraham, commenté par plant Agamemnon [sacrifiant Iphigénie] 

Kierkegaard dans Crainte et Tremblement, avec a regard ree aurait les es 
rag » secs et ne pourrait pleurer avec lull: met en évidence le caractere absolument Ree ele cs cores area ou cole 

privé, personnel de la foi : nul ne sait ce d’oser pleurer avec Abraham [sur le 

qui se passe dans le coeur d'Abraham point de sacrifier Isaac] ? (...) On ne 
quand Dieu lui demande de sacrifier son peut pas pleurer sur Abraham. On l’ap- 

proche avec un horror religiosus, 

comme Israél approchait le Sinai. » 

Crainte et Tremblement. 

fils Isaac, il obéit sans raison, et méme 
contre sa raison et son coeur, il n’a pas de 

raison de sacrifier son fils tel Agamemnon 

a des raisons de sacrifier sa fille Iphigénie, 

celui-ci le fait dans I'intérét général de son peuple et de la flotte achéenne..., celui-la le fait 

par fidélité & Dieu. Le bien n'est pas bien parce qu'il est conforme a |'intérét général, il est 

le bien parce que Dieu I'ordonne, pour des raisons qui échappent a la raison humaine. Si 

Abraham avait obéi pour des raisons déterminées, son acte n’aurait pas été la marque 

d'une liberté qui transcende tous les motifs raisonnables. Croire, ce n'est pas se rendre a 

des raisons, c'est dépasser tout calcul de la raison, pour un saut dans I'infini, librement 

voulu, saut qui n’apaise pas, qui ne délivre pas du doute, mais qui affirme, dans I'inconnu, 

une confiance en Dieu. 



ft s origines juives. anfluencs de Huser! est immense au XX° siécle puisqu’il 

| origine dune  metnode Aut est aussi une Borers « la po 

LA PHILOSOPHIE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 

Selon Husserl, la culture en général et la philosophie en particulier connaissent une 

période de crise qui est, entre autres, due au psychologisme et au positivisme. Le pre- 

mier réduit les lois logiques aux lois psychologiques. Ainsi, en expliquant la causalité par 

I'habitude, Hume était conduit au scepticisme et ne parvenait pas a trouver un fonde- 

ment véritable a nos certitudes. 

Le positivisme, de son cété, considére que la vérité ne peut étre cherchée que du 

point de vue des sciences et conduit la philosophie a étre réduite au silence. Comment 

sortir de cette crise ? Comment la philosophie peut-elle retrouver la certitude ? Le projet 

de Husserl consiste donc a rétablir la philosophie comme science rigoureuse. Cette der- 

niére doit nous permettre de retrouver la certitude sans renoncer a sa dimension ration- 

nelle. Pour étre une science rigoureuse, la philosophie doit adopter une attitude critique 

par rapport a sa propre démarche. 

LA CERTITUDE IMMEDIATE 

L'intuition de Hume a consisté a se 

débarrasser des constructions a priori et 

a revenir a une description des modes de « La philosophie tire sa croissance de 
fonctionnement de I'esprit. Malheureu- son attitude critique universelle dirigée 

sement, il est conduit au scepticisme | Contre toute donnée préalable de la 
ue, : a tradition... la simple attitude critique 

faute d’avoir trouve un fondement veri- universelle... doit étre présente a un 
table a nos certitudes. Comment alors certain stade de la culture préscienti- 

pouvons-nous étre certains tout en chas- fique. » La Crise des sciences euro- 
sant toute construction inutile? En effet, péennes et la phénoménologie trans- 
Kant parvient bien a fonder la science, a GoOueriestc- 
échapper au scepticisme, mais il tombe DSOEKE oh 
dans une forme de relativisme puisque nous ne pouvons connaitre la chose en soi et il est 

contraint d'avoir recours a des a priori. |l faudrait ainsi retrouver cette intuition premiére 

de Hume qui consiste a revenir aux choses mémes tout en évitant le scepticisme et le 

relativisme. Descartes est bien parvenu a trouver un fondement a nos certitudes par le 

biais du doute et du cogito, mais il est contraint de faire un détour par Dieu pour fonder la 

certitude du monde. Il faut donc partir de l'immédiateté de la certitude - nous avons la 

certitude originelle d'étre la avec un monde autour de nous - et interroger la relation 

entre le monde et notre conscience. 



LINTENTIONNALITE DE LA CONSCIENCE 

Or, contrairement a ce que pensait Descartes, il n'y a pas d'un cété le cogito, la 

conscience, et de l'autre le monde; toute conscience est conscience de quelque chose. 

La formule est de Brentano dont Husserl a suivi les cours. 

La conscience n'est pas un réceptacle dans lequel viendraient se marquer, sous 

forme d'empreintes, les objets du monde extérieur, elle est ce qui donne sens. Elle n'est 

pas coupée du monde. Par exemple, je regarde cette table en face de moi. Certes, si je 

ne la regardais pas, elle continuerait d’exister. Il y a donc une objectivité de la table indé- 

pendamment de mon regard et de la conscience que j’en ai. Cependant, tant que je ne 

porte pas mon regard sur cette table, elle n'existe pas pour moi. Elle n'est méme une 

table qu’a partir du moment ot il y a des consciences pour la saisir comme telle. 

La conscience n'est donc pas une chose pensante, elle est donatrice de sens, elle est 

intentionnelle. La conscience est ainsi toujours une maniére de viser le monde et les 

choses. En ce sens, il n'y a pas de vie intérieure a la conscience, elle est toute entiére 

ouverture au monde. Un souvenir n'est pas, par exemple, une trace dans la conscience 

d'une chose vécue, il est une maniére pour la conscience de viser un événement comme 

chose du passé. C'est pourquoi Husserl s‘oppose au psychologisme qui décrit des lois de 

l'esprit. En effet, ce dernier oublie que l'introspection est encore une maniére pour la 

conscience de viser un objet, en l’occurrence ici un état psychologique. 

L'EPOCHE OU MISE ENTRE PARENTHESES DU MONDE 

Il ne s'agit pas pourtant d’étre dans une attitude naive face au monde. Si on veut 

construire une science rigoureuse, une attitude critique s'impose. 

Pourtant, Husserl ne va pas, comme Descartes, pratiquer le doute. En effet, ce der- 

nier conduit a nier l'existence du monde extérieur, a isoler le sujet (la conscience) de 

l'objet (le monde) et a faire de nouveau de la conscience une substance. 

Néanmoins, il faut refuser toute attitude naive. C’est cette attitude que Husserl! va 

mettre entre parenthéses pour commencer a travers ce qu'il nomme |'époché. Cette 

mise entre parenthéses ne consiste pas a 

pratiquer le doute mais a suspendre sim- 

plement tout jugement sur le monde, a 

ne plus prendre position par rapport au 
monde comme existant. Que reste-t-il « Toute conscience est conscience de 

alors? La conscience visant les objets de ieee ns a 
différentes maniéres : en les percevant, 

en les imaginant, en s'en souvenant, en les jugeant... Ce que la philosophie va alors 

prendre pour objet, ce sont ces visées de la conscience et la maniére dont les objets se 

donnent a elle. 
Elle répond a la question : « Que se passe-t-il quand la conscience vise les objets ? ». 

Notre expérience se trouve alors réduite a ce qui est donné. En effet, l'objet visé n'est 

plus gu’en tant qu'il est visé par la conscience. Nous pouvons mettre entre parenthéses 

la these de la réalité du monde, mais nous ne pouvons jamais mettre entre parentheses 

‘activité de la conscience intentionnelle. 

Citation 



LA PHENOMENOLOGIE 

ll faut saisir la mani@re dont les choses nous sont données, c’est-a-dire les choses en 

tant que phénoménes. D’ou le terme de phénoménologie. II ne faut pas pour autant, 

distinguer, comme le fait Kant, les phénomeénes tels qu’ils nous sont donnés des choses 

en soi. En effet, avec cette distinction, 

Kant est conduit a une forme de relati- 

visme puisqu’il n'y a pas de connaissance 

de la chose en soi. La phénoménologie 

est un retour aux choses mémes, ce qui « J’essaie de guider, non pas d’ensei- 

signifie retour aux sources de |'évidence gner une doctrine, mais seulement de 
dans laquelle la chose apparait comme pokes de deorins Ce ie Ao vO: 
présente en personne, comme donnée : 

en chair et en os. La table existe en elle- 

méme, mais lorsque la conscience la vise, elle devient plus complexe parce que devien- 

nent conjoints le pdle subjectif et le pdle objectif. 

En effet, il n'y a plus, d'un cété, le sujet qui saisit la table et, de l'autre, la table qui 

existe en elle-méme. Etudier l'acte de la conscience qui consiste a saisir la table, c'est 

unifier, a travers cette visée de la conscience la complexité du phénomene. La phéno- 

ménologie s'attache ainsi a étre une description des actes de la conscience, des phéno- 

meénes, l'apparaitre n’étant pas inférieur a la chose, mais correspondant a la richesse 

de la chose elle-méme. La phénoménologie est une analyse de l'activité de la 

conscience intentionnelle. 

Citation 

LA VARIATION EIDETIQUE 

Comment la visée de la conscience nous donne-t-elle les choses en elles-mémes ? 

Quand nous nous plagons devant un objet, nous le voyons suivant un certain angle. 

Nous ne voyons jamais un cube totalement. La chose percue est constituée par le sys- 

téme ininterrompu de nos saisies diverses. Nous n'en possédons jamais la totalité, mais 

il n'y a aucune raison de croire que la chose réelle se trouverait derriére les appa- 

rences. L'étre du phénomeéne, c'est son apparaitre. 

Pour décrire ce qui se passe lorsque la conscience vise un objet, la phénoménologie 

utilise ce que Husserl appelle la « variation éidétique ». Celle-ci consiste a faire varier, 

par un travail de l'imagination, les prises de vue sur l'essence des choses. Par exemple, 

un triangle ne serait pas un triangle s'il n'avait pas trois angles, si la somme de ses 

angles n'était pas égale a deux angles droits... 

L'essence de la chose est constituée des multiples variations sans lesquelles la 

chose serait autre. En revanche, la couleur du triangle n’appartient pas a son essence. 

ll ne s'agit pas de réduire l'essence des choses a une série d'impressions psychiques 

car nous tomberions a nouveau dans le psychologisme et I'essence n'est pas séparable 

de I’acte qui la vise. Ceci ne signifie pas non plus que les essences sont intérieures a 

'esprit puisqu’il n'y a pas d'intériorité de la conscience. Husserl s'oppose également 
aux platoniciens qui voient les idées ou les essences exister indépendamment de I'es- 
prit. Il n'y a pas de dualité entre le sujet et l'objet. 



LA CRISE DU SENS 

Nous avons commencé en montrant que Husserl s'’opposait au positivisme. D’une 
maniére générale, il releve que nous connaissons une crise du sens. Politiquement, 
Husser! fut marqué par la Premiére Guerre mondiale. Par la suite, le développement des 
totalitarismes dont il fut le témoin ne fait que corroborer ce jugement. Le positivisme 
affirme la possibilité de traiter tout probleme de maniére scientifique. En tant que tel, il 
ne s‘occupe plus des problemes vitaux que sont les problémes existentiels et en particu- 
lier celui du sens de la vie. En outre, chaque science couvre un domaine sans étre liée 
aux autres. Husserl cherche a comprendre et a dépasser cette crise du sens. La philoso- 
phie doit permettre de penser une unité. 

Mais il doit aussi dépasser cette crise de la raison qui n'est plus que calcul, qui n’est 

pas réflexive et qui a perdu la question du sens. Elle doit donc comprendre quel est 

l'acte original de penser et de connaitre. Elle doit étre le fondement général des sciences 

et montrer le processus d’accés au vrai en refusant tout présupposé. De Ia les analyses 

que nous avons pu évoquer. 

AUTRUI ET LE MONDE 

Il faut donc revenir a notre rapport ee ee 

originel au monde en de¢a de ce que la Conclusion 

science nous dit. Retrouver le sens, c'est 

ressaisir le monde tel qu’il se donne. dl est /(agalenient) clair que les 

Dans ce monde il Vy a l'autre. La constitu- hommes ne peuvent étre appréhendés 

tion du monde dans sa dimension que comme trouvant (en réalité ou en 
humaine présuppose autrui. puissance) d’autres hommes autour 

d’eux. La nature infinie et illimitée elle- 

méme devient alors une nature qui 
embrasse une multitude d’hommes (...), 

En effet, autrul vise aussi un monde 

qui est le méme monde que le mien. C'est 

ce qui rend possible la culture. Le monde distribuée on ne sait comment dans I’es- 
est donc un lieu de partage, le lieu d’une pace infini, comme sujets d’une inter- 
tradition commune. communion possible. » Husserl, Médita- 

tions cartésiennes, 1929. La tache de la philosophie consiste a 

ressaisir cette histoire du sens et a se 

réinscrire dans une tradition. C'est pourquoi elle refuse une connaissance partielle du 

monde telle que le positivisme nous la propose et qui conduit a une perte du sens. La 

raison n'est pas que calcul. Elle n'est pas que ratio, elle est aussi /ogos. |l faut donc sortir 

de la raison naive et s'interroger sur l’'acte de connaitre, sur le rapport de notre 

conscience au monde. 

Or, nous I’'avons vu, ceci suppose de ne pas se perdre dans une prétendue extériorité, 

mais bien au contraire d’opérer un retour de l'esprit sur luic-méme dans son rapport ori- 

ginaire au monde. Le philosophe est celui qui décrit les actes de la conscience. Des lors, 

en se comprenant lui-méme, l'esprit redécouvre le sens. 

En tant que descriptif, le travail phénoménologique apparait comme un travail infini. 

Mais nous le voyons, la phénoménologie semble aussi bien étre une méthode qu'une doc- 

trine. influence de Husser! sera alors déterminante sur la philosophie du XX° siécle. 



HEIDEGGER 

889 dans Te sud de l’Allemagne d’une famille catholique traditionnelle, 

aidegger fut assistant de Husserl et lui succeda comme professeur a 

ité en 1928. Il fut nomme recteur en 1933, en période de montée du 

me, avant de donner sa démission en 1934. Heidegger est mort en 1976. 

HEIDEGGER RENOUVELLE LA QUESTION DE L'ETRE 

Son premier grand livre, qui le rendit célebre, fut Sein und Zeit (L’Etre et le Temps), 

publié en 1927. Mais son ceuvre considérable, qu’on a rapprochée un temps de I’existen- 

tialisme, développe en réalité une pensée originale, qui met en question l'ensemble de la 

tradition rationaliste - métaphysique et scientifique - de l'Occident, depuis les Grecs. 

Si on range Heidegger parmi les philosophes de l'existence, il faut s'entendre sur le 

mot existence. Généralement, quand on parle de I’existence et qu’on s'interroge sur le 

sens de I'existence, on songe a l'existence humaine. Mais le terme existence s'applique 

aussi a tout ce qui nous entoure : ce mur est ou existe, cet arbre est ou existe, etc. 

Or, dans ces expressions, il nous semble que le terme « étre » va de soi. La question 

du sens de |'€tre parait ne pas se poser, parce qu'on confond deux sens du mot étre. En 

effet, il convient de distinguer : 1. I'« étre » au sens du substantif, lorsque nous parlons 

d'un @tre, ou mieux d'un étant : cet arbre, ce mur, cet individu sont autant d’étants; 

2. |'« étre » au sens du verbe, le fait d’étre : cet arbre est, ce mur est, cet individu est. 

Une chose est d'étre un étant déterminé, d'une nature bien définie, et une autre 

d'étre tout simplement. Une chose est de savoir quelle est l'essence de cet arbre, et une 

autre, non de savoir, mais de s'étonner que cet arbre soit. Nous nous focalisons sur la 

nature de ce que sont les étants et nous oublions la question de |'étre. 

ll y a cet arbre, ces nuages, ce monde, cet individu... La question de I'étre est celle du 

« ily a». Cet « ily a » n'est aucun étant particulier. L'étre est non-étant, |'étre est néant. 

Ce qui parait logiquement contradictoire. La pensée de I’étre (du « il y a ») se situe au- 

dela ou plutdt en dega des catégories traditionnelles de la logique. 

L'ETRE OU LE NEANT 

Heidegger explicite, dans L’Etre et le Temps, les raisons de cet oubli de la question de 

'€tre. Dans I'horizon de notre accaparement quotidien et de nos préoccupations, toute 

chose nous parait étre la ou elle doit étre, avoir sa place et sa fonction déterminées au 

sein d'un monde dont nous dessinons l’espace pour nous y retrouver. 

Nous avons ainsi affaire a des étants distincts, dont la nature est définie par I'usage 

qu’on peut en faire, a l'intérieur d'un systéme de renvoi mutuel : un outil renvoie a toutes 

sortes d'usages possibles, et ces usages a toutes sortes d'objets qui ont eux-mémes leur 

fonction. Mais lorsqu'un outil casse, par exemple, soudain son étre se révéle a nous... la, 

tout simplement, devenu inutilisable. C'est lorsque nous sommes confrontés a |'inutile, a 

ce qui est susceptible de subvertir notre affairement quotidien - par exemple, quand une 

ce PRES 



mort survient et nous renvoie a la fragilité de nos existences - que la question de |'étre 
surgit. Si un outil révéle son existence en devenant inutile, bien davantage encore |'étre 
de l'homme, comme de tout étant, se révéle seulement quand apparait la possibilité de 
son non-étre, de son néant. 

Lhomme est le seul de tous les étants a qui se pose la question de |'étre, parce qu'il 

est le seul qui peut éprouver l'angoisse du néant : de la disparition de son propre étre 

comme de tout étant dans le néant. C'est pourquoi l’'angoisse du non-étre est la tonalité 

existentielle qui nous conduit a la question de |'étre. 

HEIDEGGER RENOUVELLE LA CONCEPTION DU TEMPS 

Toute l’originalité de Heidegger est de mettre en question les certitudes, les assu- 

rances acquises par toute une tradition philosophique, héritées de I’'Antiquité, et renfor- 

cées par la science et la technique modernes, lesquelles sont autant de dénégation de 

notre fragilité, de notre finitude. 

Qu’est-ce qui caractérise notre finitude ? Le fait que nous nous sachions finis : nous 

n’avons pas choisi de naitre et de mourir. Pour cette raison, un temps advient. 

Lihomme est le seul étre a se projeter bien au-dela du présent, a qui un avenir s‘ouvre 

et dont la fin est la mort. Les autres 

étants subissent la mort, et ils sont enfer- 

més dans un présent sans épaisseur; 

autrement dit le temps n’existe pas pour 

eux. Le temps n'est pas une réalité exté- « Seul de tout 'étant, 'homme, appelé 

rieure a nous, que l'on maitriserait ou par la voix de l’étre, éprouve la merveille 

Citations 

dont on serait le jouet. C'est l'existence des merveilles que l’étant est. » Qu’est- 

humaine qui constitue le temps; c’est la ce que la Métaphysique ? 
temporalité de l'existence humaine qui « Pourquoi disons-nous le temps passe 

et ne disons-nous pas avec une égale 

insistance : le temps arrive? » L’Etre et 

le Temps. 

fait qu'il y a quelque chose que nous 

appelons temps. 

En effet, c'est parce que nous sommes 

ouverts sur un avenir, sur des possibles, 

sur un inconnu (dont la fin est certaine mais indéterminée), qu'un temps alors se tisse. 

Le temps n'est pas une suite de maintenants (de présents qui nous préoccupent) qui ne 

cesseraient de passer, de rejoindre le passé. Telle est la représentation vulgaire du 

temps; mais cette représentation est dérivée de notre expérience originelle du temps 

qui est celle d'un avenir qui s‘ouvre a nous et qui engage notre responsabilité. 

La fuite par rapport & cet engagement, a cette capacité de se tenir ouvert a l'avenir, 

la fuite dans I'affairement quotidien, la retombée dans la banalité du quotidien contri- 

buent a I'inauthenticité de nos existences. Une existence authentique tient dans la réso- 

lution de son ouverture au mystére de I’étre, dans le souci du sens de I’étre. 

L'ETRE-AU-MONDE DE L'HOMME 

Mais I'étonnement d'étre, comme de |'€tre méme de toute chose, tout comme notre 

confrontation a un avenir, et a I'horizon de la mort constituent « |'étre de l'homme », 



« l'existence humaine » - que Heidegger désigne en allemand par Dasein. Heidegger 

emploie le terme Dasein la ol Husser! (et Sartre) emploient le terme conscience. Car il 

est vrai qu'il n'y a de finitude que pour un étre qui a conscience de sa finitude : d'une 

situation qu'il n'a pas choisie, d'un avenir qui est inconnu, d'une mort certaine mais indé- 

terminée. 
Mais Heidegger voit encore dans le primat de la conscience et du sujet I’illusion d'une 

maitrise de l'homme sur sa situation. La liberté ne consiste pas dans la maitrise de ses 

décisions et de ses choix; et si l'avenir engage notre responsabilité, il ne l'engage pas du 

fait que nous choisirions, conscients de soi et maitres de soi, ce que sera cet avenir. 

La liberté réside bien plutdt dans la disponibilité de notre étre-au-monde, dans notre 

capacité a nous ouvrir a l’étre et au mystére de I’étre, de suspendre notre affairement, 

nos calculs, nos préoccupations qui nous focalisent sur le seul présent, pour nous 

confronter a ce que nous avons appelé « I'inutile », ou encore a la question du « sens ». 

L'étre-au-monde du Dasein redonne aussi sens au mot monde. homme n’est pas un 

étant juxtaposé a cété d'autres étants a l'intérieur d'un monde qui les engloberait. 

L'ihomme n'est pas dans le monde, mais au monde. Et je ne suis pas a cété d'autres 

hommes dans le monde, je suis au monde avec d'autres. 

Le monde n'est pas un milieu extérieur, indifférent, susceptible d’étre manipulé ou 

exploité; le monde est celui que j’habite et que je batis avec d'autres - en parlant une 

langue commune, en ceuvrant a le ménager (par le travail, la technique), etc. 

HEIDEGGER RENOUVELLE LA CONCEPTION DE LA VERITE 

La vérité est définie traditionnellement comme adéquation de I'esprit a la chose, a la 

réalité (adeequatio intellectus ad rem). Heidegger fait remarquer que c'est l'esprit lui- 

méme qui juge de sa propre adéquation a la chose, avec le réel. 

Vesprit est partie et juge. Cette définition circulaire de la vérité trahit une impossibi- 

lité de penser vraiment la vérité. La vérité doit venir de la chose elle-méme (de son 

advenue a |'étre), et non étre I'ceuvre d’un jugement qui se rassure sur les choses (les 

étants) pour les maitriser. 

La vérité que nous détenons sur les étres, sur les étants, est due a notre volonté d’en 

avoir une représentation adéquate, conformément a notre quéte d’objectivité. C'est I'es- 

prit en effet qui contrdéle son adéquation avec la facon dont il a réduit les choses a se 

présenter a lui sous forme d'objets maitrisables, mesurables, calculables. 

Mais il ne saurait y avoir a propos de I’étre méme - du i/ y a - une représentation adé- 

quate. Nous pouvons tout au plus étre en adéquation avec I’6tre méme, en laissant étre 

l'€tre : c'est-a-dire en laissant la vérité de |'€tre apparaitre. 

LA VERITE DE LA LANGUE ET DE L'2UVRE D'ART 

Comment? Par la langue, et particuligrement la langue poétique. La langue n’est 

pas un instrument de la pensée pour dire ce qu'il en est de |'étre. Elle est le lieu de la 
verité de I'étre. Le monde ne se réduit pas a un ensemble de choses manipulables, de 
signes manipulables; le monde parle : il parle a travers notre parole, au sein d'une 
langue, et plus particulierement a travers la parole du poéte qui en faisant parler sa 



langue fait parler le monde, ouvre au monde. Heidegger insiste sur '6tymologie du mot 
grec : aléthéia, a savoir « dévoilement » (le mot, constitué du a privatif et de /éthé qui 
veut dire « voile », « oubli »). 

La vérité est dévoilement, dévoilement de |'étre recueilli en particulier par la parole 
du poéte : ce qui se manifeste, se donne a voir ou a entendre a travers la parole poé- 
tique ou l'ceuvre d'art. 

LE NIHILISME CONTEMPORAIN 

Il y a ainsi une vérité de l'étre qui se dévoile dans I'ceuvre d'art. La vérité de l'étre n'a 

cessé en revanche d'étre masquée, oubliée par la tradition philosophique, 

métaphysique; elle est totalement occultée par I'idéal d'objectivité de la science, et de 

maitrise technique. 

Toute chose se présente comme 

manipulable, calculable, exploitable, ins- 

trumentalisable - l'homme lui-méme - 
Citations 

dans le déferlement technique actuel « homme habite le monde en poéte. » 

qui menace l'avenir de la terre et de I'hu- Essais et conférences. 

manité. « Le nihilisme est bien plut6t pensé en 

Ce destin nihiliste est inscrit dans son essence, le mouvement fondamen- 
la fuite a |'égard de la question de tal de histoire de |’Occident. Il mani- 

feste une telle profondeur que son 

l'etre qui apparait des la constitution déploiement ne saurait entrainer autre 

de la philosophie et de la science chose que des catastrophes mondiales. 
grecques. Heidegger finit par inscrire Le nihilisme est le mouvement universel 

sa réflexion sur la question du sens des peuples de la terre engloutis dans 

de |'étre a l'intérieur d'une tradition la.sphere.de, puissance des temps 
F s : ee modernes. » Chemins qui ne ménent 

métaphysique, scientifique et tech- Wille pare 

nique, dont le XX* siécle et sa folie 

technique dévastatrice est l'inéluc- 

table conséquence. Mais ce danger comporte aussi les germes de son dépasse- 

ment. Il faut aller jusqu'aux extr6mes conséquences de !’oubli de |’étre pour que la 

question de |'étre revienne dans toute sa vérité. 

On a beaucoup glosé sur l'apparente adhésion, aussi bréve qu'elle ait pu étre, de 

Heidegger a |'idéologie nationale socialiste, puisque Heidegger a accepté d'étre nommé 

recteur de I'université de Fribourg-en-Brisgau en 1933. A cette occasion, il prononga un 

discours qui trahissait I'espoir qu'il placait dans le redressement politique de |'Allemagne 

dont il espérait qu'il fat aussi un redressement culturel, allant a l'encontre de « la déca- 

dence spirituelle » qui emportait l'Europe occidentale et le monde entier. Heidegger 

démissionna de son poste de recteur au bout d'un an, non sans s‘opposer, entre autres, 

a l'éviction de collégues juifs. On lui a reproché aprés la guerre de n'avoir jamais vrai- 

ment reconnu officiellement son erreur, qu'il confessait en privé. Lironie de l'histoire est 

en effet telle que le régime nazi illustre parfaitement ce nihilisme - dont Nietzsche avait 

annoncé la venue - et dont Heidegger a montré qu'il se dévoilait sous le jour d'une 

manipulation et d'une exploitation techniques des choses et des hommes, n’ayant 

d'autre fin qu’elles-mémes. 



SARTRE 

Philosophe engagé, Jean-Paul Sartre (1905-1980) a été présent dans de nom- 

breux combats politiques au cours de la deuxiéme partie du XX° siécle. Cette 

présence, cet engagement sont indissociables de sa philosophie et c’est certai- 

nement pour cela qu'il reste une des figures majeures de la pensée francaise. 

LA NAUSEE 

Lun des premiers textes qui fit le succés de Sartre est un roman, La Nausée, publié en 

1938. Ce texte qui nous conte l'histoire d’'Antoine Roquentin devait avoir comme premier titre 

Mélancolia, terme nous renvoyant a la question de I'existence. En effet, la mélancolie est ce 

sentiment profond éprouvé face a la vacuité de l'existence, a son absence de raison d’étre. Or, 

c'est bien ce que Sartre décrit a travers La Nausée, éprouvée par Roquentin lorsqu’il découvre 

que rien ne justifie l'existence, qu'elle est contingente. Cela ne revient pas a nier la valeur de 

'existence mais a affirmer qu'elle n'est en rien déductible par la raison, qu'elle n'est pas néces- 

saire., que tout est gratuit. Sartre développe ainsi une philosophie de l’existence. 

L'EXISTENTIALISME 

ll ne faut pas confondre I’existence des objets et l'existence humaine. En effet, les objets, 

et en particulier ceux issus de la technique, sont définis avant d’exister. On les concoit et ils 

sont produits ensuite : leur essence précéde leur existence. homme est cet existant parti- 

culier pour lequel l'existence précéde I'essence. Il n'est pas d’abord défini, il commence par 

exister et c'est au cours de son existence qu'il va se construire par ses actes, ses décisions, 

ses choix... Pour l'homme, « l'existence précéde l’essence ». Dés lors, il faut réfuter toute 

philosophie qui suppose |'idée d'un Dieu ou d'un étre supréme concevant I'homme avant 

son existence, de méme qu'il faut rejeter toute idée de destin qui suppose que notre avenir 

serait tracé d'avance. En ce sens, I’homme n'est objet de personne ni outil de quiconque. 

LA LIBERTE 

Ni congu ni déterminé par avance, I‘homme est originellement libre. Exister, pour 

‘homme, c'est d'abord étre la avant toute détermination, avant toute prédestination parce 

qu'il est irréductible a tout objet. Cette irréductibilité est ainsi ce quion nomme la conscience 

ou le « pour soi ». Certes, il nous arrive de penser que nous ne pouvons pas agir autrement, 

que nous sommes déterminés par la situation dans laquelle nous sommes nés ou dans 

laquelle nous vivons, mais Sartre nous montre que cela n’exclut jamais la possibilité de choi- 

sir. C'est pourquoi il dira, au lendemain de la guerre que « jamais nous n’avons été plus libres 

que sous l'occupation allemande ». En effet, nous pouvons résister, collaborer ou ne rien 

faire. Mais ne rien faire, ne pas choisir, c'est encore choisir de ne pas choisir. C'est justement 

parce que nous étions dans une situation telle que le choix s'imposait, que nous faisions I'ex- 

périence de la liberté. Exister, c'est tre libre et responsable, c'est s'engager. 



LA MAUVAISE FOI 

La liberté n'est alors pas nécessairement synonyme de plaisir, elle fait avant tout de 
nous des étres responsables. C’est d’ailleurs pourquoi il nous arrive de préférer ne pas 
Etre libres. Nous considérons alors que nous ne pouvons pas faire ni agir autrement que 
nous ne le faisons. Tel est ce que Sartre nomme la mauvaise foi, cette attitude qui 
consiste a se mentir a soi-méme en se considérant déterminé comme un objet peut 
'€tre. 

Pourtant, quoi qu'il en soit, parce que nous sommes des consciences, nous ne 

sommes jamais réductibles a des choses. Si nous cherchons ainsi a échapper a notre 

liberté, c'est parce que tout en faisant de nous des étres responsables, elle est source 

d'angoisse. Exister, c’est étre sans cesse face a divers possibles qui se présentent a nous 

et face auxquels nous devons choisir. angoisse est alors cette émotion qui nait lorsque 

la conscience est face a |'indétermination, au néant. 

AUTRUI 

En outre, nous ne vivons pas seuls et l'autre, par sa présence, pose sans cesse son 

regard sur moi. Par son regard, il me juge en tant que je suis un sujet, mais aussi, en me 

jugeant, il me réduit a ce qu'il saisit de moi, il me réduit a une chose, il m’enferme dans 

une essence. C’est pourquoi la rencontre avec |’autre se fait toujours sur le mode du 

conflit. Sartre ici nourrit sa réflexion des analyses de Hegel dans la dialectique du maitre 

et du serviteur. autre est a la fois la condition de ma reconnaissance comme sujet, et 

celui qui, par son regard, me fige comme une chose. 

L'HISTOIRE 

Si ‘homme est libre, comment alors passer du singulier au pluriel ? Comme l’a mon- 

tré Marx, Sartre reconnait que l'homme est bien un produit des conditions matérielles et 

économiques de son existence. L'action humaine, la praxis, est bien transformation du 

monde par le travail, mais ses produc- 

tions se retournent bien souvent contre a | 
elle. action s'objective dans des ceuvres Conclusion 
qui finissent par exister de maniére auto- 

nome en devenant des obstacles. Tel est « Il n’y a de liberté qu’en situation et il 
l'exemple de l'argent et du fétichisme qui n’y a de situation que par la liberté. La 

l'accompagne. Néanmoins, il peut arriver, réalité humaine rencontre partout des 
résistances et des obstacles; mais ces 

résistances et ces obstacles n’ont de 

sens que dans et par le libre choix que 

la réalité humaine est. » Etre et néant. 

dans l'action, qu'émerge un projet com- 

mun qui dépasse les déterminations et 

les oppositions entre les individus et qui 

renverse l'ordre établi. Il est toujours pos- 

sible de dépasser toute situation. 

C'est donc une fois encore a partir de la liberté qu'il faut aussi penser l'histoire. 

Néanmoins, cette réflexion de Sartre sur I'histoire et la morale n'est pas achevée dans 

son ceuvre. 



Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Kierkegaard 

e La foi n’est-elle qu'une croyance ? 

e La premiére fois. 

e Suis-je le héros de ma propre vie ? 

e La solitude est-elle le destin 

de l’existant ? 

e La foi exclut-elle la preuve ? 

e Est-il facile d’étre libre ? 

@ de Husserl 

e Y a-t-il une vérité des apparences ? 

e Peut-on parler de vie intérieure ? 

e La conscience de la conscience 

est-elle conscience de quelque chose ? 

- Montrer, est-ce démontrer ? 

e Peut-on séparer la conscience 

du monde ? 

e L’'homme et le monde se font-ils face ? 

e D’ot vient qu'il y a du sens ? 

© Que devons-nous entendre par idée 

de monde ? 

@ de Heidegger 

e Peut-on penser le néant ? 

e De quoi sommes-nous angoissés ? 

- « Lhomme, cet étre des lointains. » 

- Sommes-nous des « étres-pour-la- 

mort »? 

e La technique décide-t-elle de tout ? 

e Le progrés technique accroit-il 

notre liberté ? 

e Lart est-il le dévoilement d'une vérité ? 

e L'ceuvre d’art peut-elle nous 

apprendre quelque chose? 

e Peut-on dire qu'une vérité ne 

se démontre pas mais qu'elle 

se manifeste ? 

e Raisonner est-ce calculer ? 

e La raison peut-elle rendre raison 

de tout ? 

e Le temps est-il en nous ou hors 

de nous ? 

@ de Sartre 

e La conscience de soi suppose-t-elle 

autrui ? 

e Notre vie est-elle absurde ? 

e Est-on en droit de dire que le monde 

est absurde ? 
e Peut-on étre responsable de ce dont 

on n’a pas conscience ? 

e Exister est-ce seulement vivre ? 

e L'expression « perdre sa liberté » 

a-t-elle un sens ? 

e Peut-on vouloir ne pas étre libre? 

e Fait-on l'expérience de la liberté ? 

e Choisir est-ce renoncer a sa liberté ? 

e Peut-on se mentir a soi-méme ? 

e L'amour est-il une perte de liberté? 

e La passion est-elle une excuse ? 

e Faut-il craindre le regard d'autrui ? 

e La liberté peut-elle étre 

un fardeau ? 

e Choisit-on d’étre celui qu'on est ? 



Chapitre 10 

PHILOSOPHIE ET SCIENCE 
AU XX* SIECLE 

Le XX* siécle a connu un développement des sciences et des tech- 

niques sans précédent. Celui-ci avait dés le XVIII°siécle, mais surtout 

au XIX* siécle, contribué au progrés du matérialisme, de l'athéisme, du 

positivisme. Mais ceux-ci reposaient sur une vision simplificatrice des 

sciences. 

Les sciences ont pris des directions nouvelles, inattendues. 

L’apparition de géométries non euclidiennes, le renouvellement de la 

logique et des mathématiques libérées des contraintes de la représen- 

tation dans l’espace, !es bouleversements introduits en physique par 

la théorie des champs, des quanta, et de la relativité, tout ceci incitait 

aussi a une révolution de pensée. 

Ces bouleversements ont favorisé le développement, en France et 

dans les pays anglo-saxons, de I'épistémologie : d'une réflexion philo- 

sophique sur les sciences, sur leur genése, leur histoire, leurs 

méthodes, qui montre que ies progrés scientifiques ne correspondent 

pas a l'idée commune qu'on s’en fait, a savoir celle d'une marche irré- 

versible et continue, sans heurts, vers la vérité. 

Par aiileurs la réflexion, entreprise par Frege et Russell, sur les fon- 

dements logiques des mathématiques a eu une réelle incidence sur la 

philosophie. Russell et, avec lui, Wittgenstein ont pensé que les énon- 

cés de la philosophie devaient aussi passer par le crible d'une analyse 

logique rigoureuse. L'un et l'autre ont inspiré le courant du positivisme 

logique développé par les membres du Cercle de Vienne dans les 

années 1920, qui espéraient pouvoir se débarrasser de la métaphy- 

sique sous prétexte que ses énoncés étaient ou logiquement invalides 

ou empiriquement invérifiables. 

Russell et surtout Wittgenstein ont vite percu les impasses de ce 

néopositivisme : les énoncés de la langue - philosophique ou ordinaire ~ 

sont beaucoup trop complexes pour que leur vérité soit jugée a l’aune 

des critéres de la science pure et dure. C'est pourquoi ils ont égale- 

ment inspiré le courant de la philosophie analytique qui se contente 

de procéder a une analyse rigoureuse de la langue, non pour éviter de 

philosopher, mais pour tenter de philosopher avec a !a fois plus de 

modestie et plus de pertinence. 



FREGE, RUSSELL 

Mathématicien allemand, Gottlob Frege (1848-1925), en rénovant la logique et 

en « logicisant » les mathématiques, est a l’origine d’une aventure philosophique 

_ du XX: siécle, dont Bertrand Russell (1872-1970), philosophe britannique, par 

ailleurs grand militant humaniste et pacifiste, fut un des principaux artisans. 

FREGE 

© Frege et le projet d'une idéographie 
Frege publie en 1879 un livre de logique qui s'avéra d'une grande portée - le Begriffsschrift, 

c'est-a-dire « l'idéographie », ou il propose « une écriture des idées », dont les symboles sont 

univoques. A tel symbole doit correspondre une et une seule « idée ». La logique classique, 

héritée d'Aristote, permettait d’analyser et de classer les formes de raisonnement, sans pour 

autant lever toutes les ambiguités de la langue, et sans pouvoir étre utilisée efficacement en 

mathématiques. Frege cherchait 4 mettre en évidence la structure logique des mathéma- 

tiques (et d’abord de I'arithmétique) par un systeme symbolique sans équivoque. 

© Un exemple : l'ambiguité du mot étre 
Par exemple, le verbe « étre » peut avoir trois significations différentes : soit il relie un 

sujet et un attribut (Socrate est mortel), soit il indique une identité (la somme de 2 et 2 est 

4), soit il 6nonce une existence (il est un triangle...). Frege utilise donc trois symboles diffé- 

rents pour ces trois sens du mot étre : il substitue a la formulation prédicative (Socrate est 

mortel, sujet est prédicat), une forme empruntée aux mathématiques de type « f (x) », ol x 

désigne une variable (comme Socrate), et f une fonction (comme « est mortel »). Lidentité 

est symbolisée par le signe =. L'existence est désignée par un quantificateur (4 x). 

© Sens et dénotation 
Mais la vérité n'est pas simplement for- 

melle, elle est objective. Elle tient en 

Citation 

mathématiques a la réalité des objets, 

certes idéaux et non empiriques. Quelle 

que soit la fagon dont on symbolise 

« l'un » le « deux », ou tel entier, les pro- 

« Les pensées ne sont absolument pas 

irréelles, mais leur réalité est d’une 
nature différente de celle des choses. » 

Extrait d'un article publié en 1919 (Ecrits 
philosophiques et logiques, Seuil, 

priétés de I'unité, du nombre deux, et des p. 195). 
entiers s'imposent nécessairement - objec- ; 

tivement - a l'esprit. C'est qu'il faut distinguer entre le signe et l'objet désigné, et, dans un 

énoncé, entre son sens et sa dénotation (ou sa signification). Par exemple « 9? » et « 89 - 

8 » n'ont pas le méme sens, mais ils dénotent la méme réalité : « 81 », ils ont le mame réfé- 

rent. De méme, dans la langue naturelle, deux énoncés peuvent ne pas étre identiques (ne 

pas avoir exactement le méme sens) et cependant dénoter la méme chose (avoir la méme 

signification ou le méme référent) : « John Fitzgerald Kennedy a été assassiné en 1963 », 

« Le président des Etats-Unis a été assassiné en 1963. » 



(SS en ee See. 

RUSSELL 

© Un philosophe logicien du réel 
Russell partage avec Frege |l'idée que les mathématiques ne sont qu'une extension de la 

logique. Il s'est efforcé de donner une assise logique a la philosophie elle-méme. 
En formalisant correctement la langue, il est possible de former des énoncés qui ont 

une valeur de verité (qui sont vrais ou faux). Ceux-ci sont vrais s'il existe des objets qui en 
verifient la validité. Ces objets sont représentés par ce qu'on appelle en logique des « noms 
propres »; ce ne sont pas des variables, mais des constantes individuelles. Prenons les 

énoncés « Kennedy a été assassiné en 1963 » et « Le président des Etats-Unis a été assas- 

siné en 1963 »; le premier nomme un individu réel (est un nom propre); le second énoncé 

se rapporte a l'individu par une de ses qualités (variable). Seul le « nom propre » désigne 

l'objet réel; mais on prend souvent les propriétés qui qualifient un nom propre pour le nom 

propre, et des propriétés peuvent masquer l’'absence de nom propre (comme « I'actuel roi 

de France est chauve »). Des descriptions définies permettent de distinguer entre proprié- 

tés (variables) et objets réels (noms propres). 

Cc L’'atomisme logique 

Russell a cherché a constituer une philo- 

sophie fondée sur la logique et I'expérience, 
Citation 

en évitant tout recours a des entités inutiles « Tous les problémes dont nous avons 

(comme les Idées de Platon). Toute proposi- parlé et dont nous traiterons dans la 
tion complexe, ou apparemment simple, suite (c’est-d-dire ceux qui concernent 

notre connaissance du monde extérieur) 
peut étre analysée en propositions simples, yi h 
ert, 5 a peuvent se réduire, dans la mesure ou 

indécomposables. A ces propositions ils sont spécifiquement philosophiques, 
simples correspondent alors des faits a des problémes de logique. » Russel. 

simples, directement connaissables par |’ex- La Méthode scientifique et philoso- 

périence (tel que « la table est rouge »). Ces phique, 1914. 
faits élémentaires sont des « atomes 

logiques » désignés par des propositions simples; ce ne sont pas les atomes de la physique, 

lesquels sont des objets, connus indirectement, rentrant dans la composition des faits. II faut 

partir de ces atomes iogiques pour constituer un monde; et non partir de I'idée du tout (d'un 

monde organisé par Dieu, par exemple) pour prétendre en déduire les faits (comme chez 

Leibniz ou Hegel). 

C La théorie des types 
Certes, il ne suffit pas de juxtaposer des faits pour réunir un monde. Les lois de la phy- 

sique ne sont pas des faits empiriques. Les faits se relient entre eux selon des connexions 

logiques (« et », « OU », « Si... alors ») et siorganisent hiérarchiquement en classes distinctes 

(en types). Tout individu n'appartient pas 4 n'importe quel ensemble (Socrate n‘appartient 

pas a l'ensemble des entiers naturels); une classe ne peut étre incluse que dans une classe 

supérieure de méme type. Ainsi sont évités de nombreux paradoxes logiques, a commencer 

par le plus célébre que Russel signalait a Frege : il ne peut pas y avoir un ensemble (une 

classe) qui inclut tous les ensembles; car en tant qu’ensemble, il serait membre de lui-méme, 

or il ne peut a la fois étre inclus dans tous les ensembles et inclure tous les ensembles. 



WITTGENSTEIN 

Ne en 1889 dans une riche famille viennoise, Ludwig Wittgenstein, ingénieur de 

_ formation, s’intéresse a la philosophie des mathématiques, rencontre Frege et 

se lie avec Russell. Il rédige en 1921 le Tractatus logico-philosophicus. En 1929, 

il consent a enseigner a Cambridge, ou son charisme fascine. II meurt en 1951. 

LE WITTGENSTEIN DU TRACTATUS LOGICO-PHILOSOPHICUS 

cC Sur les traces de Frege et de Russell 

Wittgenstein, comme Russell, mise sur les progrés apportés par Frege a la logique 

pour Clarifier la philosophie. Mais Wittgenstein renonce de son cété a construire un sys- 

teme philosophique, a la facon de Russell, car il apparait que la philosophie, révisée par 

la logique, ne nous apporte aucune connaissance. La philosophie doit consister plutot 

en une analyse de ce qu’il nous est possible de dire de sensé, de vrai ou de faux, en une 

thérapie du langage; en une activité pluté6t que dans une théorie synthétique de la 

connaissance et de |’étre. 

© Les énoncés logiques sont des tautologies 
L'idée originale et directrice de la pensée de Wittgenstein est que la logique n’est pas 

un outil de la pensée (un organon) ni une méthode normative (un canon) pour détermi- 

ner la facon dont on doit formuler des énoncés corrects. La logique ne fait que dévoiler 

la pensée a I'ceuvre raisonnant juste (ou faux); les mathématiques ne sont que de la 

logique mise en ceuvre (Frege). — 

Une analyse logique peut montrer la fagon dont est conduite correctement ou non 

une pensée mais non la fagon dont on devrait la conduire pour connaitre quoi que ce 

soit du monde. Une relation logique ne nous apprend rien sur le monde. Le connecteur 

logique de la disjonction « ou » qu'on trouve par exemple dans la formule « il pleut ou il 

fait beau » ne nous apprend rien sur le temps qu'il fait. Cette formule dans l'absolu est 

toujours vraie, elle constitue une tautologie. Elle est vide, vide de sens. Une proposition a 

un sens quand elle peut étre vérifiée (confirmée ou infirmée dans les faits), quand, par 

exemple, je dis « il pleut », et qu'on peut vérifier qu'il pleut ou bien qu'il ne pleut pas. 

© Il n'y a ni métalogique ni métaphysique possible 
A partir de 1a, Wittgenstein énonce 

une idée forte qui va inspirer son 

ouvrage de jeunesse Tractatus logico-phi- 

epee hicus bicsilallc peut pots =e situer a « Les limites de mon langage signifient 
'exterieur de la logique, de méme qu'en les limites de mon propre monde. » 
parlant on ne peut pas se situer a l'exté- Tractatus § 5.6. 

rieur du langage; parler du langage c'est 

toujours parler a l'intérieur du langage, sortir du langage c'est tout beninern sortir du 

monde. ll n'y a pas de métalogique ni de métalangue, pas plus qu'il n'y a de métaphy- 

Citation 



sique possible. Car le philosophe métaphysicien qui cherche a embrasser une vision 
totale du monde (de |'étre, de la science...) sort du langage, de ce que le langage peut 
dire de vrai ou de faux. Par exemple, les propositions comme « Dieu a créé le monde » 
ou « il n'y a aucun Dieu qui a créé le monde » sont invérifiables; elles ne sont ni vraies ni 
fausses ; elles sont dépourvues de sens. N’a de sens en effet, du point de vue du logicien, 
que ce qui est susceptible d'étre vrai ou faux. 

© Les propositions sont un tableau du réel 

Ce que nous connaissons du monde par la science se situe a |'intérieur des formes 

logiques de notre pensée. La forme logique des propositions de la science refléte l’ordre 

des faits (par exemple, la relation physique de cause a effet correspond a la forme logique 

d'implication « si... alors... »); de la méme 

maniere que |'écriture d'une musique sur 

une partition possede le méme agence- 

ment formel, le méme ordre, que celui des 

notes qui sont jouées ou chantées par le « La philosophie place toute chose 

musicien. Nous pouvons montrer cette devant nous, et n’explique ni ne déduit 
, rien. » Investigations, § 126. 

correspondance entre la forme logique de 

notre représentation ou de notre écriture 

du monde et la forme logique du monde, mais nous ne pouvons rien en dire. Nos proposi- 

tions donnent un tableau du monde; entre le monde et son tableau il y a une correspon- 

dance formelle que nous pouvons voir, mais nullement expliquer ni interpréter. La 

mécanique peut étre décrite par les lois de Newton, mais nous ne pouvons expliquer pour- 

quoi elle peut étre décrite par ces lois. 

Citation 

WITTGENSTEIN, POSITIVISTE OU MYSTIQUE ? 

© Wittgenstein et Kant 

Wittgenstein semble reprendre la critique kantienne de la métaphysique : la métaphy- 

sique comme science est impossible, 

puisque ses objets (Dieu, le monde...) se 

situent hors du champ de l’expérience 

aes « Il y a assurément de l’inexprimable 

es an e ss eee 2 = Celuici se montre, il est élément mys- 
l'esthétique. Mais pour Wittgenstein, la tique. » Tractatus, § 6522. 

validité d'un jugement de valeur éthique 

ou esthétique est invérifiable dans les 

faits; les faits attestent ce qui est et non ce qui doit étre. Tout discours sur la valeur des 

choses ne peut étre ni vrai, ni faux, et n'a donc pas de sens. 

Cela ne signifie pas que Wittgenstein n’'accorde pas d'intérét a la morale ou a art, 

tant s'en faut. Wittgenstein conclut le Tractatus par cette formule : « Ce dont on ne peut 

pas parler, il faut le taire. » La question du sens de notre situation dans le monde, la 

valeur éthique ou esthétique de I’existence ou du monde releéve de I'indicible. On peut 

interpréter cette condamnation de la philosophie au silence dans un sens positiviste 

comme dans un sens mystique. 

Citation 



© Le Cercle de Vienne 
On a associé Wittgenstein au positivisme logico-empirique du Cercle de Vienne. Des 

grands noms de la science - Schlick, Carnap, Neurath... - s'étaient réunis a Vienne (a 

partir de 1923), autour d'un projet positiviste radical, avant d’étre contraints de se dis- 

perser en Angleterre et aux Etats-Unis sous la pression du nazisme. Le Cercle de Vienne 

a eu pour ambition de promouvoir une « conception scientifique du monde » en com- 

battant la métaphysique et une tradition idéaliste de la philosophie. 

Le Cercle de Vienne retenait de Frege et de Russell l'idée que les mathématiques 

sont une extension de la logique et ne doivent rien a l'intuition (de l'espace, par exemple, 

en géométrie), et de Wittgenstein I'idée que la logique est une suite de tautologies, et 

que I'expérience seule peut conférer une valeur de vérité a des énoncés. 

Tout énoncé qui ne satisfait pas aux régles syntaxiques de la logique et aux critéres 

de la vérification expérimentale n’a pas de valeur de vérité. Tel est le cas de la plupart 

des énoncés de la métaphysique. Carnap pense le montrer en réfutant le caractére logi- 

quement invalide et empiriquement invérifiable des développements de Heidegger a 

propos du Néant (dans sa conférence « Qu’est-ce que la métaphysique ? »). 

© Wittgenstein se démarque du Cercle de Vienne 
Wittgenstein ne s'est jamais reconnu dans le Cercle de Vienne. Prétendre que la 

vérité sur le monde vient seulement de l'expérience - |‘empirisme - constitue encore un 

point de vue métaphysique. La notion de loi, le principe méme de vérification expéri- 

mentale, sans lesquels on ne peut constituer une science physique, ne sont pas tirés de 

l'expérience. Et il n'est pas sGr en outre que les mathématiques se réduisent a la seule 

logique, et donc a des tautologies. Le théoreme d'incomplétude de Gédel a d’ailleurs mis 

fin aux espoirs de Russell (et du mathématicien Hilbert) de logiciser |'arithmétique. Une 

conception scientifique du monde et de la connaissance en général déborde le cadre de 

ce qui est strictement logico-empirique. Tout ce qui déborde ce cadre ne peut étre dit. 

WITTGENSTEIN, ANALYSTE DU LANGAGE 

© Les fonctions multiples du langage 

Aprés la publication du Tractatus, et dix années de silence, il apparait dans les cours 

que Wittgenstein a professé a Cambridge (dans ses notes de cours recueillies aprés sa 

mort) et dans un texte prét a étre publié (Les Investigations philosophiques), que 

Wittgenstein corrige le Tractatus et 

dénonce méme une erreur qui en amoin- 

drit la pertinence. Cette erreur vient 

d'une conception étroi : : ‘ 

d'une et a preennieeic x code ae eae a tet ' manieére porter atteinte a l'usage réel du 
du langage : les mots désigneraient des langage, elle ne peut faire autre chose 

choses, des objets, et les phrases reliant que le décrire. » Investigations, § 124. 
des objets, décriraient des faits. Mais la 

fagon dont nous apprenons et utilisons quotidiennement le langage montre qu'il n’en 
nest pas ainsi. Nous usons des mots rarement pour décrire les choses, mais par exemple 
pour donner un ordre, pour susciter une action, pour exprimer un voeu, formuler une 

Citation 



priére, réciter un poeme, raconter une histoire. En outre a beaucoup de mots - comme 
les adverbes, les verbes - on ne peut faire correspondre aucune chose. 

© Il n'y a pas d’usage privé du langage 

Le jeune Wittgenstein, tout comme Russell, avait privilégié une approche trés restreinte 

du langage, celle d'un langage formalisé a destination d'un usage scientifique. Le 

Wittgenstein de la maturité (le « second Wittgenstein », dit-on parfois) étend son analyse a 
l'ensemble de la langue naturelle. Car la 

souplesse de ses régles, la richesse de ses 

usages permettent de révéler qu’il existe 

une « grammaire » (une mise en ordre des 

Citation 

« Le signe (la phrase) prend un sens 
choses) plus profonde que « la grammaire 

de surface » que révélent les régles rigides 

du calcul logique. Tout se passe, quand on 

par référence au systéme de signes, au 

langage auquel il appartient. Com- 

prendre une phrase, c’est comprendre 

envisage la seule recherche scientifique un langage. » Cahier bleu. 
ou métaphysique de la vérité, comme si 

on considérait que le langage relevait d'un usage privé, par lequel le sujet tentait de 

connaitre le monde. Mais le langage est un outil de communication; les mots n‘ont de sens 

que par l'usage qu'on en fait, tout comme un outil n'a de sens que par I'usage qu'on en fait; 

et d’autre part cet usage est commun. Les régles d'usage renvoient a une pratique com- 

mune; un enfant apprend la grammaire d'une langue en la parlant avec les autres. 

« Comprendre un langage, c'est comprendre une culture. » 

© La notion de jeu de langage 

La variété des usages de la langue, la 

souplesse des régles de sa pratique, dépen- 

dent de la fagon dont on met en jeu cet 

usage et ces régles. Les régles varient 

selon « les jeux de langage » qui sont 

autant de « formes de vie ». Par exemple la 

religion et la science sont des formes de vie 

différentes, les jeux de langage pratiqués 

Citations 

« Lenfant apprend en croyant l’adulte. 

Le doute vient apres la croyance. » De 

l'Incertitude, § 160. 

« A la base de la croyance fondée, il y a 

la croyance non fondée. » De I'Incerti- 

dans I'une et l'autre different du tout au tude, § 253. 

tout. Il est impossible de réfuter la convic- 

tion religieuse de |immortalité de I'ame par des arguments scientifiques; les régles du jeu 

d'un systéme de pensée scientifique ne sont pas celles d'un systeme de pensée religieuse. 

Entre les jeux de langage il existe « un air de famille ». Mais impossible de privilégier la 

pratique d'un jeu de langage (celui de la science) ou d'exhiber une forme unique de langage 

seule dotée d'un sens possible. Wittgenstein renonce ainsi a l'atomisme logique du 

Tractatus : il n'y a pas de faits élémentaires dont serait composé le monde, puisque les faits 

n’existent qu’a l'intérieur du jeu de langage d'une théorie scientifique qui requiert d’étre véri- 

fiée par ces faits. Il n'y a pas de fait en soi qui fonde une vérité. Il y a une croyance partagée 

en la valeur de la vérification. 

Wittgenstein, tel Socrate, en réduisant la philosophie a une activité d’élucidation du lan- 

gage, stimule étonnamment la réflexion. Son influence reste considérable. 



LA PHILOSOPHIE ANALYTIQUE 
La philosophie analytique, qui s’est développée en Angleterre et aux Etats-Unis 

dans le prolongement des travaux de Russell et de Wittgenstein, se caracteé- 

rise par une méthode et un style propres : poser et résoudre des problemes 

philosophiques en procédant a une analyse rigoureuse, modeste, du langage. 

RYLE (1900-1976) : LANALYSE CATEGORIELLE 

L'idée principale qui a guidé Russell et son logicisme est que pour repérer les erreurs du 

langage philosophique, i! faut remonter a l'analyse de la forme logique des propositions (éta- 

blir une grammaire logique au-dela de la grammaire ordinaire). Mais ce formalisme logique 

parait fort étroit a Ryle. Il faut tenir compte aussi du contenu, du sens des concepts mis en 

avant. Ryle, professeur a la chaire de métaphysique d'Oxford, inaugure une méthode nouvelle 

qui consiste a déceler les glissements de sens d'un concept, selon qu'ils passent insidieuse- 

ment d'une catégorie sémantique a une autre. Par exemple, dans son fameux livre Le concept 

de I'Esprit (1949), il montre, contre Descartes en particulier, comment on peut passer de la 

catégorie d'activités de l'esprit (volonté, jugement, mémoire) qui sont autant de manifesta- 

tions d'un comportement psychique, a la catégorie « fantomatique » de substance, d’ame 

immatérielle. Ryle ne professe pas un matérialisme étroit, mais il fait sien le rasoir d'Ockham : 

supprimer les entités inutiles suggérées par un effet de mirage du langage. 

STRAWSON (NE EN 1919) : LA METAPHYSIQUE DESCRIPTIVE 

Strawson a succédé a Ryle a la chaire de métaphysique d'Oxford. Comme Ryle, il 

montre les limites de la méthode russellienne. analyse logique formelle (inspirée a Russell 

par Frege) convient aux énoncés mathématiques; mais elle est insuffisante pour rendre 

compte de la portée de sens des énoncés, riches et souples, de la langue ordinaire. 

Strawson distingue entre proposition et énoncé. La logique formelle standard ne tient 

compte que des propositions susceptibles d'étre vraies ou fausses, comme en mathéma- 

tiques, et non du contexte concret ot elles sont énoncées et prennent sens (et ot l'on n'est 

pas tenu a la stricte bivalence vrai/faux). Une proposition peut avoir un sens sans étre ni 

vraie ni fausse (elle peut ne rien dénoter) : ainsi « l'actuel roi de France est chauve ». Pour 

Russell cette proposition est fausse. Pour Strawson elle n'est ni vrai ni fausse. C’est I'6noncé 

de cette phrase, dans des circonstances précises (son affirmation dans une discussion, etc.) 

qui est faux. 

Strawson n’envisage pas de corriger le langage; il propose, dans son ouvrage Les 

Individus (1959), par opposition a une métaphysique de révision (comme celle que préconi- 

sent Russell et Ryle), une « métaphysique descriptive » (a la fagon de Wittgenstein qui prend 

le langage en |'état) : mettre en évidence les formes du langage ordinaire par lesquelles 

nous structurons le monde. Ainsi nous ne pouvons pas ne pas distinguer entre sujets et pré- 

dicats, particuliers et universels, ne pas poser la notion de personne (qui se trouve dans telle 

piece, dort, croit en Dieu...) - dont Ryle, par exemple, tente de faire I'6économie. 



AUSTIN (1911-1960) : LANALYSE PRAGMATIQUE DU LANGAGE vas 

Austin, professeur aussi a Oxford, constate qu'on s'est focalisé dans la tradition sur des 
énoncés descriptifs : comme « Socrate est mortel », « Dieu existe ». Or bien des énoncés de 
la langue, comme avait relevé Wittgenstein, n'ont rien de descriptif, mais s‘inscrivent dans 
un registre pratique : ainsi des ordres, des exhortations, etc. D’ou la distinction qu'établit 
Austin entre des énoncés « constatatifs » et des énoncés « performatifs » : les uns décrivent 
une situation (« j‘ouvre la porte »), les autres engagent a I’action (« ouvrez la porte »). 

Mais méme lorsqu’un énoncé parait « constatatif », il peut étre « performatif », ainsi 

quand je dis : « je prends cette femme pour épouse », « je legue ma fortune a mon 

neveu »..., Ma parole engage une action. La distinction entre registre « constatatif » et 

registre « performatif » n'est pas aisée. Car parler, c'est agir. Quand dire, c'est faire (1962), 

tel est le titre significatif du principal ouvrage d’Austin. Austin procéde ainsi a une analyse 

« des actes de discours ». Soit mon discours constitue une action en elle-méme : je 

raconte une histoire (I'acte de discours est « locutoire »); soit j’entreprends une action en 

disant quelque chose : j'annonce que j'offre a boire (l'acte est « illocotoire »); soit ce que 

je dis déclenche une action (rires, pleurs, colére, baiser...) chez mon interlocuteur (l'acte 

est « perlocutoire »). 

QUINE (1908-2000) : L'IMPOSSIBILITE D'UNE ONTOLOGIE 

Quine, philosophe américain, est fidéle a la méthode d’analyse logique des précurseurs - 

de Frege et Russell - mais c'est en vue de montrer les limites de ce qu'on en peut attendre 

pour dégager une ontologie, c'est-a-dire pour savoir ce qu'il nous est possible de connaitre 

quant a la réalité (« I’@tre ») des choses et du monde. 

On se souvient que pour Russell, seuls 

les individus dotés d'un nom propre (au 

sens logique) peuvent étre dit étre, s’ils 

sont porteurs d'une description définie 

Citation 

« Nous ne méditons plus désormais de 
(César est celui qui a franchi le Rubicon, déduire la science a partir de données 

etc.) ou bien s'il est possible d’en avoir une sensorielles. Nous cherchons a com- 

connaissance directe (cette table-ci). prendre la science en tant qu’institution 

Quine conteste cette thése - dans son Hh haa a a 
ouvrage Le Mot et la Chose (1960). Notre eM eeatta Beeitos Glen Sat 
connaissance directe d'individus peut objet. » Quine, Relativité de l’ontologie 
n'étre qu'une croyance; elle est toujours et autres essais (1969). 

susceptible d’étre remise en question. 

Quine élimine simplement les « noms propres ». « Etre, c'est étre la valeur d'une 

variable », dit Quine. Parler, raisonner consiste non a poser dans I'absolu l’existence d’étres, 

mais a attribuer des variables a des étres dont on pose |'existence (il existe un x tel que...) 

Nous ne déterminons pas ce qui est, mais seulement ce qu'un langage donné dit étre. 

Pour Quine, il n'y a pas d’ontologie véritable possible, pas méme une ontologie minimale 

dégagée par la métaphysique descriptive de Strawson. Cela ne conduit pas Quine au scep- 

ticisme. La science contemporaine, depuis la théorie de la relativité et la physique des 

quanta, propose précisément une ontologie du monde toute relative, toujours révisable. 



L’EPISTEIMOLOGIE ANGLO-SAXONNE — 
POPPER, KUHN, FEYERABEND, RORTY 

La philosophie analytique visait 4 réduire les prétentions de la philosophie, de 

méme les grands noms de |l’épistémologie anglo-saxonne, en analysant I’acti- 

vité scientifique, donnent le sentiment de vouloir réduire aussi les pretentions 

de la science. En ce sens, ils se démarquent d’un positivisme étroit. 

POPPER 

© Les théories scientifiques sont conjecturales 

Le premier d’entre eux est Karl Popper (1902-1994). Tirant les lecons de la relativité et de 

la physique des quanta, il pense, comme Quine, que la science ne peut atteindre la vérité de 

I'€tre des choses (une ontologie). On a tendance a croire que les phénomenes décrits par les 

lois de la physique, par exemple, sont tels que ces lois les décrivent. Mais la physique est une 

science approchée (le physicien s'approche du réel, en faisant abstraction d’éléments secon- 

daires de l'expérience). Le déterminisme des phénoménes qu'on croit pouvoir tirer des lois 

de la physique classique n’a pas un caractére ontologique absolu. Par exemple, le comporte- 

ment des planétes, décrit par les lois de Newton, n’est pas prévisible a long terme. En phy- 

sique quantique, le déterminisme n’a qu'une portée statistique (il est valable pour le 

comportement d'un grand nombre de par- 

ticules, mais non pour des particules iso- 

lées). C'est que, selon Popper, les lois ne 

sont que des manieéres de décrire le réel, et 

Citation 

« Je concois les théories scientifiques 
non la description du réel tel qu'il est. Les 

théories modélisent le réel; mais le réel 

n'est jamais identique au modéle. 

comme autant d’inventions humaines 

- comme des filets créés par nous et 

destinés a capturer le monde. » Popper, 

L’'Univers irrésolu. 

© Le critére de la « falsifiabilité » 
C'est pourquoi les théories sont provisoires et révisables. Le propre d'une théorie scien- 

tifique est d’étre réfutable (contrairement a une conviction religieuse ou idéologique). Une 

théorie qui n'offre pas la possibilité d'étre vérifiée et donc d'étre éventuellement 

« falsifiée », c'est-a-dire d’étre invalidée par l'expérience, n'est pas scientifique. Une théorie 

astrologique, parapsychologique, par exemple, n'est pas scientifique, parce qu’elle ne peut 

jamais étre mise en défaut - falsifiée - par une expérience décisive, selon des protocoles de 

vérification précisément définis par la théorie elle-méme. 

Popper en tire une conséquence, trés controversée, a propos des sciences humaines. || 

pense que la théorie marxiste ou la théorie freudienne de la psychanalyse ne sont pas scien- 

tifiques, car elles ne sont pas suffisamment rigoureuses pour pouvoir étre contredites, préci- 

sément, par l'expérience; elles ne donnent, l'une et l'autre, aucune prise a la réfutation. 

KUHN : UNE CONCEPTION « DISCONTINUISTE » DE LA SCIENCE 

Pour Thomas Kuhn (1922-1996) aussi, les théories scientifiques ne sont pas définitives, 

mais provisoires. Il dit - dans La Structure des révolutions scientifiques (1962) - que les 



théories tiennent lieu de modéle explicatif, de « paradigme », tant qu’elles permettent ala 
science de donner une image cohérente du monde, avant d’étre ébranliée par des 
modeles théoriques nouveaux qui finissent par le supplanter. Il en a été ainsi avec le para- 
digme que constituait le modéle astronomique de Ptolémée, avant qu'il ne soit supplanté 
par le modéle copernico-galiléen, lui-méme corrigé et affiné par Newton, et avant que le 
modele newtonien ne soit supplanté par le modéle de la relativité. De méme, Lavoisier 

imposait un nouveau paradigme en chimie, etc. 

ll existe un état de la science normale qui correspond a ce qu'une communauté de 

savants entérine officiellement a une époque donnée comme science, jusqu’a ce que cet 

état soit mis en question par des expériences et des théories nouvelles; la « science nor- 

male » résiste jusqu'au moment oU un nouveau paradigme s'impose. L’histoire des 

sciences, loin d'étre une marche continue progressive vers la vérité, est au contraire 

discontinue, marquée par le passage d'un paradigme a l'autre, provoquant chaque fois 

rupture douloureuse et crise. 

FEYERABEND : UNE CONCEPTION ANARCHISTE DE LA SCIENCE 

Paul Feyerabend (1924-1994) va plus loin encore; il affirme que les critéres absolus 

(comme celui de Ia falsifiabilité de Popper) permettant de démarquer la science de la non 

science n’existent pas. Par exemple, Kepler était pythagoricien, Newton croyait a l'alchimie, 

pendant que l'un découvrait les équations de la révolution elliptique des planétes autour 

du soleil, et l'autre les lois de la gravitation universelle; or leurs croyances, irrationnelles 

pour nous aujourd'hui, ne sont pas étrangéres a leur découverte scientifique. La barriére 

entre science et non-science est impossible a déterminer en fonction de critéres universels. 

Cette barriére est non seulement arbitraire, mais « elle est nuisible a l'avancement de la 

connaissance », dit Feyerabend dans Contre la méthode (1975); il faut ne se fermer a 

aucun type d’approche pour étre a méme de suggérer de nouvelles hypotheses, de nou- 

velles explorations, de permettre de nouvelles découvertes. 

RORTY : UNE CONCEPTION RELATIVISTE DE LA VERITE 

SCIENTIFIQUE 

Richard Rorty, philosophe américain contemporain né en 1931, pense également que la 

notion de vérité objective ne peut étre fondée. Il n'y a pas moyen d’établir des critéres 

absolus d'objectivité tels qu'on puisse prétendre que la réalité des choses et du monde cor- 

respond a la description qu’en donne une théorie scientifique. 

La vérité scientifique (théorique, expérimentale) est en effet le résultat d'un consensus 

entre les hommes de science d'une société donnée, a une €poque donnée, dans la mesure 

ou il leur semble bon, utile, de croire a cette vérité (a I'édifice scientifique et a la technolo- 

gie mis en place). 

La position de Rorty est pragmatique, mais aussi conventionnaliste car le critere de la 

vérité d'une science n'est pas donné dans l’absolu par la réussite de ses applications; cette 

réussite provient de l'importance du consensus entre les acteurs d'une science et des tech- 

niques 4 une époque donnée (c'est-a-dire de ce dont ils conviennent entre eux pour deter- 

miner des critéres communs de la vérité). 



as | L’EPISTEMOLOGIE FRANCAISE : 
9 BACHELARD 

Ne en 4884 et mort en 1962, Gaston Bachelard a renouveleé |’épistemolo- 

gie. Nourri par les crises du début du XX° siécle, crise de la relativite, de la 

théorie des ensembles, du déterminisme, il s’attache a définir un nouvel 

esprit scientifique. 

LA DISCONTINUITE 

Contre le positivisme qui pense le progrés scientifique comme une accumulation des 

savoirs, Bachelard montre en quoi la science se construit dans un mouvement polémique. En 

effet, l'histoire des sciences est faite de ruptures constantes, elle est discontinue. Pourquoi? 

Parce que la connaissance se forme en détruisant des opinions, des préjugés, des obstacles 

qui viennent de notre conception souvent naive du monde. Sans cesse nous devons ainsi rec- 

tifier nos concepts et notre savoir. La science apparait ainsi comme un combat contre ses 

propres opinions, ses propres constructions a priori, comme la remise en cause de ce qu'on 

croyait savoir. Par exemple, la naissance de la physique moderne (voir fiche 16, page 56) n’est 

pas une simple précision de la physique d’Aristote, elle conduit a repenser les notions de 

masse, de pesanteur... elle implique une révision complete de notre regard sur le monde et de 

nos concepts. L’histoire des sciences se pense ainsi en terme d’obstacles parce qu’elle n'est 

pas un ensemble de faits mais une série de problemes. 

UNE PSYCHANALYSE DE LA CONNAISSANCE 

Dés lors, nous devons interroger les concepts que nous utilisons en nous demandant 

s'ils ne sont pas nourris de présupposés. C’est ainsi que Bachelard interroge les notions de 

systeme, de substance, de totalité, de raison... En d'autres termes, les obstacles ne sont pas 

extérieurs mais avant tout intérieurs a notre pensée. En ce sens, Bachelard fait une véri- 

table psychanalyse de la connaissance. La psychanalyse a construit le concept de résis- 

tance pour désigner ce qui dans les actes, les paroles et les pensées s’oppose a une 

exploration. Bachelard étudie les résistances dans I'esprit du scientifique, les obstacles qui 

sont des barriéres a la formation du savoir scientifique et qu'il désigne sous le nom d’obs- 

tacles épistémologiques. II faut ainsi « tuer le vieil homme qui est en nous ». 

LES OBSTACLES EPISTEMOLOGIQUES 

Dans La Formation de I'esprit scientifique, publié en 1938, il étudie ainsi ces différents 

obstacles : 

1. l'expérience premiére : les phénomenes spectaculaires nous empéchent générale- 

ment de voir ce qui est important; 

2. la connaissance générale qui consiste a généraliser trop rapidement. Par exemple, 

nous assimilons souvent l'accélération a la vitesse alors que l'accélération est le temps mis 

pour passer d'une vitesse a une autre vitesse; 



3. l'obstacle verbal : nous avons facilement tendance a mettre un mot a la place d'une 
explication. Par exemple, Réaumur a cru pouvoir expliquer des phénoménes atmosphé- 
riques par la structure spongieuse de l'air. La représentation de I'éponge s'est substituée a 
'explication scientifique; 

4. la connaissance pragmatique qui s‘attache a expliquer un phénoméne par son utilité: 
5. obstacle substantialiste qui consiste a chercher une substance, un support derriére 

chaque phénomene. On a ainsi imaginé que le fer de l'aimant contenait une colle, le flegme; 
6. l'obstacle animiste qui consiste a appliquer a des objets inertes des propriétés qui 

sont celles des organismes vivants. On explique ainsi des phénoménes chimiques en pre- 
nant l'image de la digestion ou on considére que la rouille est une maladie du fer... 

D’ailleurs, méme la science moderne qui est née avec la mathématisation n'est pas 

exempte d'obstacles, elle consiste en effet a croire que la précision numérique nous per- 

met de saisir l'objet qu'elle mesure. C'est ainsi, entre autres, a partir d'une histoire critique 

des sciences que la pensée de Bachelard va se construire. 

« RIEN NE VA DE SOI. RIEN N'EST DONNE. TOUT EST CONSTRUIT. » 

Mais il ne faut pas voir simplement en Bachelard un historien des sciences. Cette lecture 

critique de l'histoire s‘accompagne d'une réflexion sur la constitution du savoir scientifique. 

Refuser |'évidence, refuser les données immédiates, les divers obstacles, c'est opposer le 

construit a ce qui est donné. Comme la mathématisation dans la science moderne le 

montre, on ne peut dissocier le donné de la méthode de sa description. C'est ainsi qu'il 

s‘oppose a |'épistémologie de Descartes en réfutant l'idée d'une nature simple donnée a 

l'esprit comme, par exemple, la réduction de la matiére étendue a la figure et au mouve- 

ment. Les idées claires de Descartes apparaissent aussi comme des obstacles épistémolo- 

giques : la substance, par exemple (voir l'analyse du morceau de cire, fiche 17, page 60), 

n'est jamais simple, et comprendre une idée c'est toujours se référer a un systeme com- 

plexe de pensées et d’expériences. En d'autres termes, la science n‘est pas un regard exact 

sur le monde, elle est la constitution d'un terrain a regarder, a explorer. 

LA RAISON OUVERTE 

Une telle approche critique conduit alors Bachelard a repenser le rationalisme. Derriére 

l'idée d'une raison absolue, immuable et éternelle, Bachelard décéle un nouvel obstacle qui 

consiste a ne pas prendre en compte la réalité historique du savoir scientifique. La raison 

est essentiellement née avec I'arithmétique, elle n'est donc pas indépendante du devenir 

de la science méme. Elle doit donc avant tout étre « ouverte » a l'avenir, étre sans cesse 

capable de remettre en cause les principes sur lesquels elle s'appuie et c'est ce qui définit 

un nouvel esprit scientifique qui ne saisit plus l'erreur comme un défaut mais comme ce 

qui doit étre rectifié, qui saisit la nécessité d’ajuster sans cesse la théorie a l’expérience. 

Si nous n’avons abordé ici rapidement que sa réflexion épistémologique dans laquelle il 

s'agit de combattre les images et les fausses représentations, Bachelard est aussi l'auteur 

d'une philosophie poétique, autre pan d'une pensée qui laisse toute sa place a l'imaginaire 

et aux symboles, puisque « l’attitude scientifique consiste précisément a résister contre 

l'envahissement des symboles ». 



_ Des sujets pour s’entrainer, 
des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ de Frege, Russel 

= N’'y a-t-il de vérité que scientifique ? 

e Faut-il ne tenir pour vrai que ce qui 

peut étre vérifié ? 

e L'usage de la raison consiste-t-il 

seulement a discerner le vrai du faux ? 

e La logique est-elle une science au 

service des autres sciences ? 

e Suffit-il d’étre logique pour étre 

raisonnable ? 

e Peut-on parler pour ne rien dire ? 

e Une proposition peut-elle avoir un 

sens si elle ne signifie rien ? 

@ de Wittgenstein 

e « C'est logique, donc c'est vrai. » 

Qu’en pensez-vous ? : 

e La logique nous apprend-t-elle 

quelque chose ? 

e Faut-il se méfier du langage ? 

e Ignorer, conduit-il a nous taire ? 

e Peut-on tout dire ? 

e Le monde existe-t-il en dehors de ce 

que nous pouvons en dire ? 

e Y a-t-il de l'inconnaissable ? 

La métaphysique est-elle inutile ? 

e Les valeurs morales sont-elles 

relatives ? 

= La morale est-elle une affaire de 

convictions personnelles ? 

e N'y a-t-il de vérité que scientifique ? 

- Toute vérité doit-elle étre justifiée ? 

e Est-il sage de renoncer a toute 

opinion ? 

e Peut-on vivre sans croyances ? 

@ de la philosophie analytique 

Le langage peut-il étre un obstacle 

a la recherche de la vérité ? 

e Faut-il reprocher au langage d’étre 

équivoque ? 

e Faut-il accorder de l'importance aux 

mots ? 

e Parler, est-ce déja agir ? 

@ de Bachelard, Popper, Kuhn, 

Feyerabend, Rorty 

Que nous dit du monde la science ? 

e D’ou vient le prestige des 

mathématiques? 

e N’y a-t-il de science que de ce qui est 

mathématisable ? 

e La science nous livre-t-elle le réel tel 

qu'il est ? 

e Pourquoi nous trompons-nous ? 

e « Lerreur est humaine » 

e Le physicien a-t-il affaire 

ala réalité ? 

~ Qu’'est-ce qu'un fait ? 

e En sciences, l’'expérience 

est-elle maitresse de vérité? 

e La vérité n'est-elle qu'une 

construction humaine ? 

e La science est-elle une interprétation 

du monde ? 

e Limagination est-elle un obstacle a la 

connaissance scientifique ? 

e Y a-t-il des vérités définitives ? 



PHILOSOPHIE ET SOCIETE 
AU XX® SIECLE 

Le XX° siécle a été le thédtre de bouleversements sociopolitiques 

considérables qui ont nécessairement ébranlé la conscience de cha- 

cun et sollicité la philosophie. 

« Le XX*° siécle sera un siécle de barbarie, et la science sera a son 

service », écrit Nietzsche. La grande guerre, le nazisme, le stalinisme, 

Hiroshima... entre autres, ont donné raison a cette remarque quasi 

prophétique. 

Les disciples de I’école de Francfort, entre les deux guerres - sous 

l'influence de Nietzsche et de Heidegger annonciateurs, chacun a leur 

maniére, du nihilisme contemporain, et dans le prolongement de I'ana- 

lyse marxiste des rapports de force sociaux - se sont efforcés d’analy- 

ser le processus de I'instrumentalisation sociopolitique des sciences 

et des techniques. Cette instrumentalisation est susceptible de favori- 

ser des formes nouvelles d'oppression. 

Hannah Arendt, de son cété, a eu le mérite de ranger le nazisme et 

le stalinisme sous le concept commun et nouveau, a |’époque, de tota- 

litarisme, désignant un phénoméne monstrueux (qui abolit la diffé- 

rence entre vie privée et vie publique), inconnu des périodes 

précédentes. Elle montre, a la fois a l'encontre du marxisme et du libé- 

ralisme, gue la confusion entre la sphére de |'économique et la sphére 

du politique contribue a un affaiblissement de la liberté, dont I’horizon 

est nécessairement et seulement politique. 

Ii n'est pas sdr que le libéralisme nous prévienne de la venue de 

nouvelles formes de totalitarisme, et ce en dépit d'un renouvellement 

des théories du libéralisme, mais qui pechent peut-étre, comme celle 

de Rawls, par excés d’abstraction ou d’optimisme. Des philosophes 

comme Habermas, Foucault, Derrida mettent en garde, dans des 

styles différents, contre ces risques de dérives antidémocratiques de 

la société libérale contemporaine. 
La philosophie francaise, en tout cas, dans les derniéres décennies du 

XX° siécle, a connu un certain rayonnement dans le domaine de la 

réflexion sociale et politique, soit du cété des sciences humaines qui ont 

analysé les sous-bassements structurels de l'ordre social, des échanges, 

de la langue, etc., soit du cdté d’une philosophie critique, procédant a 

une analyse subtile des mécanismes de la formation du pouvoir. 



L'ECOLE DE FRANCFORT 

Lécole de Francfort est un mouvement philosophique né dans les années 

1930 dont l’ambition est une analyse critique radicale de |’évolution de la 

société contemporaine, non sans visées politiques militantes. Horkheimer, 

Adorno, Marcuse, Benjamin, Habermas en sont les principaux représentants. 

LA « THEORIE CRITIQUE » DE L'ECOLE DE FRANCFORT 

Max Horkheimer (1895-1973) se retrouve en 1931 a la téte de l'Institut de recherches 

sociales qui avait été fondé en 1923 a Francfort. C’est lui qui donna a cet institut sa dimen- 

sion philosophique et critique, avec son ouvrage fondateur La Théorie traditionnelle et 

théorie critique, en 1937. Du fait de la montée du nazisme, I'Institut poursuivit son activité a 

I'étranger, en Europe et aux Etats-Unis. Il rouvrit a Francfort en 1949, et connut son rayon- 

nement surtout aprés la guerre. Horkheimer réussit a regrouper autour de lui d’éminents 

penseurs, des philosophes comme Theodor Adorno (1903-1969) et Herbert Marcuse (1898- 

1979), des économistes, des psychologues, des sociologues comme Walter Benjamin (1892- 

1940). Jurgen Habermas (né en 1929) fut l'assistant d’'Adorno. 

LE REFUS D'UNE LOGIQUE DE L'IDENTITE 

« La théorie critique » définie par Horkheimer ne se contente pas d’étre « objective » a 

la maniére d'une théorie scientifique traditionnelle. La critique de la société est impliquée 

elle-méme dans les rapports de force de la société en présence. Le sujet de la théorie n'est 

donc pas détaché de l'objet qu'elle analyse. D'une facon générale la connaissance est liée a 

un intérét. La théorie critique est motivée elle-méme par l'espoir « d'une organisation 

sociale conforme a la raison et aux intéréts de la collectivité. » Par son engagement poli- 

tique, la théorie critique est d'inspiration marxiste. Cependant, elle rejette du marxisme une 

vision de l'histoire qui reste tributaire de Hegel, c'est-a-dire qui reste soumise a une logique 

de l'identité : a l'idéal d'une possible identité entre le sujet et l'objet, d'une possible réconci- 

liation entre I'homme et la nature, entre l'homme et son histoire. 

Un tel idéal dénie la négativité qui travaille sans cesse le réel. D'ot le titre de l'ouvrage 

d'Adorno : La Dialectique négative (1966). A l'encontre de Hegel qui disait « le réel est 

rationnel, le rationnel est réel », Adorno tente de faire saisir ce qui, du réel, échappe a toute 

compréhension rationnelle : il en est ainsi de I’horreur du nazisme et d'Auschwitz. 

LE PROCES DE LA RATIONALISATION ECONOMIQUE ET SOCIALE 

Les régimes capitalistes modernes, comme le régime soviétique - sans parler du régime 

fasciste - adoptent, sous des modalités diverses, une forme de domination rationalisée et 

technique dépersonnalisante. La critique de cette évolution donne lieu a une critique de la 

raison elle-méme : dans La Dialectique de la raison (1947), Horkheimer et Adorno dénon- 

cent une mystification de la raison (qui culmine dans les idéologies du progrés). L'un et 



a a 

autre rejettent cependant « I'irrationalisme » de Heidegger et prétendent néanmoins res- 
ter fideles a I'idéal des Lumiéres et a un usage critique de la raison dénoncant une raison a 
la fois instrumentalisée et instrumentalisante. 

LA NON-NEUTRALITE DES SCIENCES ET TECHNIQUES 

Marcuse, plus proche de Heidegger, fait le proces de la « rationalisation » intégrale de la 
société. Il décrit, dans L’'Homme unidimensionnel (1964), un processus en marche de for- 

mation de sociétés quasi totalitaires, a l'Ouest comme a |'Est, par le biais d'une rationalisa- 

tion techno-scientifique de l’organisation administrative et économique de la société, qui 

vise a une instrumentalisation optimale des hommes au service d'un pouvoir économique 

Ibe EneTU@ WOCICIUT St WUESS MECC OE) 0 a 
vu dans Marcuse un des maitres a penser ee 

de la génération de mai 1968. Citation 

Habermas a mis en évidence la mystifi- 

cation de nature idéologique de l!a raison Eee ore eelae a bonglisarion es 
modes de travail, les qualités ont été éli- 

techno-scientifique dans La Technique et minées du monde quotidien de l’expé- 
la science comme idéologie (1968). On ne rience, de la méme facon qu’elles ont 

saurait détacher la science désintéressée été éliminées de l'univers de la science. » 

d'applications techniques contingentes : la Adorno et Horkheimer, La Dialectique 
science et la technologie sont devenues de gee cain 11327). “] 
fait inséparables et constituent une 

« techno-science » dont les progres sont partie prenante des « progres » politico-écono- 

miques de la société. Sur ce point, il rejoint Marcuse. Mais alors que Marcuse tombe dans 

un certain pessimisme (qu'il partage avec Horkheimer et Adorno), Habermas a développé 

une philosophie éthique et politique originale plus ouverte sur l'avenir, dont il sera question 

dans la fiche suivante. 

LA THEORIE CRITIQUE DE L'ART 

Adorno et Benjamin ont réfléchi, en héritiers du marxisme, a l'impact de I’évolution 

capitaliste de la société sur la création et la consommation artistiques, et, en philosophes 

critiques, sur la force subversive de l'art. 

Adorno, musicien, constate que la musique, par les moyens de diffusion de la radio et du 

disque, devient un objet de consommation de masse, voire d’aliénation (voir son Essai sur 

le jazz en 1936), tout en développant des formes d’expression audacieuses capables de 

déjouer tout contréle social et de suggérer ineffable (voir Philosophie de la nouvelle 

musique, 1949). 

ll y a donc une profonde ambivalence de l'art que Benjamin a mise en évidence. Les 

techniques de reproductibilité ont tendance a dévaluer l'aspect unique et singulier d'une 

ceuvre d'art, et & supprimer « son aura », en la standardisant. Cependant, ces mémes tech- 

niques de reproduction ont su étre détournées elles-mémes a des fins artistiques subver- 

sives - on le voit, par exemple, dans I’art du cinéma, de la photographie ou de 

'enregistrement. Et l'art est aussi a méme de suggérer, dans la saisie de I'instant, le devenir 

catastrophique de |’évolution de la société. 



50 LE LIBERALISME A L’EPREUVE 
y DU XX SIECLE 

Le r nazisme et le stalinisme ont ébranlé notre foi en la politique. Arendt tente 

i de repenser le politique a la lumiére de l’expeérience du totalitarisme, Rawls 

réexamine les fondements du libéralisme politique et Habermas redéfinit le 

cadre démocratique des sociétes postmarxistes et postliberales. 

r 
+ ARENDT 

c© La notion de totalitarisme 
Hannah Arendt, est née a Hanovre en 1906. De confession juive, elle se réfugia en 

France de 1934 a 1941, avant de s'expatrier aux Etats-Unis. Elle fut I'éleve de Heidegger. 

Imprégnée d'une culture théologique et philosophique traditionnelle, elle développa une 

ceuvre de philosophie politique originale, inspirée par les événements de son siécle. Elle 

mourut a New York en 1975. 

Dans son ouvrage Les Origines du totalitarisme (paru en 1951), elle tente d’analyser 

les raisons de l'apparition de ces deux monstres que sont le régime communiste stali- 

nien et le régime fasciste hitlérien, rangés sous la méme catégorie de totalitarisme. 

Le totalitarisme se caractérise par l'embrigadement d'une masse sous une dictature 

d'un parti unique confisquant toute vie démocratique. Une masse est formée d'individus 

épars, esseulés, exclus d'un « monde commun » - et ce, sous l'effet d'une révolution 

industrielle anarchique (et plus précisément, en Allemagne, de la crise) et d'une mondia- 

lisation du capitalisme (de I'impérialisme) qui a contribué a affaiblir l'autorité des Etats- 

nations : plus aucun lien de solidarité, y compris de classe, ne relie les individus les uns 

aux autres, sinon un méme ressentiment (contre le bourgeois, le juif...). individu 

déchoit dans un esseulement destructeur, dans une désolation désespérée; l'esseule- 

ment n'est pas la solitude, la désolation n'est pas |'isolement. Dans la solitude nous conti- 

nuons d’étre reliés au monde; dans l'esseulement nous sommes privés de tout monde. 

Loin de garantir les libertés publiques et de protéger les personnes privées, |'Etat 

totalitaire réussit par la propagande et la violence a unir une masse d'individus ayant 

perdu tout repére social ou politique, dans I'exaltation d’une soumission a un méme 

guide ou dictateur, qui achéve la dépersonnalisation des individus et aboutit 4 une bana- 

lisation du mal. 

© Le politique : action, ceuvre, travail 

Arendt donne une dimension philosophique a la notion de politique - en quoi elle se 

démarque de toute une tradition théologique judéo-chrétienne présente jusque chez 

Heidegger, et renoue avec |'Antiquité. S'appuyant sur la distinction aristotélicienne entre 

cité et famille, elle souligne qu'il n'y a de vie politique que sur fond de distinction entre 

vie publique et vie privée. C’est cette séparation que le totalitarisme brise en réunissant 

une foule en une seule famille conduite par un méme guide ou pére. 

/__ Il n'y a de liberté que dans et par la vie publique. L'espace public d'un « vivre 

( ensemble » et d'un « agir ensemble » est un espace ol s'échangent sans contrainte des 

paroles et ou se prennent des décisions et des initiatives engageant des actions, 



porteuses d'un avenir imprévisible. La vie privée - a I'intérieur de la famille et plus large- 
ment dans le domaine de la sphere économique - est régie en revanche par la nécessité 
de se reproduire, de survivre, de travailler, de produire. 

Mais on a tendance aujourd'hui a penser (en libéral ou en marxiste) le politique au 
service de rapports de force socio- 

économiques. Par la méme occasion, la 

politique est congue, non comme lieu de 

réalisation de la liberté, mais comme lieu 

d'exercice d'une contrainte, sans que ne 

soit plus entendue la différence entre 

potestas et auctoritas, entre domination 

et autorité. La vie politique, reposant sur 

des institutions qui fassent autorité, per- 

met en effet une réelle expression de la 

liberté : liberté qui s'exprime dans les 

échanges de la discussion politique, et 

dans I’action politique, mais aussi dans 

Citation 

« Le régime totalitaire comme toutes 

les tyrannies ne pourrait certainement 

pas exister sans détruire le domaine 

public de la vie, sans détruire, en isolant 

les hommes, leurs capacités politiques. 

Mais la domination totalitaire est un 

nouveau type de régime en cela qu'elle 

ne se contente pas de cet isolement et 

détruit également la vie privée. Elle se 

fonde sur la désolation, sur l’expérience 
absolue de non-appartenance au 

monde. » Arendt, Les Origines du totali- 

tarisme, Ill (71957). 

des ceuvres (spirituelles, artistiques...) 

offertes a un public. 

L'ceuvre, libre en comparaison du tra- 

vail, est aujourd'hui dévaluée en une 

simple marchandise échangeable ou un simple produit du travail. Or, sans ceuvre, pas de 

trace de la liberté, pas d'histoire, pas de transmission d'une tradition. D’ot le titre de son 

ouvrage : La crise de /a culture (1954). Mais cette crise est aussi propice a des actions 

innovantes a caractére révolutionnaire. 

RAWLS 

© La théorie de la justice 
John Rawls, né en 1921 a Baltimore, a cherché a reformuler, dans Une théorie de la 

justice (1971) avec le plus de rigueur possible, l'idée de contrat qui, depuis Locke, 

Rousseau et Kant, constitue le fondement théorique du fonctionnement d’une société 

libérale. 

La liberté de chaque individu est souveraine, et elle ne peut donc étre inégale entre 

les individus. Certes, l'inégalité de richesses entre les individus est telle qu'elle peut don- 

ner aux uns plus de possibilités de satisfaire leurs désirs, mais elle ne doit pas étre telle 

qu'elle puisse rendre moindre chez certains la capacité de déterminer par soi-méme ce 

qui a de la valeur et lui parait désirable. 

La véritable justice ou « équité » consiste, non dans une égalité des ressources et des 

moyens pour parvenir a ses fins, mais dans la stricte égalité des hommes dans le choix 

des fins qu’ils veulent poursuivre. La capacité de choisir les fins prime sur la nature des 

fins poursuivies. Les opinions sur ce qui vaut la peine d’étre poursuivi, sur ce qui est 

bien ou désirable différent entre les individus (en fonction aussi de leurs représentations 

culturelles, religieuses)... Mais cette liberté d’opinion sur les fins que je poursuis, et la 

liberté d'action pour les atteindre, doit étre impérativement respectée. 

4 

4 

\ 



| 

originalité de Rawls est de distinguer le juste du bien ou de I'utile. La justice ne se 

définit pas par le résultat optimal de l’action des uns et des autres dans la société : serait 

juste ce qui profiterait a l'ensemble de la société, et finalement a moi-méme, selon une 

conception utilitariste de la vie sociale. Cette conception est irrecevable, parce qu'il est 

possible que ce qui soit profitable a l'ensemble de la société ne soit obtenu qu’en lésant 

la liberté fondamentale de certains. 

© L'obligation contractuelle de faire respecter I'’équité ~S 
La justice est l'objet des institutions sociales comme la vérité est l'objet des systemes 

scientifiques. Les institutions sociales doivent donc étre révisées des qu’elles ne permet- 

tent pas d’atteindre la justice recherchée, comme les systemes scientifiques doivent étre 

révisés dés qu’ils ne permettent pas d’atteindre la vérité recherchée. La justice ne 

constitue donc pas une idée platonicienne ni un principe métaphysique; elle est l'ceuvre 

des institutions humaines. Elle résulte de la libre volonté des individus, a savoir d'un 

contrat théorique entre les individus placés dans une situation ou ils font abstraction, 

les uns et les autres, des fins poursuivies par chacun et de leurs intéréts respectifs. 

Et ce contrat a en revanche une inci- 

dence sur le fonctionnement politique 

des institutions. Selon Rawls - dans Le 

Libéralisme politique (1993) - I'Etat et les 

institutions en place doivent veiller « La liberté ne peut étre limitée qu’au 
concrétement (par exemple, par une poli- nom de la liberté. » Rawls, Théorie de la 

tique fiscale appropriée) a ce que des justice, § 46. 
inégalités de ressources ne soient pas 

telles qu’elles empéchent un individu d’étre dans l'impossibilité méme d’avoir quelque 

choix que ce soit. Elles doivent veiller, d'autre part, a ce que la nature des fins poursui- 

vies ne soient pas « déraisonnable » (comme celles qui peuvent étre défendues par une 

Citation 

\ secte fanatique...) au point d’affecter le principe méme de la liberté de choix par chacun 

des fins qu’il poursuit et des valeurs qui sont les siennes. 

st HABERMAS 

\ 

© L'éthique de la discussion 

Jurgen Habermas est né en 1929 a Dusseldorf. Tout en se situant dans le sillage de 

'école de Francfort (il fut l'assistant d'Adorno), il s'écarte d'une position encore idéaliste, 

a ses yeux, de la « théorie critique » (voir la fiche précédente), pour une approche plus 

phénoménologique et plus sociologique : saisir concrétement le réel en devenir pour le 
réfléchir. 

En héritier du marxisme, il défend le principe d'une remise en cause constante du 

pouvoir politique, amené a protéger les intéréts des plus forts, tout s'appuyant sur les 

acquis démocratiques et juridiques de la société libérale avancée. Cependant, Habermas 

pense qu'il est devenu impossible de fonder les libertés sur une conception idéaliste - 

« métaphysique » - du droit (du droit positif comme des droits de I'homme), héritée du 

libéralisme et des Lumiéres. On voit que, de Rousseau a Rawls, le fondement du droit 

i reste transcendant - qu'on en appelle ala Volonté générale, a |'idée de Justice, a Dieu. 



x 
Habermas veut penser le droit dans |’ére « postmétaphysique » ou « postmoderne » 

des sociétés démocratiques actuelles. Ni Dieu, ni I'Homme, entendu comme individu 
abstrait doué de raison, ne sauraient plus fonder un droit et une éthique, de facon tout a 
fait formelle. 

Le défaut des fondements de la morale et du droit posés par la philosophie des 
Lumieres (par Kant en particulier) est de s'adresser a un individu abstrait, 4 une 

$ 

| 

conscience morale isolée, alors qu'il n'y a de morale que dans la quotidienneté d'un agir 
avec autrui. Ce sont des hommes argumentant, agissant ensemble, dans la société, 4) 

donnent vie a I’éthique et au droit. II n'y a de raison qu’en acte. 

C'est « une éthique de la discussion » qui est au fondement de la valeur qu'on 

accorde ensembie aux respects des personnes, a I'action solidaire. Les droits et les 

devoirs ne sont donc pas absolus, mais constamment refondés, réactivés par une 

entente renouvelée des membres de la communauté politique - lesquels ne peuvent 

plus étre définis seulement comme citoyens d'un Etat-nation censé incarner la volonté 

du peuple, mais comme des acteurs concrets, nationaux ou immigrés, d'un espace 

public, capables, par une participation égale et libre au débat public, de donner sens et 

vie a des devoirs et des droits. 

© La théorie de « !'agir communicationnel » 

Le rapport de I‘homme aux choses, a l'argent, - rapport de production, de consom- 

mation, d'échange - a été mis au premier plan, par les libéraux mais aussi par Marx lui- 

méme, alors que ce rapport n'existe que 

sur fond de rapport interactif entre les 

hommes. La communication interindivi- 

duelle ne se contente pas de réfiéchir a 

une action menée par les uns et les 

autres sur les choses; cette communica- 

Citations 

« J’appelle communicationnelles, les 

interactions dans lesquelles les partici- 

pants sont d’accord pour coordonner en 
tion est par elle-méme déja action. 

Habermas intégre les analyses d’Austin 

(voir la fiche 46, page 153) sur le fait que 

parler c'est agir, et sur le caractére per- 

formatif de la parole. 

Les conflits de devoir, les cas de 

conscience, les imbroglios juridiques sur- 

“. gissent dans des situations concretes 

aa 

donnant lieu au développement d’argu- 

mentations contradictoires susceptibles 

de déboucher sur un consensus et de 

donner ainsi une solution aux problémes 

éthico-juridiques rencontrés. 

Le fondement de la morale ne réside 

responsabilité d'une humanité en devenir. 

bonne intelligence leurs plans d'action; 

lentente ainsi obtenue se trouve alors 

déterminée a la mesure de la reconnais- 

sance intersubjective des exigences de 

validité. » Habermas, Morale et 

communication. 

« Je comprends la discussion pratique 

comme une procédure qui sert non pas 

a la production de normes justifiées, 

mais a l’examen de la validité des 

normes déja la, mais devenues probleé- 

matiques et considérées sous un angle 

hypothétique. » Habermas, Ethique de 
la discussion. 

’ pas dans la liberté du « sujet transcendantal », c’est-a-dire dans une conscience morale 

n'ayant de compte a rendre qu’a elle-méme ou a Dieu, mais dans 'interactivite et l'inter- 

compréhension des sujets (dans |'intersubjectivité elle-méme) et dans une co- 



LE STRUCTURALISME 

Courant de pensée important dans la deuxiéme moitié du XX° siécle, le struc- 

turalisme se présente surtout comme une méthode tentant de saisir la com- 

plexité du réel. Il s’attache avant tout a4 éviter la construction d’abstractions. 

On trouvera son influence en philosophie et dans les sciences humaines. 

LES PRINCIPES : e 
Citation 

Le structuralisme est inspiré du modéle 

linguistique de Saussure qui définit la _ «La forme se définit par un contenu qui 

langue comme un systéme de différences. lui est extérieur; mais la structure n’a 
La langue est ainsi congue comme un sys- pee ge gonveny, pie ext le conene 

: ee méme, appréhendé dans une organisa- 
teme de signes se définissant les uns par tion logique comme propriété du réel. » 

rapport aux autres et non pas isolément. Le Anthropologie structurale Il. 

sens d'un élément est ainsi déterminé par 

sa position dans l'ensemble du systéme. La structure constitue un ensemble organisé de telle 

sorte qu'un élément ne peut se définir qu’en fonction de cet ensemble et que la modification 

de cet élément modifie la structure entiére de l'ensemble. Le structuralisme cherche ainsi a 

expliquer un phénomene a partir de la place qu'il occupe dans un systéme. La structure est 

alors, au-dela des comportements observables de l'homme, un ordre caché qui fournit la clef 

de leur compréhension. L'homme sera considéré comme a la croisée de déterminations mul- 

tiples : la parenté, le langage, l'inconscient, les régles sociales... 

LEVI-STRAUSS : LES STRUCTURES DE LA PARENTE 

Claude Lévi-Strauss étudie les sociétés primitives et montre qu’elles sont un systeme de 

relations familiales sociales complexes. || applique alors a l'anthropologie les méthodes de 

la linguistique qui, partant du langage conscient s'attachent a en dégager les structures 

inconscientes. Pourquoi partir de la langue? Parce qu'elle est une partie de la culture et 

toutes les deux sont structurées selon le méme modéle. Mais les méthodes peuvent 

s'étendre a d'autres domaines parce que le langage articulé n'est pas le seul moyen de 

communication. Dés lors, il faut considérer les structures de parenté observées dans les 

sociétés primitives comme une sorte de langage, c'est-a-dire comme un ensemble d'opéra- 

tions destinées a assurer entre les individus et les groupes un certain type de communica- 

tion. La prohibition de I'inceste est ainsi présentée comme la clef de l'organisation sociale. 

Finalement, les individus ne sont pas libres de faire ce qu’ils souhaitent, il y a des structures 

invisibles qui déterminent les liens possibles entre eux. 

LES STRUCTURES ECONOMIQUES 

Les analyses marxistes avaient distingué déja les infrastructures des superstructures 

(voir la fiche 32, page 110). Il s'agissait alors de mettre a jour la structure cachée du 



capitalisme qui n'est finalement que le résultat de rapports de force. Le marxisme met- 
tait ainsi en évidence que c'est la structure économique qui régit en fait les rapports 
entre les individus, les échanges, mais aussi les idées. Les hommes ne sont que le résul- 
tat d'une structure économique et sociale qui leur préexiste. ‘individu libre, auteur de 
lui-méme, le sujet autonome disparait alors derriére la notion de structure, derriére la 
structure sociale. Ces analyses reprises a travers la notion de structure par un philo- 

sophe comme Althusser constituent un pan du structuralisme. Il montre ainsi que la 

structure économique est déterminée par ce qu'il nomme « la théorie de la praxis », a 

savoir de la pratique collective. Cette pratique est la relation par laquelle, en transfor- 

mant la nature ou l'environnement social par son travail, l'homme se transforme lui- 

méme et détermine la structure économique. 

LACAN : LINCONSCIENT STRUCTURE COMME UN LANGAGE 

En proposant une relecture des écrits de Freud, Lacan utilise les apports de la linguis- 

tique et du structuralisme. Si Freud a montré (voir la fiche 38, page 126) que |inconscient 

était avant tout lié a une histoire indivi- 

duelle, dans la seconde topique il évoque 

'idée d'un inconscient primitif : le ¢a. Ceci 

va conduire ses successeurs a parler d'in- 

conscient structural. C'est ainsi que Lacan Le structuralisme ne constitue pas un 

va montrer que I'inconscient est structuré systeme, il est davantage une méthode 
comme un langage. qui se développe dans des domaines 

L d hiomeetierdicol Af variés remettant a chaque fois en cause 

pres Os lsdtlon. Gt Ie -depaceme le prima du sujet rationnel autonome. 

Conclusion 

correspondraient a la métaphore et a la C’est aussi pourquoi les marxistes lui - 
métonymie. Il ne s'agit pas simplement reprocheront son anti-historicisme et sa 

de réhabiliter le rdle de la parole mais de négation du réle de l'homme en tant 
que sujet de histoire puisque l'homme 

n’apparait plus que comme un faisceau 

de structures. 

parvenir a une analyse exacte de la rela- 

tion inconsciente entre signifiant et signi- 

fié. Par exemple, l'enfant doit assimiler 

des signifiants arbitraires d'origine 

externe gu’il ne sait pas toujours mettre en rapport avec l'ensemble des signifiés infor- 

mulés de ses désirs. Face a cette difficulté, il arrive alors que le symptéme joue le rdle de 

signifiant. En faisant ainsi appel a la notion de structure, Lacan critique l‘autonomie du 

sujet dans la vie sociale. 

LA LINGUISTIQUE 

La linguistique est aussi l'objet des influences du structuralisme. Jakobson insiste ainsi 

sur la détermination que la langue exerce en tant que systeme. Comme nous venons de le 

voir avec I'inconscient ou avec les structures économiques, le langage apparait comme 

une structure qui nous détermine. En d'autres termes, il ne sagirait plus de dire qu'un indi- 

vidu parle comme s'il était un sujet autonome, mais qu'il « est parlé » par la langue. Le lan- 

gage est alors saisi comme une entité autonome et la pensée ne saurait se définir en 

dehors de ce dernier, qui prescrit ses normes. 



en in 

FOUCAULT 

La pensée de Michel Foucault (1926-1984) a de nombreux retentissements 

jaugurant une nouvelle conception du pouvoir. La ou nous considérons le 

pouvoir comme la propriété d’un homme ou d’un groupe d’hommes, Foucault 

| démasque sa présence diffuse au travers de réseaux complexes. 

L'ARCHEOLOGIE 

C'est avant tout a travers l'analyse des savoirs et de pratiques déterminées, la folie, la pri- 

son, la sexualité... que Foucault renouvelle radicalement les conceptions de Ihistoire. C'est 

ainsi en archéologue que Foucault va se présenter. En effet, le travail de l'archéologue 

consiste a fouiller et 4 comprendre la formation des objets, des pratiques et des discours 

constituant le savoir propre a une époque. La tache ne consiste donc pas simplement a 

interpréter mais a saisir une organisation 

d'ensemble. Bachelard nous a montré (voir 

la fiche 48, page 156) les rapports entre 

‘état de la science a telle ou telle époque et 
Citation 

la culture dans laquelle elle s'insére. II s'at- « Le domaine des choses dites, c’est ce 

tachait ainsi a étudier les conditions de son qu'on appelle l'archive; l'archeologie est 
progrés. Dans un esprit proche, Foucault va destinée a en faire fanalyse » LArchéo- 

Pe ae logie du savoir. 
davantage s'interroger sur ses conditions 

d'apparition en montrant que chaque 

époque comporte un nombre de refus et de conceptions qui lui sont propres. Il ne s'agit 

donc pas ici d'une étude de la science mais d'une archéologie du savoir en général qui va 

permettre aussi de montrer que les savoirs d'une époque déterminée ne sont pas sépa- 

rables des pouvoirs qui les rendent possibles. 

LE POUVOIR DE LA RAISON 

La réflexion de Foucault commence par un travail sur la folie. Il ne s'agit pas de répondre 

médicalement ici a la question: « Qu’est-ce que la folie ? », mais de montrer que les ques- 

tions, les discours et les pratiques face a la folie ne se sont pas toujours posés de maniére 

identique a toutes les époques. Par exemple, I’age classique va priver le fou de la parole 

qu'il avait au Moyen Age: on le rejette parce qu'il trouble l'ordre. Il n'est pas un objet a étu- 

dier, mais un étre a enfermer. Puis au XIX° siécle, la folie devient l'objet d'un savoir, d'une 

étude anthropologique. On classe alors les différentes formes de maladies mentales. Le 

XX° siecle, avec le développement de la psychanalyse et de la psychiatrie, fait € son tour de 

la folie un objet d’étude. A chaque fois, la raison, sur des modalités différentes, exclut ainsi 

la folie en la rejetant ou en essayant de la capturer. En outre, on peut alors remarquer que 

si le rationalisme cartésien de l'age classique est étranger 4a la folie, il l'est aussi aux 

sciences humaines. Ainsi, chaque période est animée par une grille du savoir qui rend pos- 

sible ou non un certain discours. C'est ce que Foucault nomme |'épistémé d'une époaque. 



LA MORT DE L'HOMME 

C'est essentiellement a travers une 

archéologie des sciences humaines déve- 

loppée dans Les Mots et les choses (1966) 

que la pensée de Foucault est l'objet d'un « Lhomme est une invention dont lar- 
grand retentissement. Foucault se chéologie de notre pensée montre aisé- 
demande alors quelles sont les conditions ment la date récente. Et peut-étre la fin 

dans lesquelles l'homme est devenu pour prochaine. » Les Mots et les choses. 
lui-méme objet de science. || montre ainsi 

que le discours sur I'homme est récent et résulte d'un changement d’épistémé. Si le 

modeéle du savoir a la Renaissance reposait sur une union des mots et des choses, si I'age 

classique correspond au regne de la représentation, consommant la séparation des mots 

et des choses, le XIX* siécle voit apparaitre de nouvelles disciplines, les sciences humaines, 

qui font de I'homme un objet d'investigation scientifique. Les sciences humaines apparais- 

sent ainsi parce que l'homme apparait a la méme époque. Dés lors, Foucault peut annoncer 

la mort de l'homme, ce qui ne signifie pas la disparition des étres humains, mais la dispari- 

tion d'une épistémé, d'une certaine modalité du savoir. Puisque le modéle de représenta- 

tion du savoir change, notre modéle peut étre amené a disparaitre. 

Citation 

Conclusion 
Si la réflexion de Foucault se porte 

aussi bien sur la folie, la sexualité que la I! ne s’agit pas pour Foucault de déga- 
prison, |’école ou I’hdépital, c’est parce ger des structures universelles de la 

société, mais de montrer que chaque 

événement est le résultat de multiples 

croisements. Dés lors, apparait le fait 

qu’elle est intimement animée par la 

question du pouvoir. Tout comme 

l'homme est une invention récente, la que le pouvoir est partout puisqu’il 

sexualité entendue comme savoir et pra- devient ce qui produit des vérités. En 

tiques n'a pas toujours existé. Elle appa- étant sans cesse diffus, en se mas- 
quant dans les savoirs, les micropou- 

voirs deviennent bien souvent plus 

contraignants que le pouvoir politique. 

rait au XVIII siecle avec la montée de la 

bourgeoisie, trouve ses racines dans le 

christianisme et se développe avec la psy- 

chanalyse et la psychiatrie. Elle est alors 

liée a des stratégies de pouvoir : la technique de l'aveu en psychanalyse, les politiques 

démographiques, 1a ot la bourgeoisie se construit un pouvoir différent de I'héritage par le 

sang de la noblesse. Cet exemple évoqué rapidement peut nous permettre de com- 

prendre en quoi le savoir n'est jamais séparé du pouvoir. Toutefois, le pouvoir n'est pas a 

comprendre comme ce qui est détenu, mais comme ce qui s’exerce a de nombreux 

niveaux de la société. C'est pourquoi Foucault parle de micropouvoirs qui permettent a 

tout moment de contrdler ce qui est dans la norme ou pas. Contrairement au pouvoir 

politique qui est répressif, les micropouvoirs normalisent en s'appuyant a tout moment 

sur des savoirs. C'est ainsi que son étude sur les prisons dans Surveiller et punir (1975) 

conduit Foucault 4 montrer en quoi c'est la prison elle-méme qui fabrique le concept de 

délinquance, comme le pouvoir psychiatrique a produit celui de maladie. 



tai adulé comme le pére de la déconstruction, il nous livre une ceuvre 

f conde qui invite a repenser toute la tradition philosophique et métaphysique. 

INTERROGER LA PHILOSOPHIE 

Toute la tradition philosophique occidentale est construite a partir d'oppositions 

conceptuelles : le sensible et |'intelligible, la nature et la culture, la parole et |’écriture, le 

corps et I'€me... oppositions dans lesquelles on privilégie généralement un terme par rap- 

port a l'autre. Quand on se demande ainsi ce qui prévaut, on ne s'interroge d'ailleurs jamais 

sur la validité de ces oppositions. Philosopher consiste donc d’abord a dégager les opposi- 

tions implicites sur lesquelles la pensée est construite, ceci dans le but de mettre en cause 

les présupposés de la métaphysique traditionnelle. C'est ainsi que dans son ouvrage, De la 

grammatologie (1967), il montre comment, depuis Platon, la parole est préférée a |'écriture, 

‘intelligible au sensible. Il part ainsi légitimement du texte de Platon abordant cette ques- 

tion : Phédre. Platon y montre en quoi I’écriture est sans valeur, elle n’est qu'un supplément 

sans importance. Ne vaut que la parole, le Jogos qui est le lieu de la vérité. L'écriture n'est 

pas vivante et c'est dans la parole que se manifeste la présence de celui qui pense : Socrate 

n’écrit pas, il parle, dialogue. Or, un tel rejet radical de |’écriture est-il légitime ? Derrida 

montre en quoi ce rejet repose sur un privilege spontanément accordé au /ogos, d’ou le 

terme de « logocentrisme », attitude qui consiste a rejeter |'écriture comme l'autre de la 

philosophie. L’écriture serait ainsi ce qui menace la philosophie comme le sophiste menace 

| toujours le philosophe. La philosophie fait de I'écriture ce qui est étranger a la pensée, au 

iH logos. Or, l’étranger n’est-il pas toujours celui qui vient déranger, celui qui interroge les pré- 

supposés ? A partir de la, Derrida interroge de maniére neuve le concept d’écriture. 

« IL N'Y A PAS DE HORS TEXTE » 

L'opposition au logocentrisme qui consiste a penser que la voix, la parole est plus pré- 

sente que |'écriture, qui n’est qu'une copie, conduit a élaborer de nouveau la notion de 

texte. Derrida montre ainsi qu'il y a en fait une primauté de |'écrit sur la parole, de la trace 

sur la voix. Le texte n'est pas que le reste sans vie de la parole synonyme de pensée. Au 

contraire, la pensée ne peut pas étre séparée de I'écriture, le sens ne peut pas étre 

séparé du signe. Les concepts ne peuvent donc pas étre séparés, détachés du style, des 

phrases qui les portent et les mettent en scéne. Lire les textes consiste alors a travailler 

les concepts. Un texte dit dés lors toujours plus que ce qu'il manifeste explicitement. Cette 

réflexion de Derrida invite alors a lire les aspérités des textes, leur richesse dans ce qui 

est dit et qui ne lest pas parce que le sens n'est jamais immédiatement présent. De |a 

'idée de dépasser l'opposition traditionnelle entre la littérature et la philosophie. La 

encore, il s'agit de s'opposer a l'idée d'une présence immédiate du sens dans la parole 



vive. Toute la réflexion de Derrida se construit ainsi contre une métaphysique de la pré- 
sence. Parce que le sens est toujours différé, parce que la vérité n'est jamais totalement 
donnée, il y a un écart qui laisse la place a de multiples lectures. Tout texte donne indéfini- 
ment, mais aussi dissimule. 

LA DECONSTRUCTION 

Le nom de Derrida est immédiatement associé a la notion de déconstruction qui a été 

reprise dans de nombreux domaines : la linguistique, la littérature, l'esthétique, la psychana- 

lyse... La déconstruction nest ni une méthode, ni a proprement parler une philosophie. Elle 

ne consiste pas a dissoudre ou a détruire un discours. Elle est ce qui est a I'ceuvre dans tout 

texte, dans tout discours. Elle est ce qui déborde le discours, qui veut maitriser ce qui arrive. 

Pour comprendre cela, on peut revenir a la dialectique hégelienne (voir la fiche 31 sur 

Hegel, page 104). Hegel nous montre que la dialectique est ce qui dépasse les oppositions : 

le négatif n'est pas ce qui est détruit mais ce qui est un moment nécessaire et qui devient 

absorbé dans la réconciliation. Mais qu’advient-il quand ce mouvement de la dialectique 

s'enraye ? « Que serait un négatif qui ne se laisserait pas relever et qui, en somme, en tant 

que négatif, mais sans apparaitre comme tel, sans se présenter, c'est-a-dire sans travailler 

au service du sens, réussirait ? » (L’Ecriture et la différence). La réflexion ne doit donc pas 

s‘installer au dehors des textes, tout d’abord parce qu’il n'y a pas de dehors, mais surtout 

parce que, en s‘opposant simplement, elle participerait au mouvement dialectique. La 

réflexion est déconstruction, c’'est-a-dire mise a jour de ce qui, au coeur du texte, au coeur 

de la pensée, ouvre de nouvelles perspectives, échappe a la maitrise de la dialectique, au 

pouvoir de maitrise. Toute pensée contient en elle-méme sa propre déconstruction. 

x 

DU POUVOIR A LA POLITIQUE 

D'une telle pensée on ne peut attendre un systeme qui nous livrerait les clefs de 

l'éthique ou de la politique. Pourtant, Derrida s'est engagé a de nombreuses reprises : 

contre la peine de mort, pour soutenir les 

réfugiés politiques ou les intellectuels : 

menacés par le pouvoir... Ceci ne l’a pas Conclusion 

empéché de dévoiler d'une manieére cri- 

tique les fondements des droits de La pensée de Derrida est inséparable 
‘homme ou de la notion de souveraineté d'une critique du pouvoir, de la maitrise 

en montrant en quoi la déconstruction est propre a tout discours, a toute pensée 
a l'ceuvre au coeur méme de ces concepts. ee js in age Bi Sei nt 
Jusqu’aux analyses sur les attentats du comme « ce qui arrive ». 

Tl septembre 2001, dans lesquelles il nous 

montre en quoi les notions de frontiére, de 

territoire, de guerre explosent, et combien la raison démocratique est fragile. Des lors, il 

nous invite 4 repenser les questions du droit dans ses rapports a la force, du cosmopoli- 

tisme, de I'hospitalité ou de la citoyenneté comme un espace qu'il s'agit d’explorer a nou 

veau a la lecture, une fois encore, aussi bien de l'actualité que de la tradition afin d'espérer 

une démocratie sans frontiére. 



_ Des sujets pour s’entrainer, 
_ des pistes de réflexion 

Voici les sujets de dissertation et les 

pistes de réflexion que peut suggérer la 

lecture... 

@ des philosophes 

de Pécole de Francfort 

e La technique peut-elle aider 

a résoudre les problémes politiques ? 

e La technique peut-elle transformer 

|'6tre humain en une chose ? 

e Laraison peut-elle rendre raison 

de tout ? 

e La valeur des techniques dépend-elle 

de I'intention de ceux qui les utilisent ? 

e Est-il juste d’affirmer que l’activité 

technique dévalorise l'homme ? 

e Faut-il redouter la technique ? 

e Peut-on penser le bien aprés Auschwitz ? 

@ de Habermas 

e Qu’est-ce que dialoguer ? 

e La diversité des points de vue 

entraine-t-elle l'échec du dialogue ? 

e Laccord est-il la condition ou la fin 

du dialogue ? 

e Pouvons-nous étre sdrs d’avoir 

compris autrul ? 

e Parler, est-ce déja agir ? 

@ de Hannah Arendt 

e Le bonheur est-il un probleme public ? 

e Peut-on penser le politique sur 

le modéle de la famille ? 

e L'individu est-il libre en dehors 

de la cité ? 

e « Famille, je te hais. » 

= Tout travail est-il aliénant ? 

- Le politique peut-il étre subordonné 

a I'économique ? = 

e L'Etat est-il par nature totalitaire ? 

e Les croyances sont-elles une affaire 

d'Etat ? 
- U'Etat a-t-il pour but d’éliminer 
la violence ? 

= La responsabilité politique n’est-elle 

réservée qu’a ceux 

qui nous gouvernent ? 

- La politique est-elle l'affaire de tous ? 

@ du structuralisme et de Foucault 

© Qu’apportent a I‘homme les sciences 

de l'homme ? 

~ Qu’est ce que l'homme ? 

e homme peut-il étre un objet 

de science ? 

= Sommes-nous agis par des structures 

inconscientes ? 

@ de Foucault et de Derrida 

e Tout pouvoir est-il synonyme 

de domination ? 

e Une société démocratique 

est-elle une société sans violence ? 

- L'Etat est-il par essence répressif ? 
e Savoir, c'est pouvoir. 

e Le savoir masque-t-il un pouvoir ? 

© La philosophie est-elle contre 

les pouvoirs ? 

e L’écriture donne-t-elle plus de pouvoir 

que la parole ? 



INDEX DES AUTEURS 

A 
PCA UTA Wee i te calf 46 

PCOUMOURL porate? BHF. D000 160 

PIDCRENS GAN) acs cversicrerererarsvew a hee 49 

Alexandre d’Aphrodise .......... 42 

PNAS SON dcprirak pr hin dsl waves TOM 167 

Anaxagore 

(de Clazoménes)............0. 12,18 

Amaximandre: < RGa. A. a: 10 

Anaximeéne de Milet ............. 10 

ATISCHMG Galt) erodes ona einer 46 

PRSUOMES «ocnuxay oak een CSR 24 

PUG IAR SCO ce. cer ssssre MORAL 27 

Archytas de Tarente ............. 16 

UNTO IG Weeeramencietcesonie es arrestee 162 

Aristarque de Samos ......... Af Bye 

PIBLODIAN Chie ec ndc cud 6 ¥ oceans IG 14 

Aristippe de Cyréne ............. 25 

NGI STOLE tererers seer. 14, 20, 28 

PRICUISUMIMSAMNE) sdcnss sc0ss, MRM 38 

Bemis Rly chase hhh ss ies ii Ceal Wacnny iE 153 

AVACEINIE Merah adjciees ohiisin.arn teers 42 

PEEL OCS My whe Loss Sa wire wae NO 44 

Re i eto 
AGUNG Heal Clpeptecwescesncreyed ce. votcicwcr cus, eI 156 

BCH AUN Wlieancecpeyeesicrcveiecroratelahoxonse orev s 160 

Semel) 4 Moosre some peace. 117 

BEIOSO Nearer encminertindar ee 128 

BRCM ONGd wns at -vscvatn vide acest 22 

BO CCE Ee TOnie ccuesete ret Oso 46 

Bonaventure (saint) ............. 48 

BYUINOM AN eat nck ee ts 57 

C 
Calin Dierenwemnan cereale A8 150 

PEL ON a since then Oddi tan Cnyerws. ses 27 

Clément d’Alexandrie ............ 21 

MTA SIS oxen tave tatictern.sierareea «ON 28 

(AS aint non eet ee ene Ee 28 

COC: st eee! 6 114 

OMOGHCAD is ae s vekcte anc t ant 89 

CONS acne re ns nes wo RMON 117 

COPS. BONE a SA, 56 

D 
DIAIEMD Cte cc cagere c,actPeec aac eeee 89 

Démocrite (d’Abdére) ............ 12 

Denys l'Aréopagite .............. 46 

DGGE agate sere vena ei aceaortons OY 170 

DES CARLES \etcats cna sisnere sep 60 

Bl fclelco] t= h eeeeeeen renee 88 

DURING es siraees canna Ae 24,25 

Diogéne le Babylonien........... 28 

DUNS SCO ceidacrrnictc eee 52 

E 
BINStE N=eetereiaeeotieray 59 

Empédocle (d’'Agrigente) ......... 12 

SIG GIS tian cbacnrsenersartian canriceies 112 

BRCCTO rate vi enc neieend tenant 28 
EDICULeL LAuo raat so aasae ya Oe 32 
ERAS actirsten oe wncyerc cc coameito bee 76 
RAO ETIG sorciirasraresnienroronrew ae 27 
Euclide de Mégare .............. 24 

F 

RanabDiiccreancahencemccar teen oF 42 

FOVELADENC. .ceaccanevuce Brerels 155 

FAIL Slike soto svocaarar os or econo: Soe Os 80 

POUCA de cts oi vas sn.a See ets 168 

ROUNIGKa evi: sac sch wpcuk <eeeneee 112 

PPGUE kek ck acieh ne smosns ne enm 146 

FG UG peuston dokevesachesspsmshatorenectaasestotons 126 

G 
Gene ites, inn See sien Gites ba 56 

CHAT El mmm errcrerrsetesrares 44 

Gorgias de Leontion ............. 13 

Guillaume d'Ockham ............ 52 



Guillaume de Champeaux ....... 46 NIGLZSCNG: :, AOR ae oo. Mae ee ss 122 

H O-P 
Habermas: nc een ere 160, 164 OFIGONG* 24 cet eed a emahinneateee on 

Harveys: sicelrait.ene ee eee 55 Panétius de Rhodes ............. 28 

Hegel .etaaies. a. es ae 104 Panirenide:.cat: st anctiatk sos een 11 

HeIdedOEr 555: saaesueen eae 138 PaSCalh ease. ete ae eae 76 

HIEIVGtIUSS, wocatocere Nas meres 88 Philon d'Alexandrie......... aS 

Héraclite d'Ephése ...........04. 10 Platonic. arsenate 16 
Hib Pane vnatate tar .. ee.on acute 56 Plotinixekscet =Reae ee 36 

Hippiasid Eliseo anes canes 13 PGODE! ji cuasis nccasaccns SRE 154 
HODDES diesen es eho 78 Porphiyres evse. kde dhe eee 36 

HOnKNeCIMGK sy: ere eees Sere 160 PROGIUS sc wassaacias, ARS eee 21 

UM CArcnusncas. SERRA A 94 Protagoras d’Abdére ............. 13 

FIOSSER Me caae aie emaye scree ates 134 PRrOoudhO Mtn aents Jeo Serene 113 

PHOlMEC wiuevecats. Ceuta? armies 56 

SP eee Ob ena Pynchon @’Ells : .ccocovec aeration 34 
JAKOWSONy septpetcis ne deere 167 RVithagOre where occsiree Meee hee 11 

KAN Es :2s0.5 ane RO ees Oe ee 98 

Kieukegaardis.ccsaerccimebreete ae 132 Oe eee 

0) de nee er ee Ta ee oa 154 QUeSHAY pc... axa ee ee 117 

IUNTINE: reese: da <tonage yeaa eS 1 L Q os) 

Pa: MetITIG:. sacra seein: 88 R 

IEC pesos tat sieeicu: eee eo 167 Ra WelatSe tess ac ccranto ae ae eee 76 

REID IN Zc. aro crsvaeer teers ae 1608 Raters, bus ds casted 163 

REUCINDG «on us Gus oem Meee 12 RiGAUO 5 vin sincdpe a veles ¢ See 117 

BQViFSITAUSS. oc. cc auecouis cit 166 2S aS Nec. 155 

IEOEKE ravages ceectusscucatesstcures EPO 70, 80 Roscelin de Compiégne ......... 46 

WUGKECE’ Ss sxuo,.s0c ee teens 32 ROUSSEAU kiaar Acree erictioc ee 82, 90 

FRUISSEN 5, ooetcusys,sttonesoroncusescre ea 147 

M PRAINS Ske. <xssaysveswvenmeceiont ier esse 152 

MaGIIVE! Sea. eee a eeuleciem oli 14 

MatmOnide -scsca site acca orca ee 48 S 

MaItUS cs amare acpan ste ea eee 117 SSMESHNON ccs Pek oe oss 112 

Marc Aurela”... 20 SP eet 28 SONS ua ee eee esen oot te eee 142 

ManGuSers sas.s.cee eee noe eee 160 SaUSSUe....ts eT eee 166 

MaIXM Slee tenet encase ore 108 SCMUCK) Pe Goins acta cae 150 

NAT Ohh a cet lec tet Rr ee 117 Schopenhauer... OR 120 

Montaigne: nc comes cee oem 76 SOMEUUICI F c:cxk teatayseeienceeniee 28 

MOMt@SGU IEW ict ree eseesinerennne 86 Sextus. EMPIMICUS. .2 5s. cheee en 85 

Sth s isan ed eel eee 116 

N SOCKaCsc< 1.0. RRR ts Soe 14 

Neurathy .... ssp en ee 150 SIINOZOsccnion kl Rees ee 64, 78 

NQWEOM ciesc:osescus, See 68, 88, 94 SWAWSONMs Berek ee 152 



V-W-X 

TANI coccnacde sae Coe Ster eee (All bene tel Oe ia gaye oe 

Thalés de Milet ............2e000- 10 ec ee eee 
iets = AE TRIGISIRIE AYE ies Ho eeieact re octane 11 

HUE MIMSEMUS rrr wierstane teseaters vase 42 X6NOPHON ......eececeeeeseceees 14 

Thomas d'Aquin (saint) .......... 48 

imonidelPhilonte 2... 0.0.6.0. 34 Z - 

TEQUAVING eo e do tapes eres gaw'ae 117 DEOMI NOR e504 an iwsie alee war 1 

MOM rae: ine’ sis ds pare 116 BEHOMME CHUM <o.s00osrtedewee 28 



= Sh 

VJ = tig 
+ 4 * Ee 

re 54 rion) fay. 

satin tio ; 7 ive le ib Aled 
my ; 

‘4 » MRP A ee “9 - euiselynieS Pr 

if < La ee » OAC AY 2enit 

, My Gant UME ain diene Oa 

= ‘ ATVI? BD CTT, Cav Pal ed ( 16@uz DO deeb yy ay eopuir 

Pa ~ ~ ¥ j — 

+ = dies k im S 4 a vel i 

g. a ¢ i : I csc lls 
, VTi PPE A Satin A es on: 

eae ’ P : Lee a 
i ayy ier - a CUM ae en we a ee 

{ v hry iS ©) e+ * Sh~ 

thee 9 te ll aa 
a | as, 

~~ Pyare”, ia. 

o. - ae > ie . eet! Lid, , 
ie?) - aay | i of yee VE ‘a « 

Ps. th PNM sn 5. iio a 
z at. i elachaa 

eee is A th mavlin det he aS 7 

ra “ 7 7 5 
Ue ‘ 7 

3 nin, ; ¥ ‘ wien W} 

oi ad tage eae | on 



INDEX GENERAL 

A H 
Agir communicationnel ......... 165 HBECCENE rere rts tri casrretit. 5S 
PARI 6 oe wenn tisnvaincns MO et 85 PSSHOCEMEUISMO a caiern nnxcrate SLSUE 56 
PMRCISINIG 6s ceca beer ate shor si cic mS 145 RiOns texte: . eee ee 170 

Atomisme logique .............. 147 LUM SICIrs cite be aseoekeeaeeaks 89 

C | 
CAUSING) ho do dhadesinan nee N10 ISG OTABIG ies sons cs 6 UR 146 

CCE PY A OEE Ea ee 19 Immatérialisme ................. 93 

Classe sOGlalOsrerriecierss cess 108 IPCORSCIAM[ were ade vente nen 126, 167 

COGINOy hoch era <4 QUOI SRS: 60 HUUVISUAIILG << vs.0.c000 ssa eee 52 

(COIMEWUSS. Sa Ree ear ee 67 NUHASTIG. ics sacs a vn ow SET 70 

Contrat social, ........ 78, 80, 82, 91 MILE UO lene ttre. cute aes 128 

RT NGOS aa cae ak iss Ga Secorrd va 25 L 

D ——————— PANG AGG aas seers ae aen res eis.s 153, 167 

IDEXSENAS ¢ deve carey eae eee 140 Libéralisme ............. 86, 116, 162 

DECOHSIFUCTION cc cece cescacsees 171 POS er Spee vaariaiaia' ersiece Shave 10, 13, 29 

PONE CUCUC ahs Suntan s de taeda 106 M 

So ae a Machiavélisme ..............2.6- 14 

BEE CVIQUC aii foon bs whe sieSe os 24 MaAIGUAIOS os <n re dee wens 15 
EEO IOMIERNE coco ccc secrces ees 10 Ria AVIANISING aes dunce ss aes 88 
SG OCS a ae re 1 Methodersrnt ta.0 0 atic 60 
Ecole de Mégaré .............05. 24 MOTE GEOMECTICO eid oss Somanieres 65 
MRIMOWISIIIE Pe her a the nd aie wats = 94 N 

BC OOD EUNO Gt) cicse oie viernes 4 88 
Epistémologie<=........... 154, 156 NAL UralSINe isc ce bouie ncaa 85 
Epoché ..... Ae RM thee 68 135 Néaplatoniciet) 6sc2:.¢5s2o00%02. 46 
ES Sei edits tian caw a eo5e 43, 120 NGS oe nce oe sss heehee ake 138 

2 20 Nifiiligmen <iGkstee:. so... 125, 141 
SU an ee 11, 138 Nominalisme..............+: 46, 53 
Etre-aUI-MONGe . 2.66 ccccsveceee. 139 p 
EXISLGNIGE we eeincees adacavetanees 43 

Existentialisme ............. 132, 142 BaSSiomS wars cone eee 66 

PUlSiON merase te neonate 126 

1) a Phénoménologie ............+5. 134 

alee Mee en i Ms ion dew isis. nee 133 PWV SIOCLOUCS ci cea. cae nvcdv sss ae 116 

OUCAUINISING! cart dese cde chee. x. 56 Saat cis sacri wind eva nines 22 

ISEECOCIASSIQUC c1. cca dsccscesescs 9 Me mires eae crite Sn atitas us 74 



POSITIMISIIIG set ierren aetna 114 T 

PIAXIS \ cereceen ant eee cee ee 22 

Presocratiques =... . uneaceannes 10 TADUIGN ASG akcee erases ee eee 71 

PWATMECOMSNNS 5 sno ccospvdcavcoduc 11 Théologie ..........5 44, 48, 52, 64 

PYIEMOMISINIG acne ccineeateereetanes 34 Théorie platonicienne ............ Ue 

R EMOMUSTNG ee weet ante eer ae 2 

Tolerance... .. aniaaticnk sii. 3: 81 

Réaliste-: 0 <.1a. cc 46 TotalitarisMne Dacokcceewccnt Seph62 
Révolution scientifique .......... 56 TOBIQUES)< ok .48. Sue sees, ee 127 

S WODCS wacasec tng HAR eee 55 

ScepliciSMe@-es2ece<dee Ree 96 U 

SOGIGIOGIC: |. 5 u/s. 24 se nee 115 WHOPIE ov. Seon Sacco SOR 112 

SOpMISTES saints ace tee 13 V 

SpIniGUAaliSINGiyaqcsseee aes 42, 69 

SiOICISME:: aecshese aw ORR 28 Variation éidétique ............. 136 

Sthucturalisinemereces soca cee 166 WiitU 3 weno oC tore Soe ee Ths: 



DONNEZ-NOUS VOTRE Avis! 

Ce livre est remis a jour réguliérement. 

Pour I'améliorer, votre avis nous est indispensable. 

N'hésitez pas a nous communiquer critiques et suggestions. 

Vous pouvez également entrer en contact avec nous 

par e-mail : orollot@letudiant.fr 

I NIGIAAT ponte giehe ores 9 ass doko ee Prénom 

ING) E on cheese cra Nee ek rer Niveau d’études 

INGORE soo Sa Pe BOR be lew nds aotin pk Re, 8 che ee 

ial ko ots Seed eee 

A retourner a Olivier Rollot, 
« Les Guides de l’Etudiant » 

27, rue du Chemin-Vert - 75543 Paris cedex 11 

Connaissance 11 - 03/05 





i 

Editions l’Etudiant 

Directeur de collection : Olivier Rollot. 

Assistante : Isabelle Gruet. 

Edition: 
Cécile Coursol, Stéphanie Desmond, Yaél Didi-Ben Chemoul, 

Céline Manceau, Olivia Ribot. 

Secrétariat de rédaction/maquette : 

Christine Chadirac, Nathalie Grisoni, Brigitte Ourlin, Juliette Sancois. 

Visuel: 

Directrice artistique : Evelyne Voillaume. 

Conception graphique et couverture : Eliane Degoul. 

Iconographe : Gertrude O'Byrne. 

Fabrication : Sabine Enders. 

Diffusion : Emmanuelle Ould-Aoudia. 

Communication: 

Directeur : Gilbert Azoulay 

Delphine Cantat, Julie Guillemin 

Documentation: 

Directrice adjointe : Delphine Pietton. 

Fonds général : Diane Ayats, Natalie Fernandez, Laetitia Louis. 

Ecoles : Thérése Arnault, Véronique Curely, Delphine Escrouzailles. 

Universités : Grégory Lannes, Julia Nadot-Leblanc. 

Alternance : Jeanne Levavasseur. 

© L'Etudiant 2005 

27, rue du Chemin-Vert, 75543 Paris cedex 11 

Dépot Iégal : mars 2005 
Imprimé en France 

Imprimerie EMD S.A.S. - 53110 Lassay-les-Chateaux - N° : 13361 

ISBN 2-864624-503-7 
ISSN 1262-327X 

Série Connaissance 



gnathiss 3"! mhiga <— 
4 i. 

loF sete: aoitowled s670gtoeiG e 

tiny) Seder) = Sin lalees 

Mung ; 7 . 

i ‘ .—— - ~ ‘ AY Few 
“t- HSH) Mey twiodiee) sinedgete Jorio? eilah * 

> $F o VIS waessall ants? “a 

P< teupentnooshas eb iehg feted 

it? oitedul, YO woh inane ieiahivels pea til snl? 

= Howey ae 
ofmumloy’ anylerd: cuplteltw Petter atts ie 

oped] on end : nwt) enon !e 9upinigeys Aaiievone? 
am VEG aura  arigeigonont 

ATi? syde? * dtieslsde3- “ 
Side Abo slistnraingy ) aol HiC : 

y Holaoitw sed. ~ 
yslvosd Hedld: watzeiG 

i. Hi PNN A SUL, eis D BRiTQiIRe \ , “< 

i morlsinemused ee 
eT eovtaied -einioibe aafhlaedd 

vo wiitees Sonnene wate stays Said s ethnde ating? = 
embloxuo223 aaltqloG yeu upieerdV Tuna oadrhtt vewigod - 

anise) Icon Glut. 2enntd YOpID : cbtlarwatety , 
Te 6VOVes Somme : SINHATONA ae. 

) = 

= 

s 









Les grandes 
questions 
philosophiques 

La connaissance de I’his- 
toire . la philosophie ¢ et ae eae des grands philo- 
sophes, de Socrate a Sartre ou Derrida, aide 4 la compré- 
hension des concepts-clés et des grandes questions de la 
philosophie, requise aujourd’hui, non seulement dans les 
épreuves de dissertation du baccalauréat, mais aussi dans 
les épreuves de culture générale de nombreux concours. S¢ 6 ANCE E Dis ITATIO 

Cet ouvrage propose. une arescatadion breve, claire et 
informée, sous forme de fiches, des grands philosophes et 
des grandes philosophies de l’Occident, de lAntiquité a 
nos jours. Les fiches sont émaillées de nombreuses cita- 
tions et références. A la fin de chaque chapitre (contenant 
quatre ou cing fiches), des sujets de dissertation en rap- 
port avec les thémes abordés sont proposés a la réflexion. 

Les auteurs. Olivier Dhilly, agrégé de philosophie, a ensei- 
gné en classes préparatoires et comme chargé de cours a 
l'université. Il a aussi créé le site éducatif www.webphilo.com 
destiné aux éléves de terminale. Bernard Piettre, agrégé et 
docteur en philosophie, enseigne en classes préparatoires. 
Actuellement directeur de programme au Collége interna- 
tional de philosophie, il est auteur de Philosophie et 

~___ science du temps dans la collection « Que Sais-je ' », et 
~~. de traductions de dialogues de Platon. 

ON N A I e collec 

Cini la fonction publique. 

C 
Couverture : William Nadylam dans Hamiet, 

mise en scene Peter Brook, 
théatre des Bouffes du Nord 

12,90 € 


